UNIWERSYTET KARDYNALA STEFANA WYSZYNSKIEGO
W WARSZAWIE

SZKOLA DOKTORSKA UKSW

Jan Mateusz Kurowicki

Numer albumu: 4135

LAKTANCJUSZ 1 LACI’NSKIE’ ZRODLA
HUMANIZMU CHRZESCIJANSKIEGO

Praca doktorska
napisana w dyscyplinie literaturoznawstwo
Promotor:

dr hab. Dominika Budzanowska-Weglenda, prof. ucz.

WARSZAW A?2025



Spis tresci

B ] ) 2N 3
SEIUKLUTA PTACY terueessaressersssresssssssssssssssssssssssssssssassssssssssssssssssssssssssassssssssssossssssasessasssssssssssssssssasssss 5
Rozdzial I — Quid sit humanitas et humanitas christiana..........cccccniiiinnneeeiiccccsiscnssnenneceees 10
HUMANIEAS. ...ttt ettt ettt et a e bt et sat et e et e e bt enaeentesaeens 11
HUumanitas ChIiStIANA .........cccuiiiiiiieciie ettt e e e e ee e et e e etreeesaeeesaseeessseeessseeesnneens 34
POASUMOWANIE ...ttt st ettt ettt b et e bt et e it e saeenbesaeens 53
Rozdzial IT — LaKtANCIUSZ...uuuuerrersrrnricssssaniecssssnsicssssasresssssassesssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssssass 57
VLA ettt ettt h ettt ettt een e e eae et e e n e e ete et e ente st enteesaenseenteentenneenteeneens 57
L0 1S ¢ PSSP P SR PSRUPRRRRPR 72
POASUMOWANIE .....ooeviiiiiiecciie ettt e et e e e et e e s e e e e saeessseeeenseeeeaseeesnseeennnes 114
Rozdzial I11 — De Lactantii humanitate...........cooveeecivricssnrcsssnncsssnncssnncsssessssssssssssssssassssssses 116
HUMANTEAS. ... .eeiiiieeciie ettt e et e et e et e e e taeeesaeesnbeeeessaeessseeessseeensseeensseeesees 116
VBT SAPICIITIA ...veevvieeeiieiieeieetee et eiee et esteeebeesteeeeae e saeeaseesseesasaeseeasseenssesnseessseasseessseenseenssenns 124
VETA TEIIZIO .ttt et ettt et et e et e e aeeeabe e seesabeesbeeenbeesseeenseanneaans 132
De aeSthetica LaCtantil .......ccverueeriirieniieieeieiceie ettt sttt sttt e 137
De Lactantio Ciceronis aemulo €iusque St .......ccveriiiiiiiiieiiiieiiieieerie e 150
CUM CICETONE LOQUI ...ttt ettt ettt ettt ettt e et e it e enbeesnbeenbeesneeenseenens 158
POASUMOWANIE ......eiiiiiiiiiiiceee ettt st e e e eaeenaeeeas 162
Rozdzial IV Humanitas christiana — ChriStianitas ..........ceeeeeeininencnsencssnnncssnnecssseecsnnnes 165
Res gestae humani SENETIS ......cccuiiiiiiiiiiiieiiee ettt e e s aee st e e saeeeenseeeennes 165
De Constantino LactantioqUe ........c.eevueeuerieriieiierienieeieeitesieete sttt st 173
TUS € 18X DIET ettt sttt et 187
POASUMOWANIE ......eiiiiiiiiiiiieee ettt st sbae e esaeeens 205
Rozdzial V — Auctoritas Lactantii.........cceeenveicisnicssnicssnisssnncssssncsssncssssncssssscsssssssssssssssses 206
SEATOZYLNOSC ....vveeeiiieeeite et eeteeeetee et e et e et e e et e e et e e s teeessseeessseeesseeanssaeensseeansaeeansaeennseeenn 206
STEANIOWIECZE ... e e s e s s s 220
RENESANS ...ttt ettt ettt ettt 233
POASUMOWANIE ...ttt sttt et b ettt et es e b enee 274
ZAKONCZEIIL «.uueenvernerinensnnisnnisnnississsnesssesssesssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssssssssssssssassssesssssssssess 277
BibDLIOZIrafia c.ccccueiirveiinirerinssencssseicsssnncssnnssssnsssssnssssssssssasssssassssssssssssssssssssssssssssssssssssssssasssssases 281
ZEOATA ..o ettt sttt et nee 281
OPTACOWANIA. .. .evieeeeiieeireeetieeetteeeetteeeteeesseeeasseeeasseeeassaeeassaeesseeasssaeanssaesssseesnsseesssseessseeenssees 287



Wstep

Pytanie o zrddla jest w nauce zawsze uzasadnione, zwlaszcza zas wtedy, gdy
opracowywane dotyczy poje¢ powszechnie wykorzystywanych nie tylko w badaniach
naukowych, lecz takze w jezyku codziennym. Tak wlasnie rzecz si¢ ma w przypadku pojecia
humanizmu, ktorego intuicyjne zrozumienie nie wydaje si¢ z pozoru niczym
skomplikowanym, zwtaszcza dla ludzi urodzonych 1, co wazniejsze, wychowanych w §wiecie
szeroko pojetego Zachodu. Podobnie jak termin ,kultura”, réwniez humanizm doczekal si¢
wielu préb zdefiniowania, opisania swej historii oraz wskazania jego znaczenia i1 aktualnosci
dla czasow wspolczesnych. Niniejsze studium nie rézni si¢ pod tym wzgledem od
wczesniejszych badan, jednak — idgc za wskazaniami wielkich interpretatorow tej tradycji —
stawia sobie za cel odnalezienie zrédtowego sensu humanizmu w nurcie zachodniego
chrze$cijanstwa. Za najwlasciwsze uznano zawe¢zenie poszukiwan zarowno do
najwczes$niejszych czasow, jak 1 do mozliwie najbogatszego materiatlu literackiego
potrzebnego do badan. Wybdr padl na poéinocnoafrykanskiego autora z przetomu III i IV
wieku, Lucjusza Cecyliusza Firmianusa Laktancjusza. Decyzja ta, cho¢ podyktowana takze
osobistg sympatig, znajduje uzasadnienie w wyjatkowej roli, jakg jego pisma odegralty w
ksztaltowaniu chrzescijanskiego humanizmu oraz w dziejach lacinskiej literatury

apologetyczne;.

Wraz z podjeciem wstepnych badan poprzedzajacych wnikliwg pracg nad materialem
zroédlowym natrafiono na istotny brak cato§ciowych opracowan nie tyle mysli, ile wrecz calej
tworczosci Laktancjusza w jezyku polskim. Nie stanowito to przeszkody w wypelnieniu tej
luki, zwazywszy na dostep do kilku juz klasycznych pozycji podejmujacych to zagadnienie w
literaturze miedzynarodowej. W toku zbierania materialow 1 wyczerpujacej kwerendy
natrafiono na powtarzajacy si¢ niekiedy w literaturze przedmiotu trop dotyczacy
szczegldlnego rysu mys$li Laktancjusza i jej protorenesansowego znaczenia. Najczgsciej
jednak owa sugestia przybierata forme jedynie zasygnalizowania problemu, nie za$
poglebionego studium. Wiele dostepnych opracowan dotyczacych starozytnego pochodzenia
chrze$cijanskiego humanizmu nie wspomina wcale o postaci Laktancjusza, wskazujac raczej
na zalazki tej idei u p6zniejszych tacinskich autorow, takich jak Augustyn czy Hieronim. Juz

na samym poczatku badan uznano 6w fakt za okoliczno$¢ sprzyjajaca, gdyz sygnalizowana



przez badaczy uwaga na temat roli Aumanitas w pismach Laktancjusza, przy jednoczesnym

braku jej opracowania, rodzita konieczno$¢ uzupeinienia badan o ten brakujacy element.

Kiedy rozpoczeto pierwsze prace nad dysertacja w potowie 2021 roku, oprocz
rozproszonych informacji o twoérczosci Laktancjusza zawartych w opracowaniach
poswieconych starozytnej literaturze chrzescijanskiej, w zasobach polskojezycznych dostepne
byly jedynie ttumaczenia dziel De mortibus persecutorum, Epitome 1 De Ira Dei, wydane
w ramach Pism wybranych z 1933 roku w przektadzie ks. Jana Czuja. Do tego dochodzito
kilka przektadow poetyckich poematu De ave phoenice z XX wieku oraz tlumaczenie De
opificio Dei, opatrzone wstgpem 1 komentarzem Matgorzaty Jesiotr z 2019 roku.
Najwazniejsze dzieto Laktancjusza, Divinae institutiones, pozostawato jednak wcigz nieznane
polskiemu czytelnikowi. Nowy etap w polskich badaniach rozpoczat si¢ kilka miesiecy
pdzniej, na przelomie 2021 1 2022 roku, gdy naktadem Wydawnictwa UMCS ukazat si¢ tekst
Bartosza Zalewskiego pt. Humanitas w ustawodawstwie Konstantyna Wielkiego. Religia —
polityka — prawo. Jeden z rozdzialow tego dzieta, poswigcony wplywowi mysli Laktancjusza
i Euzebiusza z Cezarei na polityke religijng cesarza Konstantyna Wielkiego, potwierdzit
ostatecznie stuszno$¢ przyjetego kierunku niniejszych badan. W ciggu nastgpnego roku
ukazaly si¢ dwa tlumaczenia pierwszych trzech ksiag Divinae institutiones: pierwsze,
przygotowane przez tukasza Halid¢ 1 wydane pod koniec 2022 roku przez Instytut Jezyka
Polskiego Polskiej Akademii Nauk pod tytulem Boskie pouczenia (Divinae institutiones),
Ksiegi I-III; oraz drugie, opublikowane na poczatku 2023 roku przez wybitnego znawce
zagadnienia, Jerzego Wojtczaka-Szyszkowskiego, pod tytulem Podstawy nauki BoZej. Ksiegi
I-111, ktore ukazato si¢ w tomie LXXXIII serii Pisma Starochrzescijanskich Pisarzy. W 2024
roku pojawily si¢ natomiast dwa przektady popularyzatorskie, pozbawione aparatu
naukowego. Pierwszy, przygotowany przez Henryka Pietruszczaka, obejmowat trzy dzieta
znane ze zbioru ks. Jana Czuja, cho¢ tytul opracowania — O Smierci przesladowcow —
sugerowal, iz zawiera ono jedynie tekst De mortibus persecutorum. Druga pozycja, pt. O
fatszywym  kulcie bogow, przygotowana przez Piotra Kalinowskiego, byla w istocie
niezaleznym tlumaczeniem pierwszej ksiegi Divinae institutiones, przy czym podstawg

przekladu nie byt tekst tacinski, lecz angielska wersja Williama Fletchera z 1886 roku.

W badaniach $wiatowych w tym okresie ukazaly si¢ co najmniej dwie warte
odnotowania publikacje. Pierwsza z nich jest thumaczenie i opracowanie pigtnastowiecznego
traktatu Dialogi tres in Lactentium, autorstwa Antonie da Rho, wydane w oficynie Brill

wiosng 2023 roku. Bylo to pierwsze na $wiecie wydanie krytyczne tego tekstu i odstonito



badaczom niemal zupelie nieznane dotad watki recepcji mysli Laktancjusza w dobie
renesansu. Autorem monumentalnej, liczacej ponad dziewigéset stron publikacji jest David
Rutherford, ktéry juz w 2015 roku zaprezentowal czg$¢ swoich badan w ksigzce
zatytutowanej Lactantius Philosophus? Reading, Misreading, and Exploiting Lactantius from
Antiquity to the Early Renaissance. Ostatnig pracg, §wiadczacg o niespodziewanym, lecz
potrzebnym zainteresowaniu mys$lg Laktancjusza, jest opublikowana w czerwcu 2025 roku w
Oksfordzie ksigzka Jasona M. Gehrkego Roman Virtue in the Early Christian Thought of
Lactantius', podejmujaca zagadnienie innowacyjnosci recepcji kategorii rzymskiej filozofii w
pismach afrykanskiego autora. Wszystkie te publikacje, wydane w ciagu zaledwie kilku lat,
potwierdzity ostatecznie, Ze ponowne przyjrzenie si¢ pismom Laktancjusza moze by¢ czyms$
wiecej niz zwykla praca historyczno-literacka omawiajacg nieznaczny wycinek mysli
chrzedcijanskiej, ktora — jak niestusznie utrzymywalo wielu badaczy — pozostawala bez

wickszego wplywu na catoksztatt filozofii i literatury koscielne;.

Struktura pracy

Rozdzial pierwszy stanowi teoretyczno-metodologiczny fundament pracy, majacy na
celu zdefiniowanie 1 doprecyzowanie dwoch kluczowych dla dysertacji poje¢: humanitas oraz
humanitas christiana. Punktem wyj$cia jest obserwacja, iz humanizm nalezy do najbardziej
wieloznacznych termindw w dziejach refleksji o cztowieku, co prowadzi do licznych
nieporozumien zaré6wno w jezyku potocznym, jak 1 naukowym. W celu uniknigcia tych
niejasnosci praca zaweza 1 konkretyzuje pole badawcze, bez aspiracji do catoSciowego ujecia
historii humanizmu. Gtéwnym zamystem bylo natomiast wykazanie powtarzajacych si¢ cech
charakteryzujacych rézne historyczne przejawy humanizmu w kulturze europejskiej, pomimo

ich r6znorodnosci 1 odmiennych rodowodow intelektualnych.

Dla zrozumienia zrodtowej idei wazne jest tacinskie pojecie humanitas. Cho¢ jest ono
zakorzenione w S$cisle rzymskiej tradycji, czerpie z dwoch greckich terminow: moudeio
(paideia) 1 ghavOponia (philanthropia). Pierwsze z nich odnosi si¢ do intelektualnego i
duchowego ksztalcenia czlowieka, majacego na celu jego integralny rozwdj 1 przygotowanie
do zycia we wspdlnocie. Model ten, zapoczatkowany u Homera i nast¢pnie przeksztatcony
przez filozoféw greckich, ktadt nacisk na formacj¢ retoryczno-filozoficzna, majaca

zastosowanie zarOwno polityczne, jak i indywidualne. Drugi termin, gihavBponio, wskazuje

! Tekst ten nie zostat juz uwzgledniony w niniejszej pracy.

5



na moralny wymiar humanizmu — zyczliwos¢, sprawiedliwos$¢ 1 mitos¢ wobec rodzaju
ludzkiego, szczegdlnie podkreslane przez stoikow. Synteze tych dwoch nurtow w postaci
dojrzatej koncepcji humanitas przedstawit Cyceron. Dla niego idea ta nie byla jedynie
postulatem antropologicznym zycia zgodnego z rozumng natura czlowieka (secundum
naturam vivere). Byta to koncepcja formacji czlowieka we wszystkich aspektach, majaca na
celu wykorzenienie pierwiastka zwierzecego i dazenie do doskonatosci, a jej przejawem sg
cnoty moralne. Czlowiek uksztalttowany w ten sposob zdolny jest budowaé dojrzala
wspolnote spoleczng i polityczng. Humanitas jest zatem prawem i nakazem, stawianym przed

ludZzmi przez rozumng nature.

Na podstawie zrédlowej analizy w niniejszym studium zaproponowano ztozong
definicj¢ humanizmu. W najogoélniejszym zarysie okresla si¢ go jako projekt antropologiczny
1 cywilizacyjny, stawiajacy w centrum dobro oraz integralny rozwoj cztowieka. Filarami tej
koncepcji sa: tendencja estetyczna polegajaca na utrwaleniu i przetworzeniu kanonu wzorcow
artystycznych, utworzenie modelu wychowawczego i moralnego wyznaczajacego standard
zachowan prawdziwie ludzkich oraz dazenie do stworzenia powszechnej wspolnoty
polityczno-prawnej, w ktorej dwa wspomniane elementy zyskuja ksztalt systemowy.
Humanizm w tym znaczeniu jawi si¢ jako zesp6t tendencji kulturowych i cywilizacyjnych o
ekspansywnym charakterze, a uznany przezen model kulturowy utozsamiany jest z

najwyzszym standardem 1 ideatem ludzkiego zycia.

W drugiej cze$ci rozdzialu analiza zostala przeniesiona na grunt chrze$cijanski
1 odniesiona do idei hAumanitas christiana, odznaczajacej si¢ szczegdlng wieloznaczno$cig
w literaturze przedmiotu. W roznych kontekstach historycznych humanizm chrzescijanski
bywal ujmowany w kilku zasadniczych znaczeniach: jako antykwaryczny klasycyzm,
odznaczajacy si¢ dazeniem do nasladowania wzorcoéw antyku w sztuce, literaturze i filozofii
chrzescijanskiej; jako imperatyw moralnej odnowy w ramach edukacji chrzescijanskie;j,
akcentujacy integralny rozwoj 1 godnos¢ osoby ludzkiej w duchu filozofii personalistycznej;
wreszcie jako dwudziestowieczny nurt intelektualny w tonie katolicyzmu, stanowigcy
odpowiedz na polityczne totalitaryzmy i taczacy mys$l demokratyczng z katolicka nauka

spoteczna.

Konkluzja rozdziatu jest stwierdzenie, i1z humanitas christiana to projekt
antropologiczny uwzgledniajacy trzy wspomniane wymiary: estetyczny, etyczny i polityczny.
Przyjeta definicja wyznacza kierunek kolejnych rozdzialow, poswigconych szczegbdtowej

analizie tworczosci Laktancjusza. Wyjsciowg teza pracy bylo przyjecie, ze mys$l zawarta w



pismach tego konkretnego chrzescijanskiego autora moze by¢ uznana za zrodio

chrzescijanskiego humanizmu w literaturze tacinskie;.

Drugi rozdzial zostal po$wigcony osobie Laktancjusza — jego zyciu, dzietom i
postawie intelektualnej. W czesci biograficznej uwzgledniono i1 przeanalizowano aktualny
stan badan nad starozytnym autorem oraz podj¢to probe chronologicznej rekonstrukcji jego
zyciorysu. Natomiast w cze$ci poswigconej tworczosci przedstawiono literacki dorobek
Laktancjusza ipodjeto probe odtworzenia catoksztattu problematyki jego pism, lacznie z
dzietami, ktore nie zachowaly si¢ do naszych czaséw, takimi jak: Symposium, ‘Odoimopikédv,
Grammaticus czy listy autora. Omowiono takze zachowane pisma Laktancjusza, w tym De
opificio Dei, De ira Dei oraz De mortibus persecutorum. Najwigcej miejsca zajmuje jednak
opracowanie dzieta Divinae institutiones — siedmioksiegu bedacego pierwszym w literaturze
tacinskiej systematycznym wykladem chrzescijanskiej filozofii i teologii, a zarazem obszerng
erudycyjng polemiky z filozofig i literaturg poganska. Wskazano na zamyst strukturalny i
symboliczny dzieta, jego nawigzania do literackiej tradycji rzymskiej oraz aspiracj¢ do
stworzenia pomnika literackiego, mogacego rywalizowa¢ z klasykami. Rozdziat ten ukazuje
Laktancjusza jako mysliciela laczacego retoryczny kunszt z chrzedcijanska doktryng oraz
autora dowarto$ciowujacego znaczenie kultury klasycznej w stuzbie nowej wiary. Wykazano,
ze jego tworczos¢ stanowi $wiadectwo przelomowego momentu w dziejach literatury
chrzescijanskiej, a sam Laktancjusz jawi si¢ jako pierwszy chrzescijanski humanista

tacinskiego Zachodu.

Rozdzial trzeci podejmuje analize pojecia humanitas w pismach Laktancjusza,
prowadzac do rekonstrukcji jego koncepcji ,,prawdziwego czlowieczenstwa”. Zasadniczy
nacisk polozono tu na wymiar etyczny 1 estetyczny chrze$cijanskiego humanizmu apologety,
ze szczegdlnym uwzglednieniem znaczen, jakie przypisywal on stowom humanitas 1
humanum. Podstawowym materialem badawczym pozostaje tekst Zrodtowy, podczas gdy
opracowania postuzyly jedynie jako narzedzia pomocnicze. Zrekonstruowano najwazniejsze
koncepcje jego filozofii chrzescijanskiej, wsrod ktérych nadrzedna role odgrywaja pojecia
vera sapientia 1 vera religio, stanowigce fundament oryginalnego rozumienia chrzescijanstwa
jako zwornika jednoczacego filozofi¢ 1 religi¢ oraz przezwyci¢zajacego dezintegracje zycia
jednostkowego 1 spotecznego. Chrzescijanstwo zostalo tu ukazane jako filozofia par
excellence, taczaca ludzi ze soba 1 przywracajaca utracong wiez z Bogiem. W dalszej czesci
rozdziatu podjeto rowniez probe rekonstrukcji teorii estetycznej Laktancjusza oraz okreslenia

miejsca sztuki 1 literatury w jego programie chrzescijanskiej edukacji — zar6wno na



przyktadzie alegorycznej interpretacji zawartej w poemacie De ave Phoenice, jak 1 literackiej
emulacji z dziedzictwem Cycerona. Wywod rozdziatu zmierza do wykazania slusznosci
postawionej tezy rozprawy oraz prowadzi do konkluzji, iz koncepcja humanitas christiana
obecna w pismach Laktancjusza przekracza ramy epoki, antycypujac idee mysli

renesansowe;j.

Czwarty rozdzial dotyczy za§ bezposrednio spoleczno-politycznego wymiaru
chrzedcijanskiego humanizmu Laktancjusza. Ukazano, ze perspektywa ta, cho¢ odmienna od
wymiaru etycznego 1 estetycznego, SciSle si¢ z nimi splata, prowadzac do postulatu
odnowionej wspolnoty politycznej opartej na nauce chrzescijanskiej. Na podstawie pism
Afrykanczyka odtworzono historiozoficzng wizje dziejéw — od mitologicznego obrazu
poczatkéw ludzkosci wyrazonego poetyckim obrazem zlotego wieku az po apokaliptyczne
proroctwo mesjanskiego krolestwa na ziemi. Szczegdlne miejsce zajeta analiza relacji
Laktancjusza z cesarzem Konstantynem, wykazujaca, ze jego twoérczos¢ miata wyrazny
wymiar polityczny i stanowita rodzaj ideologicznej podbudowy dla wizji chrzescijanskiego
cesarstwa. Rozwazono takze zagadnienia prawa i ustroju w jego mysli, jak réwniez
mozliwo$¢ bezposredniego udzialu w redakcji niektorych konstytucji Konstantyna.
Kulminacyjnym punktem rozdziatu stata si¢ idea unitas humanitatis — jedno$ci rodzaju
ludzkiego, mozliwej jedynie dzigki sprawiedliwos$ci 1 wierze wcielonej w zycie polityczne. U
Laktancjusza polityka, religia i kultura tworza nierozerwalny projekt odnowy: wiadca,
wspolnota 1 prawo staja si¢ narzedziami realizacji Boskiego planu. Tym samym humanitas
christiana osiaga swoj najwyzszy wymiar — uniwersalny postulat cywilizacji chrze$cijanskie;j,

opartej na prawdzie 1 sprawiedliwosci.

Ostatni, piaty rozdziat traktuje o recepcji Laktancjusza 1 jego miejscu w tradycji
intelektualnej Zachodu, poswigcony jest wigc pytaniu o jego auctoritas. Uwzgledniono
niezwykle bogaty material zrodlowy, od starozytnosci po czasy nowozytne. Niekiedy bardzo
drobiazgowo ukazano, w jaki sposdb na przestrzeni wiekoOw czytano Laktancjusza i1 na co
zwracali uwage autorzy w tym tysigcletnim przedziale czasu. Korzystajac z najnowszych
badan nad recepcja jego tworczosci we wiloskim renesansie, starano si¢ wiernie opisac
swoisty fenomen, a nawet kult postaci Laktancjusza, wyraznie obecny wsrdd autoréw XV
wieku. Za umownag, lecz naturalng cezur¢ uznano czas Soboru Trydenckiego, cho¢ rozdziat
koncza dwa przyktady z najnowszej historii recepcji mys$li apologety w dokumentach

Kosciota Katolickiego.



Celem tego rozdziatu byto ostateczne potwierdzenie intuicji niniejszej rozprawy za
pomocag niemal niezliczonych $wiadectw. W tym sensie ukazano, ze tytulowa auctoritas
Lactantii stanowita trwaly element kultury Zachodu, a on sam pozostaje ikong humanizmu
chrzescijanskiego — nie tyle jako bezbledny teolog, ile jako mistrz stowa i pionier syntezy
antyku z chrzes$cijanstwem. Humanizm chrze$cijanski, zapoczatkowany w jego dzietach, nie
jawi si¢ jako zwyktly epizod w historii idei, lecz jako trwaly fundament kultury, zdolny
inspirowa¢ wspodltczesne poszukiwania sensu cztowieczenstwa, zwlaszcza w czasach kryzysu,

gdy powraca odwieczne pytanie o to, kim jest cztowiek.



Rozdzial I — Quid sit humanitas et humanitas christiana

Humanizm jest jednym z najbardziej ktopotliwych poje¢ w dziejach nauk o cztowieku.
Rozpiegtos¢ jego pola znaczeniowego jest bowiem tak szeroka, ze badacze, filozofowie czy
publicysci czesto majg problem z uzgodnieniem wspdlnej definicji, co prowadzi do licznych
nieporozumien®. W jezyku codziennym wyraz ‘humanizm’ najczeéciej shuzy opisowi ideatu
zycia moralnego 1 spotecznego, za$§ humanista okresla si¢ cztowieka zajmujacego si¢
dyscyplinami naukowymi zwigzanymi z literaturg, historig czy kulturg. Niekiedy pojecie to
stanowi rodzaj pochwaty. Jak pisal Paul Oskar Kristeller: ,,Obecnie w dyskusjach prawie
kazdy rodzaj zainteresowania warto$ciami ludzkimi nazywany jest «humanistycznymy» i w
konsekwencji bardzo réznorodni mysliciele, religijni 1 antyreligijni, zwolennicy i przeciwnicy
nauki, roszcza sobie prawo do tego, co stato sie raczej ztudnym okre§leniem pochwaty™>.
Innym razem termin ‘humanista’ moze wystgpowac jako pobtazliwe okre§lenie na ucznia

nieradzacego sobie z przedmiotami §cistymi. Problem ze zrozumieniem humanizmu pojawia

si¢ zatem w kazdej ze sfer spotecznych, gdzie pojecie to znajduje zastosowanie.

W niniejszej pracy podejmujacej temat antycznych zrédet i rozumienia humanizmu
chrzedcijanskiego pojecie to zostaje odpowiednio uszczegdtowione i zawegzone, co jest
konieczne ze wzgledu na potrzeby spojnego wywodu. Praca ta nie jest proba caloSciowego
ujecia historii humanizmu, przedsigwzigcia tak skomplikowanego, jak rowniez w znacznej
czg$ci opracowanego dzigki badaniom Juliusza Domanskiego i wielu innych badaczy
polskich i zagranicznych®. Wyjasniane w nich pojecie humanizmu czestokroé odnosi si¢ do
zagadnien Scisle literackich badz filozoficznych wybranej epoki. Istotne wydaje si¢, aby
wykaza¢ na ich podstawie state cechy, ktorymi odznaczaly si¢ te prady w poprzednich

epokach, co pomoze sformulowac tez¢ o trwatych i1 powtarzajacych si¢ okolicznosciach

2 Por. V.R. Giustiani, Homo, humanus and meaning of ‘humanism, ,Journal of the History of Ideas” 46/1985,
s. 167: ,,The meaning of humanism has so many shades that analyse all of them is hardly feasible”.

3 Por. P.O. Kristeller, Humanizm i filozofia, Warszawa 1985, s. 17-18.

4 Por. np. J. Domanski, Wyktady o humanizmie, Warszawa 2020; J. Domanski, O dwu Cyceronskich znaczeniach
humanitas jako ,, czlowieczenstwa kwalifikowanego”, w: Wielkos¢ i piekno filozofii, red. J. Lipiec, Krakow 2003,
s. 157-168; Humanitas. Projekty antropologii humanistycznej, red. A. Nowicka-Jezowa, Warszawa 2009-2010;
W. Jaeger, Humanizm i teologia, przet. S. Zalewski, Warszawa 1957; S. Kawyn, Renesans i humanizm, Lublin
1947; W. Ullman, Sredniowieczne korzenie humanizmu, Lodz 1985; H. Kupiszewski, Humanitas a prawo
rzymskie, ,,Prawo Kanoniczne” 20/1977, s. 277-294; R. Witt, Medieval ,,Ars Dictaminis” and the Begining of
Humanism: A New Construction of the Problem, ,Renaissance Quarterly” 33/1982, s. 1-35; C. Trinkhaus,
A Humanist’s Image of Humanism: the Integral Orations of Bartolomeo della Fonte, ,Studies in the
Renaissance” 7/1960, s. 90-147; P. Grendler, The Concept of Humanist in Cinquecento Italy, w: Renaissance
Studies in Honor of Hans Baron, red. A. Molho, J. Tedeschi, Firenze 1971, s. 453-459; M. Heidegger, Uber den
Humanismus, Frankfurt am Main 1949; W. Schadewaldt, ,, Humanitas Romana”, w: Aufstieg und Niedergang
der Romischen Welt, t. 1, cz. 4, Berlin—-New York 1973, s. 43-62; J. Mayer, Humanitas bei Cicero, Freiburg
1951; G. Toffanin, Storia dell’'Umanesimo dal XII al. XVI secolo, Napoli 1933.

10



zjawiska humanizmu wystepujacego w kulturze europejskiej na przestrzeni lat. Nie znaczy to
oczywiscie, ze ruchy spoteczne czy literackie, nazywane zwyczajowo humanistycznymi,
zawsze byly ze soba zgodne i wywodzity si¢ z podobnych zrodet intelektualnych, jednakze,
jak stara si¢ to wykaza¢ ponizszy wywdd, byly ze sobg tozsame na co najmniej kilku
ptaszczyznach. Warto zatem rozpocza¢ od zarysowania historii pojecia humanizmu oraz

wskazania elementow wspolnych, pojawiajacych si¢ w jego rozwoju na przestrzeni epok.
Humanitas

Wyraz humanitas, chociaz ma oryginalne pochodzenie facinskie, to zawiera w sobie
znaczenia dwoch innych stéw — z jezyka greckiego: maideio i ilavOpwnia’. Pierwsze z nich
odnosi si¢ do intelektualnego wymiaru formacji czlowieka, drugie za§ wskazuje na moralng
szlachetno$¢ i doskonato$é jednostki®. Oczywiécie znaczenie pojecia humanitas wykraczato
poza obszar szkolnego wychowania czy nauki 1 odnosilo si¢ raczej do zagadnien
o charakterze ogdlnoludzkim. Jak podkresla Wactaw Pawlak: ,,stowa humanum i humanitas
obejmowaty [...] to wszystko, czym specyficznie odznacza si¢ czlowiek jako cztowiek, nie
tylko w relacji do innych istot, ale w odniesieniu do siebie samego i do wtasnych uzdolnien™’.
Dla Cycerona z kolei to, co wilasciwie przynalezy cztowiekowi, jest tozsame z dobrem,
wychowaniem 1 cnotg, a nie wszelkim sposobem postgpowania, jakim moze odznaczy¢ si¢
cztowiek. Nie pelni wigc humanitas u niego funkcji opisu cech spotykanych u ludzi, lecz
raczej jest ona antropologicznym postulatem Zycia zgodnego z natura, rozumiang wedlug

szkoly stoickiej (secundum naturam vivere)®. W celu dokladniejszego wyjasnienia tego

> Por. W. Jaeger, Paideia, przet. H. Bednarek, M. Plezia, Warszawa 2001, s. 27: ,,Zasadg kultury greckiej nie jest
indywidualizm, ale humanizm, je$li wolno tego stowa w jego pierwotnym, antycznym znaczeniu. Wyraz
humanizm pochodzi od humanitas. Wyraz ten mial co najmniej od czasow Warrona i Cycerona obok nie
interesujacego nas tutaj starszego i potocznego znaczenia humanitaryzmu, jeszcze drugie, wezsze, ale glebsze
znaczenie: wychowania w cztowieku jego wlasciwego charakteru, prawdziwego cztowieczenstwa”.

% Por. W. Pawlak, Z dziejéw pojecia humanitas, w: Humanitas. Projekty antropologii humanistycznej, red. A.
Nowicka-Jezowa, Warszawa 2009-2010, s. 172: ,Jezyk grecki nie dysponowal wyrazem, ktorego pole
semantyczne byloby rownie rozlegle i zarazem pokrywajace si¢ z tac. humanitas. Najczesciej jako odpowiedniki
humanitas wskazuje si¢ gr. piiavBpomrio (filantropia) oraz moudeia (paideia), z ktoérych to poje¢ pierwsze (w
duzym uproszczeniu) odnoszone byto raczej do wartosci etycznych (virtus) oraz spotecznych i blizsze jest
dzisiejszemu humanitaryzmowi, podczas gdy drugie kojarzone bylo z warto$ciami intelektualnymi (doctrina) i
pozniejszym terminem Aumanizm”.

7 Tamze, s. 173.

8 Por. Cicero, De finibus bonorum et malorum 4, 15; red. T. Schiche, Leipzig 1915: Cum enim superiores, e
quibus planissime Polemo, secundum naturam vivere summum bonum esse dixissent, his verbis tria significari
Stoici dicunt, unum eius modi, vivere adhibentem scientiam earum rerum, quae natura evenirent. hunc ipsum
Zenonis aiunt esse finem declarantem illud, quod a te dictum est, alterum significari idem, ut si diceretur, officia
media omnia aut pleraque servantem vivere. hoc sic expositum dissimile est superiori. illud enim rectum est —
quod rotopOwua dicebas — conting itque sapienti soli, hoc autem inchoati cuiusdam officii est, non perfecti,
quod cadere in non nullos insipientes potest. tertium autem omnibus aut maximis rebus iis, quae secundum
naturam sint, fruentem vivere. hoc non est positum in nostra actione. completur enim et ex eo genere vitae, quod
virtute frvitur, et ex iis rebus, quae sunt secundum naturam neque sunt in nostra potestate. sed hoc summum

11



pojecia nalezy przyjrze¢ si¢ uwaznie przytoczonym powyzej greckim terminom stanowigcym

jego ideowa podstawe.

[Mowdeio w Grecji epoki klasycznej penita funkcje integralnej formacji, ktorej celem
byto przygotowanie mtodzienca do pelnego 1 §wiadomego uczestnictwa w zyciu wspolnoty.
Sktadata si¢ z dwoch nierozdzielnych elementdéw: pierwszy obejmowal nauke umiejetnosci
utrwalonych w tradycji (téyvat), celem drugiego za$ byta formacja ideowa pozbawiona
wymiernego i praktycznego pozytku. Co do pierwszego Grecy nie rdznili si¢ znacznie od
innych ludéw, lecz drugi wskazywal na wyjatkowos¢ Hellenow i donioste znaczenie ich
kultury’®. Zdaniem Wernera Jaegera celem takiego ksztalcenia byto ,,wychowanie w cztowieku
jego whasciwego charakteru, prawdziwego czlowieczefistwa”!?. Istotny byt fakt, ze za punkt
odniesienia przyjmowalo sie ideat osobowy, pierwotnie prezentowany w eposach Homera!!.
Ideat ten ewoluowat od pierwotnego, arystokratycznego modelu opartego na poezji ku
formom bardziej systematycznym, inspirowanym nauka Sokratesa, Platona oraz innych
tworcow szkot filozoficznych. Jak wspomina Pierre Hadot: ,,JJuz od czasow homeryckich
wychowanie mlodych zaprzatato umysty warstwy rycerskiej, ludzi posiadajacych arete, czyli
doskonatos$¢, zawsze nieodtagczng od szlachetnosci urodzenia, ktora u filozoféw przeksztatci

si¢ pdzniej w cnote, czyli szlachetno$é duszy”!2.

Formacja ta zmierzala do integralnego wychowania czlowieka — obejmujacego
wszystkie wymiary jego zycia, nazywane koAoxdyadio'®. Uwzgledniat on zardéwno piekno

fizyczne, jak 1 moralne wychowanka. Z pewnoscia pierwotny charakter tego wzoru skupiony

bonum, quod tertia significatione intellegitur, eaque vita, quae ex summo bono degitur, quia coniuncta ei virtus
est, in sapientem solum cadit, isque finis bonorum, ut ab ipsis Stoicis scriptum videmus, a Xenocrate atque ab
Aristotele constitutus est. convenienter naturae vivere.

° Por. W. Jaeger, Paideia... dz.cyt., s. 35.

19 Tamze, s. 27.

' Por. tamze, s. 37: ,,Najstarszym $wiadkiem starohellefiskiej kultury szlacheckiej jest Homer, je$li imieniem
tym wolno nazywaé tworce obydwu wielkich dziel epickich: Illiady 1 Odysei. Jest on dla nas zaréwno
historycznym zrédtem do poznania owych czasow, jak i trwatym poetyckim wyrazem ozywiajacych je ideatow,
totez w naszym badaniu musimy uwzglednia¢ oba te jego oblicza. Wydobywamy zen najpierw obraz éwczesne;j
warstwy szlacheckiej, by z kolei rozwazy¢, jak jej ideal cztowieka uciele$nit si¢ w poematach homerowych, a
przez to stat si¢ potega kulturalna, ktorej wptyw siggal z czasem daleko poza jej pierwotny, ciasny zakres
oddziatywania”.

12 P, Hadot, Czym jest filozofia starozytna?, przet. P. Domanski, Warszawa 2018, s. 43-44.

13 Por. W. Jaeger, Paideia, s. 302: ,,Na czasy Sofoklesa przypadajg poczatki procesu kulturalnego o niezmiernej
doniostosci dla wiekow potomnych, procesu, o ktorym juz poprzednio po kilkakro¢ musiata by¢ mowa,
a mianowicie pojawienie si¢ wychowania w $cislejszym znaczeniu tego stowa, czyli paidei. Dopiero wtedy
wyraz ten, ktory nastepnie w IV w., w dobie hellenizmu i cesarstwa coraz bardziej bedzie poszerzal swdj zakres
zastosowania i zwigkszatl doniosto$¢, zaczat oznacza¢ najwyzsza ludzky arete 1 z «wychowania dzieci» (co
znaczy jeszcze u Ajschylosa, u ktérego wystepuje po raz pierwszy stat si¢ symbolem najwyzszej doskonato$ci
fizycznej i duchowej, czyli po grecku kalokagathia, ktorej pojecie wtedy dopiero zaczgto zupetnie swiadomie
rozciagaé takze i na kultur¢ duchowa. Dla Izokratesa, Platona i ich wspolczesnych to nowe, szersze znaczenie
tego wyrazu, a rownoczesnie symbolu cywilizacyjnego jest juz zupelnie ustalone”.

12



byt znacznie bardziej na wojennej dzielnosci i politycznej sprawnos$ci niz na kwestiach
duchowych, lecz niewatpliwie 1 ten pierwiastek byl uwzgledniany w formacji. Wraz z
popularyzacja refleksji filozoficznej i powstaniem szkoél pojecie kaAokdyafio naturalnie
zostato zaadoptowane przez Platona'* i Arystotelesa'® do opisania doskonatosci nowego typu,
do ktorej prowadzita duchowa moudeio. Pierwszy z nich pojmowal formacje cztowieczenstwa
jako doskonalenie moralne wraz z opanowaniem sztuk, takich jak: arytmetyka, astronomia,
geometria czy muzyka'®. Mialy one mie¢ szczegdlny wpltyw na rozwdj rozumnej czastki w
cztowieku, jak rowniez, co zauwaza Juliusz Domanski, ,,podbudowaé intelektualnie i

moralnie Platonski projekt ustrojowy”!”.

Model ten miat wigc za zadanie uformowac
cztowieka do obcowania z tym co wieczne i1 pozazmystowe, dlatego ktadziono w nim tak
duzy nacisk na rozwdj wtadz umystowych, bedacych najblizej §wiata idei'®. Platonska matdeio
miala nieoceniony wplyw na rozwoj idei humanitas w myS$li Cycerona, lecz mozna
zaobserwowaé w niej takze inne inspiracje. Inaczej niz grecki filozof Arpinata znacznie

dowarto$ciowat w swoim modelu rol¢ poezji i retoryki, czym zblizyt si¢ znacznie bardziej do

innych owczesnych Platonowi filozofow. Wedtug Juliusza Domanskiego:

wzorczy za$ proceder takiego wartosciowania dostrzega Cyceron u Arystotelesa, a
zwlaszcza u jego oraz Platona rywala, Izokratesa, ksztaltujacego projekt kultury

alternatywny w stosunku filozoficznego: projekt kultury stowa tylez kunsztownego, co

4 Sam wyraz xoloxdyofia nie pojawia sie u Platona, ale mozna znalez¢ w jego pismach fragmenty poSwiecone
roli pickna w wychowaniu, por. Plato, Respublica 401 D—402 A; red. J. Burnet, Oxford 1903: ,,dp’ obv, {v &’
gy, & Thavkov, To0TOV Eveka KUPIOTATN &V LOVGIKT| TPoeT], 8T HéAcTo, KoTadveTal £i¢ TO &vTdg TG YWoyfc 6
Te PLOUOG Kal dppovia, Kol EPPOUEVESTOTO ATTETOL AVTHG PEPOVTA TNV EVSYNULOCVVNV, KOl TOLET EDOYNLOVA, EGV
T1g 0pOdG Tpagi], £l 8¢ 1, Todvavtiov; kol T ad TdY TOPUAEUTOUEVOV Kol Iy KOAGS Snuiovpyn0iviov § um
KOADG VvtV 0&bTat’ av aicBdvorto 0 kel Tpageic Mg £det, Kol dpOdG dn dvoyepaivav Ta pev Kold émavol
Kol yaipov Kol KaTadeyoUevog ig TV Yoyny Tpépott’ v an’ avtdv kal yiyvorto kohog te kayaddc, Ta & aioypd
yéyol T G 0pOdg kol ool ETt véog dv, Tpiv Adyov duvatdg elvar AaPeiv, EM0ovTog 88 Tod Adyov domblorr’ av
avToV yvopilov ot olkeldmta HdAIcoTA 6 0VTO TPOQELS”.

15U Arystotelesa wyraz xolokdyadio wigze sic z pojeciem stusznej dumy i oznacza doskonato$¢ etyczng, por.
Aristoteles, Ethica Nicomachea 1124a; red. J. Bywater, Oxford 1894: ,owe pév ovv 1 psycioyvyio oiov
KOOHOC TIC £lvan TAV dpeTdv: peilovg yop avtac mosl, kail ov yivetonl dvev éxstvov. S0 ToUTo YaAemOV Tij
aAnBeia peyoddyuyov ivat: ov Yéip 016V Te dvev Kodokayobiac”.

16 Por. J. Domanski, Paideia Platona i humanitas Cycerona. Perspektywa antropologiczna, w: Humanitas.
Projekty antorpologii humanistycznej. Czes¢ pierwsza, paradygmaty — tradycje — profile historyczne, red.
A. Nowicka-Jezowa, s. 137: ,,Podczas gdy w projekcie Platona mowi si¢ o umiej¢tnosciach w przyblizeniu
identycznych z pdzniejszym kanonicznym zestawem quadrivium, czyli czterema artes reales — geometria,
arytmetyka, astronomia, muzyka — rdzen Cyceronowej humanitas [...] tworza dwie umiej¢tnosci pozniejszego
kanonicznego trivium, obejmujacego artes sermonales: poezja [...] i retoryka”.

17 Tamze.

18 Por. A. Slezinska, Dwie drogi antycznej paidei, ,Konteksty Kultury”, 10 (1-2)/2013, s. 229: ,,Zdecydowanie
wyzej wedtug Platona sytuuja si¢ matematyka, astronomia i teoria muzyki. Sa to nauki, przez ktére umyst ucznia
zwraca si¢ ku rzeczom niematerialnym, dajacym si¢ objaé jedynie rozumem. Sg to rzeczy wieczne i niezmienne,
podobne do idei, cho¢ jeszcze nie same idee. Przez to, ze sg niedostepne dla zmystow i wymagaja swoistej pracy
i wysitkku umyshi, przygotowuja do ostatecznego, catkowitego «nawrdcenia» si¢ ku rzeczywisto$ci
ponadzmystowej, ktére to «nawrodcenie» jest szczytowym momentem Platonskiej drogi do idei, do uzyskania
episteme”.

13



skutecznie ksztaltujacego ludzkie uczucia i relacje migdzyludzkie; projekt, dodajmy,

notorycznie obdarzany przez Izokratesa mianem filozofii".

Izokrates uznal retoryke za najwazniejsza dyscypling w procesie formacji
psychagogicznej, byta ona dla niego sposobem dojécia do prawdziwej cnoty?®. Model ten
mial, podobnie jak u Platona, zastosowanie polityczne, cho¢ nie pomijat znaczenia
wychowania cztowieka dla niego samego. Wedtug Katarzyny Tuszynskiej-Maciejewskie;j:
»lzokrates podzielat przekonanie swoich czaséw, iz bez umiejetnosci efektywnego moéwienia
nie jest mozliwe osiggnigcie sprawnosci politycznej. [...] Wierzyl, ze retoryka jest nie tylko
celem do osiaggniecia sukcesu politycznego, jak uwazali wlasnie sofisci, ale réwniez
moralnego w procesie wychowawczym mtodziezy?!. Rola Izokratesa bywa nieraz pomijana
przez historykow filozofii, lecz pod wzgledem znaczenia nalezatoby traktowac jego szkote
niemal na réwni z Akademig czy Likejonem?’. Filozofia ta mogta wydawaé sie¢ nawet
znacznie blizsza mentalno$ci Owczesnych mieszkancow Aten, ktorzy w nowatorskiej
metodzie sokratycznej widzieli element obcy i1 nieuzyteczny dla ustroju demokratycznego.
Izokratejska mondeio byla przede wszystkim ,,nierozerwalnym potaczeniem sztuki dobrego
przemawiania i sztuki dobrego zycia”?*. Szczegblne umitowanie stowa dostrzec mozna na

poczatku mowy Nicocleszawierajaca pochwate mowy (A6yoq):

gyyevopévon & fuiv tod meibetv dAANAOVG Kai dnhodv mpdg Mubc adTOdg TEPL GV v
BovAnBdpev, ob povov 100 Onplwddg Ly arnAldynuev, A0 Kol cuvelBOvTeg TOAELS
okicopev kol vopovg €0éuebo kol téyvag gbpopev, Koi oyedov Gmavta td ot MUV
HEUMYOVIHEVE AGYOG UV 6TV O GLYKOTAGKEVAGOG. 0VTOC Yip TEPL TMV Sikaimv Kai TV
adikov kol TdV oioypdv Kol TdV KoAdY Evopodémoeyv: @v pn Stataydéviov odk dv olol
T Muev oikelv pet’ GAMPA@Y. ToUTEO Kai Tovg Kakovg EEeAéyyopey Kol Tovg dyadodg

gykopalopey. dud ToVTOV TOVG T AVOTNTOVG TOUSEVOUEV KOl TOVG (ppovipovs dokiudlopey:

19 Por. J. Domanski, Paideia Platona..., s. 138.

20 Por. K. Tuszynska-Maciejewska, Izokrates jako twérca parenezy w prozie greckiej, Poznan 2004, s. 82:
»|1zokrates] Zmienit, co szczegodlnie zastuguje na podkreslenie, platonska formule: cnota = wiedza na retoryka =
cnota”.

2l Tamze.

22 Por. J. Domanski, ,,Scholastyczne” i ,,humanistyczne” pojecie filozofii, Kety 2005, s. 40: ,,Do wszystkich
opisanych tu modeli trzeba doda¢ jeszcze jeden, i to pochodzacy z epoki klasycznej, wspotczesny Platonowi
i Arystotelesowi. Trzeba doda¢ go ze wzgledu na jakie§ dostatecznie wyrazne cechy, dzigki ktorym bylby
poréwnywalny do modeli juz opisanych, lecz przede wszystkim ze wzgledu na uzytg nazwe «filozofia» [...]
Pajdeia Izokratesa nie byta bowiem oparta na teorii i praktyce kunsztownej prozy retorycznej. Jego mowy nie
byly pustymi tresciowo szablonami, lecz niosty w sobie pewien program wypehiony treSciami tylez
politycznymi, co wychowawczymi i kulturowymi. Byly w stosunku do pomystéw Platona wielorako
konkurencyjne”.

23 Por. P. Hadot, Czym jest filozofia..., dz. cyt., Warszawa 2018, s. 85.

14



0 Yap Aéyev ¢ S&T ToD PpoVElV €D péyioTov onueiov moovuedo, kai Adyog dAndng Kol

vOppog koi dikanog yoyfig dyadiig kol motiig eidwAdv Eotiv,

Wida¢ w tych stowach inspiracj¢ dla cyceronskiego hymnu do filozofii z piatej ksiegi
Rozméw tuskularnskich, co moze wskazywaé na jego zalezno$é od mysli greckiego retora®.
Mowa ukazana jest tutaj jako no$nik boskiej madrosci, umozliwiajacy cztowiekowi
prowadzenie prawdziwie ludzkiego zycia. Sam Arpinata cze¢sto powotuje si¢ na greckiego
retora w swoich pismach, na przyktad w trzeciej ksiedze traktu De oratore, w ktorej streszcza
pokrétce jego mysl w nastepujacy sposdb: omnmis rerum optimarum cognitio, atque iis
exercitatio, philosophia®®. Filozoficzno-retoryczna moudeio Izokratesa miata zreszta tak duze
znaczenie dla rozwoju starozytnych i1 nowozytnych ruchéw humanistycznych, ze czgsto
nazywano go ,,ojcem humanizmu”?’. Tytut ten wydaje sie by¢ adekwatny w odniesieniu do co
najmniej dwoch aspektow jego mysli. Po pierwsze, byt on tworcg pierwszego
systematycznego programu szkolnego skupionego na wychowaniu moralno-estetycznym,
majacym decydujacy wptyw na formacj¢ catego 6wczesnego pokolenia Grekow, a nawet 1

nastepnych wiekow. Jak podaje Irénée Marrou:

Jezeli spojrzymy na sprawe z lotu ptaka przyzna¢ musimy, ze wychowawca Grecji IV
wieku jest Izokrates, a nie Platon; po Grecji za§ wychowawca najpierw calego $wiata
hellenistycznego, a pozniej rzymskiego. Z Izokratesa wyszli ,,niby z konia trojanskiego”,
ci wszyscy nieprzeliczeni pedagodzy, ci uczeni znawcy literatury ozywieni szlachetnym
idealizmem, urodzeni morali$ci, rozkochani w pigknym wyslawianiu si¢, wymowni i
wygadani, ktorym starozytnos$¢ klasyczna zawdzigecza tak zalety, jak i wady, w ogole

istote swej kulturalnej tradycji?®.

Po wtore, Izokrates sformutowal postulat kultury uniwersalistycznej zawarty w mowach o
zabarwieniu panhellenskim®’. Dazenie do rozszerzenia modelu wychowawczo-kulturowego

na coraz dalsze tereny 1 stworzenie oikovuévn sprzyjajacej integralnemu rozwojowi

24 Por. Isocrates, Nicocles 7; red. G. Norlin, London 1980.

% Por. Cicero, Tusculanae disputationes V, 5; red. J.G.F. Powell, Oxford 2002: O vitae philosophia dux, o
virtutis indagatrix expultrixque vitiorum! quid non modo nos, sed omnino vita hominum sine te esse potuisset?
Tu urbis peperisti, tu dissipatos homines in societatem vitae convocasti, tu eos inter se primo domiciliis, deinde
coniugiis, tum litterarum et vocum communione iunxisti, tu inventrix legum, tu magistra morum et disciplinae
fuisti; ad te confugimus, a te opem petimus, tibi nos, ut antea magna ex parte, sic nunc penitus totosque
tradimus. Est autem unus dies bene et ex praeceptis tuis actus peccanti inmortalitati anteponendus.

26 Por. Cicero, De oratore 111 16; ed: A.S. Wilkins, Oxford 1902.

27 Por. H.-1. Marrou, Historia wychowania w starozytnosci, przet. S. Lo$, Warszawa 1969, s. 129.

28 Por. tamze, s. 129-130.

2 Por. A. Slezinska, Dwie drogi antycznej paidei..., dz. cyt., s. 234:  Koncepcja kultury Isokratesa jest wybitnie
narodowa. Wielko$¢ i potega Hellady drzemia w jej wielkim, bogatym ideowo duchu. W tym miejscu mys$l
attyckiego wychowawcy jest uniwersalistyczna — cata Hellada jest bowiem zaopatrzona w to ogromne,
kulturowe bogactwo”.

15



cztowieka. Za przytoczonym wyzej autorem: ,,W dziedzinie polityki [...] kierowala nim jedna
mysl przewodnia, ideat jednosci wszechhellenskiej”*°. To, co ma jednak najwigksze znaczenie
dla niniejszej pracy, to fakt, ze filozoficzno-retoryczna moudeio Izokratesa stanie si¢ kluczem
do zrozumienia myS$li autoréw rzymskich, w tym Cycerona, a takze do calej tradycji

humanizmu wiekoéw podzniejszych.

Drugim wspomnianym wyzej poj¢ciem greckim, odgrywajacym znaczng role w
konstrukcji ideowej rzymskiej humanitas, byta grecka pihavOpomnio. Zdaniem Tadeusza Sinki
termin ten pojawiajacy si¢ u pisarzy klasycznej literatury greckiej taczony byl z postaciami
mitologicznych heroséw i bogéw (m.in. Prometeusza, Heraklesa czy Zeusa) oraz wtadcow,
odznaczajagcych sie szczegdlng dziatalnoécig na rzecz ludzkoséci®'. @avOpomnio byta wigc
cnotg wysoko ceniong i wchodzita do katalogu przymiotow, ktére powinien posiada¢ whadca.
Swiadczy o tym fragment mowy Ad Nicoclem autorstwa Izokratesa, ukazujacy whasnie takie
nastawienie. Jak pisal grecki pedagog: GpyecOou pév ovv vieddev xph Tovg HEAAOVTAG TL TV

SedvTov momMoety, Tpog 8¢ TovToIS PILAVOpmTOV stvon ST Koi PILOTOAYV>2,

Wiadca kierujacy sie cnotg giiavOpomnio byt zobowigzany sprawowac sprawiedliwie
rzady, mitowa¢ pokéj, $wiadczyé dobrodziejstwa, a takze powinien zjednywaé sobie ludzi’>.
Zawarty w niej grecki leksem ¢ihog wskazuje na uczucie mitosci, przekraczajacej w
rzeczywistosci politycznej legalistyczny wymiar sprawiedliwosci. Cnota ta miala stanowi¢ o
wyjatkowosci kultury atenskiej, wyrdzniajacej si¢ zarowno wsrdd innych miast greckich, jak
réwniez barbarzyncoéw. Przejawiala si¢ przede wszystkim w zbiorowych fundacjach, takich
jak utrzymanie floty, chéru czy wykup jencow. **. Jak podaje Sinko: ,,Filantropia polega wiec
na odpowiednim pozdrawianiu, na wyswiadczaniu dobrodziejstw, na urzadzaniu biesiad i
chetnym przebywaniu w towarzystwie™>. Jej istotg bylo doskonalenie Zycia wspdlnotowego
obywateli, a zarazem przyczyniata si¢ do umacniania jednosci Grekéw. W epoce
hellenistycznej, gdy rozwingty si¢ liczne szkoty filozoficzne, ¢@ilavOpomio stata sig

postulatem wynikajacym z prze§wiadczenia o posiadaniu przez wszystkich ludzi wspdlnej

30 Por. H.-1. Marrou, Historia wychowania..., s. 139.

31 Por. T. Sinko, Od filantropii do humanitaryzmu i humanizmu, Warszawa 1960, s. 7-8: ,,Ten nowy wyraz
powtarza si¢ jeszcze raz, by zniknac na pewien czas i pojawic si¢ dopiero w komedii Arystofanesa pt. «Pokoj» (z
r. 421) jako pochwala Hermesa, a w ustach tegoz Arystofanesa [...] jako pochwala Erosa. Z czasem inni
bogowie, jak dawca wina i koiciel trosk, Dionizos, a przede wszystkim Zeus-Zbawca (Sotér), otrzymuja nazwe
«filantropéw», ale z mitoscig Prometeusza do ludzi moze si¢ mierzy¢ tylko stuzba dla ludzkosci podjeta przez
potboga Heraklesa, ktoéry w cigzkim trudzie uwolnit §wiat od potworéw”.

32 Por. Isocrates, Ad Nicoclem oratio de regno 11 15; red. G. Norlin, London 1980.

3 Por. T. Sinko, Od filantropii..., dz. cyt., s. 9.

34 Por. tamze, s. 13.

35 Por. tamze, s. 13.

16



natury. Szczeg6lny nacisk na ten antropologiczny aspekt filozofii ktadli mysliciele ze szkoty

$redniostoickiej: Panajtios i Posejdonios®.

Cho¢ sam termin @ilavOpomnio opisuje znaczng cz¢s¢ pojecia humanitas, to nie nalezy
jej z nim wprost utozsamia¢. Sami Rzymianie najczesciej ttumaczyli ja za pomocg wyrazu
dexteritas badz opisowo jako caritas generis humani, jak to czyni Cyceron w traktacie De
finibus bonorum et malorum®’. 1dea humanitas byta $ciSle zwiazana z uksztattowaniem
cztowieka wedlug jego rozumnej natury. Wedlug Aulusa Geliusza byla ona tozsama z
pojeciem modeio, definiowat on ja jako wyksztatcenie za pomocg nauk wyzwolonych
(eruditionem institutionemque in bonas artis)’®. Wlasciwa formacja intelektualna
odpowiadata temu, co okreslat mianem humanissimi, czyli tego, co najbardziej przystoi

ludzkiej naturze jako jedynie zdolnej do przyswajania wiedzy i madros$ci.

Dla glebszego zrozumienia zakresu semantycznego pojecia humanitas istotny jest
przytoczony przez Wiestawa Pawlaka katalog wyrazéw bliskoznacznych, ktore w pismach
Cycerona i innych autoréw klasycznych zastepowaly to pojecie lub wskazywaty na zblizone
znaczenie. Do owego spisu zaliczono m.in. takie stowa, jak: mansuetudo, cultus, doctrina,

dignitas, fides, pietas, honestas, iustitia, gravitas, virtus, integritas, lepos, facetiae, elegantia,

36 Por. G. Reale, Historia filozofii starozytnej — III systemy epoki hellenistycznej, przel. E.I. Zielinski, Lublin
1999, s. 448: ,Badacze wielokrotnie mowili o «humanizmie» Panaitiosa i z catg pewnoscia jest prawda, ze
Panaitios reprezentuje humanistyczny moment stoicyzmu, bez wzgledu na to, jak mogloby to si¢ wydawac
paradoksalne. Humanizm ten, bardziej niz w jakimkolwiek innym punkcie jego nauki, dobrze wida¢ w korekcie
wniesionej do formuly moralnosci: «zycie zgodne z naturg»; formula ta zostaje przeksztatcona tak: «zycie
wedtug dyspozycji, jakimi obdarzyta nas natura». Zadanie moralne zostaje w ten sposob zindywidualizowane, a
przez to staje si¢ bardziej ludzkie, jako ze pozwala kazdemu realizowacé si¢ w sposob jemu wiasciwy, wlasnie w
zaleznos$ci od odrebnych dyspozycji, jakie ztozyta w nim natura”.

37 Por. tamze, s. 23; Cicero, De finibus bonorum et malorum V 23, 65: In omni autem honesto, de quo loquimur,
nihil est tam illustre nec quod latius pateat quam coniunctio inter homines hominum et quasi quaedam societas
et communicatio utilitatum et ipsa caritas generis humani. Quae nata a primo satu, quod a procreatoribus nati
diliguntur et tota domus coniugio et stirpe coniungitur, serpit sensim foras, cognationibus primum, tum
affinitatibus, deinde amicitiis, post vicinitatibus, tum civibus et iis, qui publice socii atque amici sunt, deinde
totius complexu gentis humanae. Quae animi affectio suum cuique tribuens atque hanc, quam dico. Societatem
coniunctionis humanae munifice et aeque tuens iustitia dicitur, cui sunt adiunctae pietas, bonitas, liberalitas,
benignitas, comitas, quaeque sunt generis eiusdem. Atque haec ita iustitiae propria sunt, ut sint virtutum
religuarum communia.

38 Por. Aulus Gelius, Noctes Atticae X111 17; red. J.C. Rolfe, Cambridge 1927: Qui verba Latina fecerunt quique
his probe usi sunt, «humanitatem» non id esse voluerunt, quod volgus existimat quodque a Graecis
philanthropia dicitur et significat dexteritatem quandam benivolentiamque erga omnis homines promiscam, sed
«humanitatemy appellaverunt id propemodum, quod Graeci paideian vocant, nos eruditionem institutionemque
in bonas artis dicimus. Quas qui sinceriter cupiunt adpetuntque, hi sunt vel maxime humanissimi. Huius enim
scientiae cura et disciplina ex universis animantibus uni homini datast idcircoque «humanitasy appellata est. Sic
igitur eo verbo veteres esse usos et cumprimis M. Varronem Marcumque Tullium omnes ferme libri declarant.
Quamobrem satis habui unum interim exemplum promere. Itaque verba posui Varronis e libro rerum
humanarum primo, cuius principium hoc est: «Praxiteles, qui propter artificium egregium nemini est paulum
modo humaniori ignotusy. «Humaniori» inquit non ita, ut vulgo dicitur, facili et tractabili et benivolo, tametsi
rudis litterarum sit - hoc enim cum sententia nequaquam convenit -, sed eruditiori doctiorique, qui Praxitelem,
quid fuerit, et ex libris et ex historia cognoverit.

17



eruditio, urbanitas, hilaritas, iocositas, festivitas, sapientia, moderatio, modestia, aequitas,
magnanimitas, comitas, benignitas, clementia, misericordia, benevolentia, facilitas,

mollitudo, liberalitas, munificentia®

. Pojecia te odnosza si¢ do wizji doskonalego
czlowieczenstwa, osiggalnego wytacznie dzigki systematycznej pracy 1 wytrwalemu
doskonaleniu si¢. Wyrazy te przeciwstawione sg rzeczywistosci zycia zwierzecego 1 dzikiego,
ktore u Cycerona najczesciej opisane sg za pomocg przymiotnikow, takich jak: agrestis,
barbarus, ferus, immanis czy incultus*®. To, co stanowi o istocie cztowieczenstwa, to tepienie
w sobie bezrozumnych i zwierzgcych odruchow oraz zwracanie si¢ ku ideatowi bliskiemu
boskiej 1 ludzkiej naturze — rozumowi. Zdaniem Cycerona spotecznosci dbajace o wartos¢
humanitas, zyskuja miano erudites gentes, a ich siedziby, krainy czy miasta przez nich
zamieszkiwane, nazywa terrae cultiores*'. Cztowiek uformowany wedtug wskazan rozumne;
natury przeobraza swdj sposéb myslenia na wzor pracy ogrodnika wyrywajacego chwasty w
ogrodzie. Mysl ta stata u podstaw zachodniej refleksji nad znaczeniem pojecia kultury, czesto
przypisywanego Arpinacie na podstawie fragmentu z drugiej ksiegi Tuskulanek: Cultura
autem animi philosophia est; haec extrahit vitia radicitus et praeparat animos ad satus
accipiendos eaque mandat eis et, ut ita dicam, serit, quae adulta fructus uberrimos ferant*.

Pojecie cultura, jak zostato to wykazane w przytoczonym wcze$niej katalogu, miato tozsame

znaczenie z omawiang ideg cyceronskiego humanizmu — cultus atque humanitas.

Innymi kluczowymi pojeciami w antropologii Cycerona byly dignitas 1 honestas

odnoszace sie do boskiego pierwiastka w cztowieku oraz do jego ,,moralnego piekna”*.

Wyrazem cyceronskiego postulatu antropologicznego bylo wezwanie do zycia zgodnego ze

)44

swoja przyrodzong godnoscig (honeste vivere)™. Przekroczenie jej poprzez niegodziwy czyn

sprowadzato cztowieka w niewolg zaréwno w znaczeniu dostownym — to jest fizycznego

3 Por. W. Pawlak, Z dziejow pojecia humanitas..., dz. cyt., s. 175; O.E. Nybakken, Humanitas Romana,
,, Transaction and Proceedings of the American Philological Association” 70/1939, s. 410: ,,The meaning oh
humanitas Romana is [...] of large scope. The general refinement of living including beauty of social outward
form, enjoyment of literature, art, and the frvits of contemplation and scholarship, and a rational application of
virtuous modes of bearing and conduct, to the end that the welfare of men individuality and collectively might be
served”.

40 Por. T. Sinko, Od filantropii..., dz. cyt., s. 24; Cicero, Philippicae Orationes in M. Antonium XIII 21; ed A.C.
Clark, Oxford 1918: Quis tam barbarus umquam, tam immanis, tam ferus?

41 Por. T, Sinko, Od filantropii..., dz. cyt., s. 24.

4 Por. Cicero, Tusculanae disputationes 11 13.

4 Por. B. Lapicki, Etyczna kultura starozytnego Rzymu a wczesne chrzescijanistwo, 1.6dz 1958, s. 55-56.

4 Por. tamze, s. 60: ,Jezeli nakaz honeste vivere jest nakazem najwazniejszym i zasadniczym to nasuwa sie
pytanie, jak mozna doj$¢ do zrozumienia tego, co jest honestum, oraz do podporzadkowania tej zasadzie calego
zycia? Zgodnie z Cyceronem [...] sg konieczne pewne warunki, ktoére by zapewnitly swobod¢ wyboru oraz
postepowania. Tylko w tych warunkach da si¢ znalez¢ rozwigzanie, ktére by odpowiadato rozumowi i co za tym
idzie, godnosci cztowieka”.

18



zniewolenia ciata, jak i duchowym®. Tylko cztowiek Zyjacy wedle zasad rozumu (ratio) byt
zdolny wie$¢ uporzadkowane zycie (vivendi disciplina). Ludzka godno$s¢ w mysli Cycerona
przejawiala si¢ za pomoca swoich czeSci — partes honestatis. Nalezatly do nich przede
wszystkim: clementia, iustitia, misericordia czy humanitas. Jak zostalo to wyzej opisane,
czesci te byly ze soba Scisle zlaczone i1 trudno nieraz jasno je rozgraniczy¢, co w sensie
filozoficznym wykazuje podobienstwo do stoickiego rozumienia cnoty, ktora, chociaz
przejawia si¢ pod réznymi aspektami, to zawsze jest jedna i nie mozna jej mie¢ tylko w

jakiej$ czesci. Jak podaje Jan Legowicz:

Kazda cnote niejako spotyka si¢ rodzajowo w tym, co nazywa si¢ prawoscia (katorthoma)
i co niejako stanowi wewnetrzng strukture cnotliwosci i cnotliwego postepowania. Ta
prawos¢ tkwi w przezorno$ci, w umiarze, w mestwie i sprawiedliwo$ci, ona czyni
cztowieka w swoim zakresie cnotliwym, ona poniekad, w rozumieniu stoikdw, jest sama
dusza (pneuma), sama ludzka doskonatoscia cztowieka. Moralna prawos¢ jest nie do
pogodzenia z polowiczno$cia, nie ma nic posredniego miedzy cnota i wystepkiem,
miedzy cztowiekiem cnotliwym i wystepnym?®.
Doskonaty cztowiek wedlug cyceronskiego modelu w pelni uosabia te jednosé
poszczegolnych elementéw dignitas i honestas, a osoba taka nazywana bywa vir bonus*’, co

szczegblowo wyjasnia Borys Lapicki:

Przy blizszej charakterystyce me¢za doskonatego (vir bonus) zrodta wyliczaja nastepujace
jego zalety 1 cnoty. Jest to maz posiadajacy naukowe wyksztalcenie — ,,vir sapiens,
eruditus, prudens”. [...] Wiemy, ze chodzi tu o znajomo$¢ filozofii moralnej — ,,scientia
bonorum et malorum”. Vir bonus wystepuje dalej jako mgz dostojny — ,,vir honestus” —
,Vir bonus et cum primis honestus”, oraz maz sprawiedliwy — ,,vir iustus”[...] Meza

doskonatego cechuje takze dgzenie do wolno$ci®.

Okreslenia te wyznaczaja kierunek, prowadzacy do szczytu czlowieczenstwa i przyczynia si¢
do budowania zgody spotecznej (concordia), bedacej fundamentem zycia rodzinnego i
panstwowego. W traktacie De re publica Arpinata zestawia nawet role zgody spotecznej z
funkcja, jaka harmonia pelni w muzyce: quae harmonia a musicis dicitur in cantu, ea est in

civitate concordia®. Wérod wielu definicji pojecia vir bonus Cyceron w trzeciej ksiedze De

4 Por. tamze, s. 60-61.

46 Por. J. Legowicz, Historia filozofii starozytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 1973, s. 365-366.

47 Por. R. Fiori, Greek philosophy and Roman legal science, w: Aequum Ius, red. A. M. Shirvindt, Moskwa 2014,
s. 187-202.

48 Por. B. Lapicki, Etyczna kultura...,s. 76-77.

4 Por. Cicero, De re publica 2, 69; red. C.F.W. Mveller, Leipzig 1889.

19



officiis wskazuje, 1z jest to czlowiek udzielajacy pomocy wszystkim, ktorym moze, 1 nie
wyrzadzajacy krzywdy nikomu (uir bonus est is qui prodest quibus potest, nocet nemini)>°.
Realizacja tego idealu wymaga zakorzenienia w spoteczenstwie i porzadku prawnym,
stanowigcych fundament autentycznego zycia ludzkiego. Zdaniem Arpinaty, postulat pelnego
cztowieczenstwa dotyczy wszystkich ludzi i nie jest nauka zastrzezong wylacznie dla
wybranych czy filozoféw; jego celem pozostaje doskonato$¢ intelektualna, moralna, a przede
wszystkim obywatelska. Humanitas jawi si¢ u niego jako prawo naktadajace na wszystkich

czlonkéw wspolnoty obowigzek wzajemnej pomocy .

Jak wida¢, takie Zrodlowe rozumienie humanizmu moze poméc w zdefiniowaniu jego
podstawowego celu — stania si¢ czlowiekiem zyjacym zgodnie ze swoja rozumng naturg.
Takie ujgcie tematu oznacza, ze rzymska humanitas byla projektem antropologicznym
nastawionym na przemian¢ zycia w kazdym jego aspekcie. Nie moze to by¢ oczywiscie
jedyny wymiar, jaki stanowi humanizm, z takiej bowiem perspektywy jawilby si¢ on jeszcze
jako zbyt ogdlna mysl, ktorg trudno by byto oddzieli¢ od postulatow jakiejkolwiek szkoly
filozoficznej powstatej w okresie klasycznym czy hellenistycznym. W szkotach tych adept
poprzez ¢wiczenia duchowe mial przemienia¢ swoje zycie, kierujac si¢ ku najwyzszemu
dobru i odwracajac od najwiekszego zta, zgodnie z nauka mistrzow>2. Nie mozna jednak
wprost uzna¢, ze idea humanitas jest postulatem ktorejkolwiek frakcji filozoficznej, cho¢, jak
wykazano, pozostaje ona w $cistym zwiazku z mysla Sredniej Stoi. Ze swojej natury szkoty
mialy na celu wytyczenie drogi do doskonatosci jedynie dla wybranych — swoich uczniow.

Pojawia si¢ wigc pytanie, co jeszcze moze stanowi¢ istot¢ humanizmu.

Niewatpliwie, jak wskazano przy omowieniu mysli Izokratesa, projekt
antropologiczny wymaga trwatego modelu wychowawczego oraz spdjnej idei pelnigcej
funkcje nosnika na okreslonym terenie geograficznym i politycznym. Humanizm moze wigc
zaistnie¢ tam, gdzie pojawia si¢ mozliwos$¢ stworzenia wspolnoty wigkszej niz miasto czy
region. Niekiedy nowy projekt cztowieka staje u podstaw politycznej ideologii niosgcej wraz
z dominacja model uniwersalistycznej kultury. Humanizm, rozumiany jako model
wychowania 1 formacji cztowieka, staje si¢ wtedy powszechnym wymogiem w oikovpév.

Woéwcezas to granice $wiata zaczynajag by¢ utozsamiane z granicami cywilizacyjnego

30 Por. Cicero, De officiis 3, 64; red. W. Miller, London, 1913.

3! Por. Cicero, Pro Flacco oratio 24; red. A. Clark, Oxford, 1909: Si quem infimo loco natum, nullo splendore
vitae, nulla commendatione famae defenderem, tamen ciuem a civibus communis humanitatis iure ac
misericordia deprecarer, ne ignotis testibus, ne incitatis, ne accusatoris consessoribus, convivis,
contubernalibus, ne hominibus levitate Graecis, crudelitate barbaris civem ac supplicem uestrum dederetis, ne
periculosam imitationem exempli reliquis in posterum proderetis.

52 Por. P. Hadot, Cwiczenia duchowe i filozofia starozytna, przet. P. Domanski, Warszawa 2019, s. 68.

20



imperium, poza ktérym inne, czg¢sto mniejsze spoteczenstwa zostajg okreslone jako
barbarzynskie lub pozbawione cech prawdziwie ludzkich. Tak rozumiany humanizm przenika
system prawny, ekonomiczny czy jakikolwiek inny wymiar zycia. Staje si¢ naturalnym
srodowiskiem i jedynym mozliwym sposobem ustroju zycia zbiorowego. W takim ujeciu nie
stanowi wiec wylacznie drogi do doskonalenia jednostki, lecz obejmuje réwniez cale

zbiorowosci, a nawet sSrodowisko naturalne.

Do pehiejszego ujecia idei humanitas, rozumianej jako prawdziwe czlowieczenstwo,
konieczne jest uwzglednienie jej trzeciego wymiaru, to jest pamigci o wzorcach przekazanych
przez przodkéw. Byly to przede wszystkim wzorce literackie 1 artystyczne, a ich
kultywowanie miato stuzy¢ formacji kolejnych pokolen wedtug tego samego modelu. Sztuki
te, zwane po tacinie artes, byly — jak podkres§la Cyceron — powigzane ze sobg jednym weziem
(vinculum) 1 wsp6lnie odpowiadaty za prawidlowy rozwdj potencjatu ludzkiej natury. Jak
pisat w mowie Pro Archia: Etenim omnes artes, quae ad humanitatem pertinent, habent
quoddam commune vinculum, et quasi cognatione quadam inter se continentur>. Podobna
mys$l wyrazit takze w dziele De oratore, gdzie ustami Krassusa dowodzit, ze wzajemne
powigzanie sztuk i dziedzin odpowiada wzajemnemu zespoleniu sit dzialajacych w $wiecie®.
Dziatalno$¢ ludzi 1 ich kultura nie moze wigc stanowi¢ niezaleznych od siebie dyscyplin,
skoro w ich centrum znajduje si¢ sam czlowiek i troska o jego dobro etyczne®. Mimo

postulowanej jednosci wielu dziedzin, zagadnienia 1 obszary im podlegle moga w praktyce

znacznie sie od siebie r6zni¢>®.

Ciagtos¢ kultury mozliwa byla tylko w ramach przekazu wspolnego wzorca
dotyczacego sztuk 1 mysli, ktorych znajomos$¢ 1 stosowanie staly si¢ podstawg filologii. Jej
znaczenie wykraczato poza dzisiejsze rozumienie tej dyscypliny skupionej na badaniu tekstu,
a obejmowato badania nad caloksztattem Zycia kulturowego starozytnosci i rekonstrukcje
wielu jego form. W tym wiasnie kluczu badacze najczgsciej rozpatrujag mys$l humanistyczng

przetomu Sredniowiecza 1 renesansu (humanizmu par excellence) jako powrdt do

33 Por. Cicero, Pro Archia 2; red. A. Clark, Oxford, 1909.

>4 Por. Cicero, De oratore 11 20-21: Ac mihi quidem veteres illi maius quiddam animo complexi plus multo
etiam vidisse videntur, quam quantum nostrorum ingeniorum acies intueri potest, qui omnia haec, quae supra et
subter, unum esse et una vi atque [una] consensione naturae constricta esse dixerunt; nullum est enim genus
rerum, quod aut avulsum a ceteris per se ipsum constare aut quo cetera si careant, vim suam atque aeternitatem
conservare possint. Sed si haec maior esse ratio videtur, quam ut hominum possit sensu aut cogitatione
comprehendi, est etiam illa Platonis vera et tibi, Catule, certe non inaudita vox, omnem doctrinam harum
ingenuarum et humanarum artium uno quodam societatis vinculo contineri.

3 Por. J. Domanski, O dwu Cyceroiiskich znaczeniach humanitas jako ,, cztowieczenstwa kwalifikowanego”, w:
Wielkosc¢ i piekno filozofii, red. J. Lipiec, Krakéw 2003, s. 157-168.

3¢ Por. Cicero, De oratore 111 22-28.

21



filozoficznych 1 literackich poczatkow wtasnej kultury i ich gwaltownego rozpowszechnienia

w catej spotecznosci ludzi mowigcych po tacinie — latinitas.

Na podstawie wymienionych ram znaczeniowych humanizmu oraz kryteriow jego
powstania i rozwoju nalezy rozwazy¢, w jaki sposob idea ta trwata w mysli europejskiej
poprzez wieki. Humanizm nie byt cecha wytacznie jednej czy kilku epok w dziejach $wiata,
lecz — jak przekonuje Stanistaw Lempicki — ,jest pradem wieczystym i wiecznie
trwajacym™’. Doszukiwanie si¢ jego elementdéw w nastepujacych po sobie epokach ma
szczegblne znaczenie dla wykazania cigglosci rozwoju tej idei. W epoce sredniowiecza pisma
tacinskich Ojcow Kosciola, w szczego6lnosci Augustyna, 1 tworcow poganskich, takich jak
Cyceron czy Seneka, nie byly najczgéciej rozpatrywane w kontek$cie retorycznym i
stylistycznym, lecz przede wszystkim moralnym. Mialy one odstoni¢ prawde o ludzkiej
naturze. Zdaniem Macieja Wlodarskiego ,humanizm $redniowieczny roznil si¢ od
renesansowego zasadniczo jedynie ubozsza kompetencja filologiczng™®, cho¢ warto
podkresli¢, ze i ta nie byta nigdy w pelni zaniedbana. Zaswiadcza o tym Etienne Gilson w
jednej ze swoich prac: ,,W $redniowieczu mozna znalez¢ ludzi, ktorzy ulegli urokowi
starozytnosci 1 picknu literatury klasycznej, podobnie jak pdzniej spotyka si¢ ich tak wielu w
dobie odrodzenia: jest nawet prawdopodobne, Ze bardzo niewielu z tych, ktérzy do

starozytno$ci po idee, pozostalo niewrazliwych na pigkno formy”>

. Przyktadem takiej
postawy moze by¢ wspomniany nieco dalej przez Gilsona Gerbert d’Aurillac, pdzniejszy

papiez Sylwester I, starajacy si¢ taczy¢ doskonato$¢ moralnego zycia z elokwencjg®.

Do najwazniejszych przedsigwzig¢ humanistycznych pierwszej fazy Sredniowiecza
z calg pewnoscig nalezaty dziatalnos$¢ 1 pisma Kasjodora, Boecjusza, Marcjanusa Kapelli czy
Makrobiusza, ktorzy skodyfikowali na facifiskim Zachodzie scholastyczny model nauczania
siedmiu sztuk wyzwolonych, bedacych podstawowym modelem wychowawczym przez
nastepne stulecia. Greckim odpowiednikiem septem artes liberales byto okreslenie &yxbxiiog
nondeio oznaczajace ogdlne nauczanie majace za zadanie uformowanie wolnego cztowieka do

integralnego i swobodnego postrzegania $wiata®’. Rola i wplyw tego modelu na

37 Por. S. Lempicki, Renesans i humanizm w Polsce, Warszawa 1992, s. 28.

58 Por. M. Wiodarski, Humanizm sredniowieczny, w: Humanizm: historie pojecia, red. A. Borowski, Warszawa
2009, s. 57.

9 Por. E. Gilson, Filozofia Sredniowieczna a humanizm, w: Heloiza i Abelard. Sredniowieczne poczqtki
humanizmu, przet. A. Podsiad, Warszawa 1956, s. 294.

% Por. tamze, s. 294.

o1 Por. C. Diiriisken, The meaning of Antiquity: Septem Liberales Artes, ,,Symbolae Philologorum Posnaniensium
Graecae et Latinae” 38 (2)/2018, s. 65-66: ,,This education that evolved from Homer’s noble warrior into Plato’s
philosopher, then donned a toga to continue as Cicero’s doctus orator, there caught his breath, and was finally
institutionalized in the universities of the Middle Ages, is generally known as the liberal arts education

22



uniwersalistyczny sposob postrzegania kultury europejskiej, rowniez w sensie politycznym,

byta przedmiotem wielu prac historykow mysli filozoficznej $redniowiecza®?

. Innym
fundamentalnym elementem wspottworzacym ksztalt sredniowiecznego oblicza humanizmu
byto encyklopedyczne dzieto Izydora z Sewilli Etymologiae zbierajace w dwudziestu
ksiegach catg 6wczesng wiedze dotyczacy spraw zwigzanych z literaturg, teologia, prawem,
geografia czy prowadzeniem gospodarstwa. Zawiera ono siedem 1 pot tysigca haset
przedstawiajacych najrézniejsze tematy poruszane przez autoroOw poganskich i
chrzeécijanskich®. Etymologiae stanowity nieodtaczny element kanonu dziel przyswajanych
w szkotach klasztornych oraz mialy decydujacy wpltyw na wyksztatcenie si¢ perspektywy
historyczno-literackiej zachodniej Europy®®. Kluczowe bylo takZze rozumienie filozofii
definiowanej szeroko przez lzydora jako rerum humanarum divinarumque cognitio, cum
studio bene vivendi coniuncta®. Polgczenie znajomo$ci spraw ludzkich (wiedzy
encyklopedycznej) i boskich (teologii) wraz z doskonaleniem moralnym stato si¢ wigc
idealem czlowieka wyksztalconego w ramach S$redniowiecznego $wiata. Filozof w tym
znaczeniu nie jest kim§ wylaczonym ze $wiata, zyjacym wedtug wskazan swojej szkoty, lecz
czlowiekiem zdolnym w petni uczestniczy¢ w kulturze swojej epoki. Definicja ta zawiera si¢
w szesciu sposobach rozumienia filozofii przekazanych $redniowieczu przez starozytnych,
ktére podaje Domanski: ,,1) «poznanie tego, co istnieje i sposobu w jaki istnieje»; 2) «wiedza
o rzeczach boskich i ludzkich»; 3) «przygotowywanie si¢ do — ¢wiczenie si¢ w — Smierci»; 4)

«upodobnianie si¢ cztowieka do Boga»; 5) «sztuka sztuk 1 wiedza wiedz»; 6) «milo$¢

(&yxdKMog madeia; liberales artes). The sole reason of it being referred as free (/iberalis) was that it svited the
freeman. Because the knowledge that would be attained was intended purely to develop the mind, rather than for
economic concerns. It was not local but universal, and so it would exist as long as the human mind existed. In
this respect, liberal arts were completely differentiated from those arts aimed at no more than subsistence and
which were unworthy of freeman (Bévavcov; artes illiberales)”.

2 Por. P. Abelson, The Seven Liberal Arts: A Study in Medieval Culture, New York 2010; E. Gilson, Historia
filozofii chrzescijanskiej w wiekach srednich, przet. S. Zalewski, Warszawa, 1987; D.L. Wagner, The Seven
Liberal Arts in the Middle Ages, Bloomington 1983; C.S.Lewis, Odrzucony obraz, przet. W. Ostrowski, Bielsko
Biata 2022.

9 Por. E.R. Curtius, Literatura europejska i tacinskie Sredniowiecze, przet. A. Borowski, Krakow 1997, s. 472.

% Por. tamze, s. 467: ,,Pisma Izydora z Sewilli, a zwlaszcza jego Etymologiae, maja wielkg wage dla teorii
literatury. W owym podreczniku wiedzy pomiescit on nie tylko siedem artes, lecz rowniez skrot historii
powszechnej. To ostatnie jest kontynuacja Hieronimowej «kronikarskiej historiografii literackiej». Etymologiae
zawierajg przeto kompendium powszechnej historii literatury. Tego rodzaju okre$lenie moze wydawac sie
pretensjonalne wobec skapych uwag chronograficznych Izydora. Kiedy si¢ jednak zestawi je razem z innymi
odpowiadajagcymi im materiatami, ktére omdéwiono w rozmaitych czg¢Sciach Etymologiae, to w rezultacie
otrzymamy zasob informacji dotyczacych teorii i historii literatury, ktérych wieki $rednie nie mogly znalez¢
u innego autora”.

% Por. Isidorus, Etymologiae 11 24,1; PL 81.

23



madrosci»”®. Zwiazanie zdobywania wiedzy z praktyka cnét stanowi w tym przypadku

potaczenie najbardziej pozadane.

Przytaczane rozumienie humanizmu wcigz dotyczy w wigkszos$ci szerokiego
rozumienia tego pojecia, zgodnego z filozoficznym idealem doskonatego cztowieka, jako
modelu wychowawczego czy spolecznego. Sredniowiecze znato rowniez humanizm pojety
jako recepcja literackich wzorow antyku, bedacych fundamentem nowozytnej sztuki
literackiej 1 wychowania. Zdaniem Kristellera: ,Praktycznie wszystkie rodzaje
humanistycznej sztuki oratorskiej majg swe pierwowzory w literaturze S$redniowiecznej:
mowy weselne 1 pogrzebowe, mowy akademickie, mowy polityczne wyglaszane przez
urzednikow i ambasadorow, mowy kunsztowne przeznaczone na uroczyste okazje i wreszcie
mowy sadowe”®’. Nie znaczy to oczywiscie, Ze twdrca tych wzoréw bylo $redniowiecze,
poniewaz wigkszos¢ z nich wywodzita si¢ z antyku. Wskazuje to jednak na to, Ze istniala

cigglos¢ ich przekazu w ramach tego samego $wiata geograficzno-kulturowego.

O humanizmach w $redniowieczu czgsto méwi sie w  kontekscie zjawisk
powracajacych renesansow®®. Zasadniczym ich przejawem miata byé dbatosé o literackie
WZorce oraz powracajace wcigz proby ustalenia oryginalnych wariantow tekstow antycznych.
Praca filologa humanisty polegala wigc na =zestawianiu pozyskanych tekstow oraz
oczyszczaniu ich z btgddéw naniesionych przez kopistow. Wszelkie tego typu przedsigwzigcia
obecne w kulturze $redniowiecza 1 wczesnego renesansu obejmujace pisma autorow
klasycznych poprzedzone byly probami ustalenia tekstu Wulgaty, ktorych poczatek siggat
kofica starozytnosci, a prac nad nimi nie porzucono nawet w pdznej nowozytnosci®.
Pierwszym tego typu S$redniowiecznym renesansem mial by¢ okres panowania Karola
Wielkiego 1 jego dworu w Akwizgranie. Do jego najwybitniejszych przedstawicieli nalezeli:
Hraban Maur, Einhard czy Alkuin. Szczeg6lnie ten ostatni, przybyly z Yorku mnich, byt
odpowiedzialny za reforme szkolnictwa poprzez powrdt do modelu septem artes liberales’.
W srodowisku tych uczonych dokonano pierwszej od czasdéw starozytnych powaznej rewizji

Waulgaty, a takze przeprowadzono reform¢ kroju pisma, znanego pdzniej jako minuskuta

% Por. J. Domatski, ,, Scholastyczne” i ,, humanistyczne” pojecie filozofii, s. 13-14.

7 Por. P.O. Kristeller, Humanizm..., dz. cyt., s. 51.

8 Por. W. Treadgold, Renaissances Before the Renaissance: Cultural Revivals of Late Antiquity and the Middle
Ages, Stanford 1984.

% Por. R. Loewe, The Medieval History of the Latin Vulgate, w: The Cambridge History of the Bible, t. 2: The
West from the Fathers to the Reformation, Cambridge 1969, s. 102-154.

70 Por. J.-B. Laforet, Histoire d’Alcuin, moine anglo-saxon, natif d York, restaurateur des sciences en Occident
sous Charlemagne, Namur-Paris 1898; por. D.A. Bullough, Alcuin’s Cultural Influence: The Evidence of the
Manuscripts, w: Alcuin of York: Scholar at the Carolingian Court, red. L.A.J.R. Houwen, A.A. MacDonald,
Groningen 1998, s. 1-26.

24



karolinska. Zjawiskiem decydujacym o nadaniu temu okresowi miana ,renesansu” byla
prowadzona wowczas praca nad zachowaniem dziedzictwa antycznego i proba wykorzystania
jego wzorow w nowym modelu edukacyjnym. Szczeg6lng role w reformatorskiej idei Alkuina
odgrywato potaczenie sztuki retorycznej z filozofig moralng, co bylo istotnym elementem w
cyceronskim czy izokratejskim nurcie humanizmu. Wybdr tekstow 1 ich interpretacja podjeta
przez uczonych z tego okresu doprowadzita nawet ,,do ustalenia kanonu tacinskich autorow

starozytnych, ktéry w swym gtéwnym zarysie przetrwal az do czasoéw dzisiejszych”’!.

Innym roéwnie waznym ,,renesansem’ sredniowiecznym miat by¢ ruch intelektualistow
z Chartres w XII wieku, na czele ktérych stali mysliciele, tacy jak: Gilbert de la Porrée,
Wilhelm z Conches, Alan z Lille czy Jan z Salisbury’. Laczyli oni w sposéb nowatorski
platonska antropologie i pisma antycznych poetéw z ortodoksyjna nauka katolickg. W
srodowisku tym powstato wiele tacinskich przektadow z greki i jezyka arabskiego, co miato
decydujacy wptyw na ponowne przyswojenie idei antycznych w zachodniej Europie. Zdaniem
Zabtockiego: ,,prerenesansowi humanisci z XII 1 XIII wieku doréwnywali pisarzom
renesansowym oczytaniem w autorach starozytnych, niekiedy za§ ich z pewnoscia
przewyzszali”’?. Byt to okres bujnego rozwoju czytelnictwa i pierwszego masowego, na ile to
mozliwe, ruchu intelektualnego, ktory pociagnat za soba mysSlicieli z niemal wszystkich
zakatkéw kontynentu. Dwunaste stulecie jawi si¢ jako wiek ,,r6znorodnych zainteresowan,
filozoficznych, teologicznych, humanistycznych, wiek zbierania materiatlow, odszukiwania
starozytnych wzoréw, wyrabiania metody i terminologii”’*. Bez watpienia humanizm tego
wieku mogl inspirowaé wloskich filozofow renesansu w nastepnych stuleciach, cho¢ nie byt
to jedyny impuls do jego powstania. Jego zrodia, jak wykazuje Kristeller, si¢galy takze
pozanaukowej dziedziny, jakg byta sztuka poprawnego komponowania pism i1 dokumentéw

codziennego uzytku:

W $redniowiecznych Wtoszech zawod ten miat do kofica jedenastego wieku wielu
reprezentantow, tak zwanych dictatores, ktorzy mna podstawie podrecznikow i
wzorcowych tekstow uczyli i zajmowali si¢ wybitnie praktyczng sztukg uktadania
dokumentow, listow i mow publicznych [...] humanisci renesansowi byli z zawodu

nastepcami Sredniowiecznych wioskich dictatores i odziedziczyli po nich rézne wzory

7! Por. K. Ochman, Zmierzch cywilizacji tacinskiej czy poczqtek széstego renesansu?, ,,Nauka” 4/2017, s. 132.

72 Por. C.H. Haskins, The Renaissance of the Twelfth Century, Cambridge 1928; E.R. Curtius, Literatura
europejska..., s. 259; M. Wiodarski, Humanizm Sredniowieczny..., dz. cyt., s. 82.

73 Por. S. Zablocki, Od prerenesansu do oswiecenia...dz.cyt., s. 43.

74 Por. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. 1: filozofia starozytna i Sredniowieczna, Warszawa 1978, s. 214.

25



epistolografii i wymowy publicznej, wszystkie mniej lub bardziej okreslone przez

obyczaje i praktyczne potrzeby spoleczenstwa poznosredniowiecznego’.

Na tym przykladzie wida¢, ze humanizm renesansowy byt u swych podstaw ideg praktyczna,
opartg na wymogach i zapotrzebowaniach spoteczenstwa pragnacego sprawniej formutowac i
wyraza¢ mysli, zarowno w kwestiach panstwowych, jak i prywatnych. Znajomos$¢ wzorow
stylistycznych zaczerpnietych z pism Cycerona, Seneki czy Kwintyliana umozliwita
podniesienie epistolografii do wymiaru pelnoprawnej literatury, a takze wytworzylta migdzy
uczonymi postawe tworczej rywalizacji ze sobg 1 swoimi zrodtowymi wzorami, nazwang po
tacinie aemulatio™. Wieki XIV i XV jako epoka wielkich odkry¢ literackich zaznaczyly sie
dla idei humanizmu w szczeg6lny sposob. Zaszczytna role odegrali w tym zwlaszcza Petrarka
1 Gianfrancesco Poggio Bracciolini, cho¢ to nie sam fakt odnalezienia przez nich zaginionych
tekstow zawazyt na charakterze epoki, ale szczegélna atmosfera panujaca wsérdd uczonych,
ktorzy nabyli krytyczno-literackiego stosunku do dziet poganskich tworcéw i nie tylko

probowali je nasladowad, lecz przede wszystkim przewyzszy¢. Jak zanotowal Georges Duby:

Each previous renaissance had set out to rescue from inevitable deterioration works that
were admitted as the heritage of an earlier and therefore better age, to renew them and to
restore their original brilliance. Renewal was an exhumation. From now on, every
renaissance would be regarded as a creative process. The legacy of the past was taken up,
but with the purpose of exploitation, as settlers exploited virgin lands in order to take
more form them. As in all the noble families the heir in each generation felt himself
chosen to make the ancestral patrimony bear frvit, and confident of being able to increase
its yield, so the moderns judged themselves capable, not only of equalling the ancients,

but of surpassing them’”.

To, co cechuje najpelniej te epoke, to pragnienie, by swietnos¢ mysli antyku trwale
przemienita zycie intelektualne, a z nim spoteczne 1 polityczne. Podejécie takie czestokro¢

wigzalo si¢ z zerwaniem utrwalonej interpretacji danego zagadnienia, na przyktad stosunku

5 Por. P.O. Kiristeller, Ruch humanistyczny, w: Humanizm i filozofia, przet. G. Blachowicz, Warszawa 1985,
s. 22.

76 Por. A. Fulinska, Renesansowa aemulatio: alegacja czy interseksualnosé?, ,Teksty Drugie” 4/1997, s. 7:
Zasada rywalizacji, bezposrednio zwigzana z jednym z podstawowych dla poetyki i retoryki klasycystycznej
(antycznej, renesansowej i osiemnastowiecznej) pojgciem imitacji — nasladowania modeli literackich — ma swoje
zrodta w pismach teoretykow starozytnych, przede wszystkim Cycerona, Kwintyliana i Pseudo-Longinosa, ale
pojawia si¢ takze w metaliterackich wypowiedziach Horacego. Przeciwstawiana byla od samego poczatku
praktyce wiernego, zwanego niewolniczym i utozsamianego niekiedy z przekltadem, nasladowania modeli
(imitatio servilis) i postulowala ich wykorzystywanie w sposob nie tylko twoérczy, ale przede wszystkim zgodny
z indywidualnymi cechami autora.

7 Por. G. Duby, The Culture of the Knightly Class: Audience and Patronage, w: Renaissance and Renewal in
the Twelfth Century, red. R.L. Benson, G. Constable, C.D. Lanharn, Cambridge 1982, s. 251-252.

26



do konkretnej szkoty filozoficznej. Rolg pism myslicieli stoickich czy platonskich przez wieki
byto petienie funkcji praeparatio evangelica, a wigc pozycji podleglej wzgledem nauki
chrzeécijanskiej i teologii’®. Wraz z pojawieniem si¢ i rozpowszechnieniem si¢ na szeroka
skale osobnych studiéow literackich, na popularnosci zyskata proba odtworzenia antycznej
mysli dla niej samej, a wraz z nig zacze¢to si¢ utrwala¢ prze§wiadczenie o niezalezno$ci mysli
humanistycznej od nauki Ko$ciota”. Nowozytny humanizm podejmowal takze probe
stworzenia uniwersalistycznego i ponadpolitycznego porozumienia pomi¢dzy uczonymi
z roznych miejsc i czasoéw (respublica litterarum). Zrodet tej idei mozna doszukiwaé sig,
zdaniem Domanskiego, u autoréw takich, jak Jan Ludwik Vives czy Erazm z Rotterdamu®’.
Drugi z nich uzywa tego poje¢cia wprost w swoim dialogu Antibarbarorum liber, gdzie
zestawil je w kontrze ze $wiatem barbarzyncow®'. Omawiany uniwersalizm zdaje sie
przekracza¢ granice politycznej jednosci i skupia¢ na jednosci $wiata intelektualnego.
Literatura i jej rzeczywistos¢ w niespotykany dotad sposob zaczynaja odrywaé si¢ od
geograficznego kontekstu §wiata, w ktorym powstaja i probuja wytworzy¢ swoje wlasne
granice. Nie pokrywaja si¢ one w pelni z porzadkiem politycznym panstwa nowozytnego,
lecz kresla duchowa jednos¢ starego kontynentu. Humanizm tej epoki formutuje wprost teze o
istnieniu wspolnoty dostgpnej kazdemu, kto osiggnie gruntowne wyksztalcenie i przyswoi
sobie tradycje antyczna®?. Nie byt to jedynie postulat, lecz artykulacja trwajacego porzadku
ksztattujacego si¢ przez wieki od starozytnosci, czego wczesniejszym wyrazem byly chocby

3

instytucje uniwersytetow®. Moéwiac o respublica litterarum, humaniéci maja na mysli

78 Por. V. Possenti, Filozofia jako ,, praeparatio evangelica”, ,,Cztowiek w Kulturze” 13/2000, s. 67-68.

7 Por. J. Burckhardt, Kultura odrodzenia we Wioszech, przet. M. Kreczowska, Warszawa 1961, s. 260: ,, Aby
dojs¢ do ostatecznych wnioskow co do religijnosci ludzi Odrodzenia, musimy obra¢ inng droge. Stosunek ich
zardwno do religii panujacej w kraju, jak tez do idei bostwa, nalezy w ogdle wyprowadza¢ z ich postawy
duchowe;j. Ci ludzie nowoczesni, reprezentanci 6wczesnej kultury Wtoch, byli z natury tak samo religijni jak
caly Zachdd w dobie $Sredniowiecza, lecz ich potgzny indywidualizm nadaje ich religijnosci charakter czysto
subiektywny, a pelnia wrazen, jakich doznajg dzigki odkryciu $wiata zewnetrznego i wewnetrznego, wyciska na
nich przede wszystkim pigtno §wieckie”.

80 Por. J. Domanski, Tekst jako uobecnienie, Kety 2002, s. 151:  Wedle tego, co zdotatem znalez¢é w zwigzku
z pojeciem «rzeczypospolitej literackiej» [...], czyli spotecznosci uzytkownikdéw pisma i literatury, ludzi
piszacych i czytajacych, poczatku owej nowej idei nalezy dopatrywaé si¢ u szesnastowiecznego humanisty
hiszpanskiego Juana Luisa Vivesa [1492-1540], prawie wspotczesnego Erazmowi z Rotterdamu [1467-1536]”.

81 Por. J. Partyka, Rzeczpospolita uczonych Erazma z Rotterdamu i , Repuiblica literaria” Diego de Saavedry
Fajardo: utopia i antyutopia?, ,,Teksty Drugie” 1/2015, s. 109.

82 Por. N. d’Argonne, Mélanges d’histoire et le littérature, recueillis par M. de Vigneul-Marville, t. 2, Paris
1700, s. 61-62: ,,La République des Lettres est trés ancienne [...]. Elle s’étend par toute la terre, et est composée
de gens de toutes nations, de toute condition, de tout age, de tout sexe [...]. On y parle toute sorte de langues
vivantes et mortes. Ces Arts y sont joints aux Lettres, et les Mécaniques y tiennent leur rang...”; A. Grafton,
Worlds made by words: scholarship and community in the Modern West, Cambridge 2009, s. 9; P. Dibon,
Communication in the Respublica literaria in the 17th Century, ,,Res Publica Litterarum” 1/1978, s. 43.

8 Por. J. Partyka, Rzeczpospolita uczonych..., dz. cyt., s. 111: ,,Zaréwno tacinski termin respublica litteraria, jak
i jego odpowiedniki w jezykach narodowych wystepowaly w wezszym lub w szerszym znaczeniu. W
najszerszym — okreslal miedzynarodowg spoleczno$¢ uczonych, w wezszym (zwlaszcza w XVI wieku) — byt
czgsto uzywany jako synonim akademii czy uniwersytetu”.

27



ponadhistoryczng wspolnote mysli przekraczajaca nie tylko wymiar filozoficzny czy
polityczny, ale nieraz takze konfesyjny. Manifestowanie takiej duchowej jednosci, jaka miata
miejsce w XV wieku, Sante Graciotti wigze z rozpowszechnieniem si¢ pojecia Europy, ktére
przekraczalo juz dawne pojmowanie granic geograficznych rzymskiego Kos$ciota. Jak

stwierdza:

Wydaje si¢, ze od czaséw humanizmu i renesansu istniejg trzy kategorie wartosci,
okreslajacych Europge i tworzacych jej tkanke taczna, a zarazem wskazujacych na
kierunek jej rozwoju: wielo§¢ podmiotéw politycznych istniejacych wewnatrz panstw i
we wspolnotach panstwowych, bezwyznaniowe chrzescijanstwo oraz rola humanae
litterae. Wielos¢ podmiotow politycznych dzialajacych w obrebie panstw zostata
sformutowana teoretycznie przez republikanski humanizm florencki, od Leonarda
Bruniniego i jego kontynuatoréw poczynajac. Na mnogos¢ rzadow i panstw, jako czynnik
konstytuujacych Europe i odrdzniajacy ja od tyranskiej Azji, wskazywat Machiavelli.
Paradoksalnie, Europa republik opiera swojg jednos$¢ na zinstytucjonalizowaniu wielos$ci,
tak jak s$redniowieczna FEuropa byla oparta na instytucjonalnym uniwersalizmie

Cesarstwa®.

Oczywiscie ta nowa forma nowego porzadku jednos$ci wcigz pozostawala pod znacznym
wplywem mysli chrzescijanskiej, lecz nie w formie instytucjonalnej, a jedynie ideowej®. Juz
sama proba ukazania S$cistego zwiazku miedzy filozofia Platona 1 Arystotelesa a
chrzes$cijanstwem, podjeta przez Giovanniego Pico della Mirandole w 1486 roku, gdy
planowat zwota¢ migdzynarodowy kongres filozoféw, stanowi wyrazny przejaw tego sposobu
myslenia. Wstgpem do tego humanistycznego przedsiewzigcia miato by¢ rozestanie 900 tez
poprzedzonych programowym manifestem De hominis dignitate’®. Postulat uniwersalne;
jednosci pomigdzy uczonymi wielu tradycji i religii oraz tezy Mirandoli nie spotkaly si¢ z
uznaniem Owczesnych wiladz koscielnych®’. Wejscie w polemike mlodego filozofa z

papiezem Innocentym VIII doprowadzito nawet do potepienia jego manifestu i ucieczki

8 Por. S. Graciotti, Polska humanistyczna i europejska Respublica Litterarum, w: Humanitas..., dz. cyt., s. 254.
85 Por. Tamze, s. 254: ,,Chrzeécijanstwo jako synonim Europy przetrwato kryzys $redniowieczny, ale stopniowo
tracito charakter wyznaniowy i podlegato procesowi sekularyzacji. Juz Enea Silvio Piccolomini wlaczyt do
chrzescijanskiej Europy Kosciot grecko-prawostawny, husyckie Czechy, ziemie Scytii i Sarmacji (migdzy
Moskwa a Tatarig) az po Don. Krucjaty antytureckie ocality integralno$¢ Europy, lecz nie odbudowaty jednosci
Kosciotow. Chrzescijanstwo staje si¢ stopniowo coraz wazniejszym elementem Europy, lecz mniej sakralnym i
coraz mniej zwigzanym z instytucjami. Staje si¢ kodem genetycznym kultury europejskiej, ta jej czescia, ze
wzgledu na ktora [...] nie mozemy nie nazywac si¢ chrzescijanami”.

% Por. D. Facca, Wstep, w: G.P. della Mirandola, Oratio de hominis dignitate, Mowa o godnosci czlowieka,
przel. Z. Nerczuk, M. Olszewski, Warszawa 2010, s. 7-8.

87 Por. tamze.

28



humanisty do Francji®®. Przytoczony epizod z dziejéw humanizmu renesansowego dobrze
ilustruje jeden z wymogoéw trwania modelu humanistycznego — uniwersalnos$¢ i jednos¢
Swiata idei. W tym przypadku widoczne jest, jak postulat mogt wykraczaé poza polityczne i

religijne rozumienie jedno$ci znane dotychczas w Europie.

Za filozoficzng podstawe¢ potrzebng do sformutowania tezy o jednosci wszystkich
ludzi postuzyly nowozytnym humanistom niektore watki filozofii stoickiej, podkreslajace

znaczenie powszechnej godnosci ludzkiej natury:

Jak Petrarka znalazt w pismach Cycerona program wyksztatcenia ogdlnego i pochwale
poezji, tak nauczyciel Germanii, Filip Mellanchton [...] wyczytat z nich stoicka nauke
o §wietle naturalnym (lumen naturale), ktéore utozsamial z naturalnym rozumem
(naturalis ratio). Gloszony przez niego obowiazek poznawania i o$§wiecania bliznich

znalazt pelne zrozumienie w Niderlandach [...] a potem Anglii i Francji®.

Koncepcja ta odegrata istotng role¢ w uksztaltowani si¢ nowozytnej koncepcji praw natury i

antropologii z nich wynikajacej’°. Byty one rozumiane jako:

staly, wieczny, obiektywnie istniejacy system warto§ci wspolny wszystkim ludziom,
ktory stanowi lub stanowi¢ powinien fundament tadu spolecznego. Istotg prawa natury sa
powinnosci, ktore sa tak oczywiste, ze kazdy cztowiek je sobie uswiadamia. Ze wzgledu
na fakt, ze sg to podstawowe i uniwersalne wartosci, ktére powinny regulowaé stosunki

miedzyludzkie, to sg one nadrzedne wzgledem prawa stanowionego®'.

Humanizm mysli stoickiej inspirowat wielu myslicieli XV 1 XVI wieku, a na licznych
uniwersytetach podejmowano wowczas proby historycznej rekonstrukcji doktryny tej szkoty.
Czotowa postacig tego ruchu byt flamandzki filolog 1 filozof Justus Lipsius. To on opracowat
pierwsze filologiczne wydania wszystkich dziel Seneki i1 zapoczatkowal neostoicyzm — probe
uzgodnienia nauk rzymskiej Stoi z doktryng chrzescijanska®. Cieszyt si¢ on popularno$cig
niemal we wszystkich sktoconych ze sobg denominacjach protestanckich 1 Kosciele
Katolickim. Sam Lipsius kilka razy w ciggu swojego zycia zmienial wyznanie, w zaleznosci

od miejsca, w ktorym nauczat i przebywal, co mogto mie¢ wplyw na jego pojednawcza

8 Por. K. Chledowski, Dwor w Ferrarze, Warszawa 1958, s. 113.

% Por. T. Sinko, Od filantropii..., dz. cyt., s. 62-63.

% Por. tamze, s. 63.

o' Por. M. Baranowska, Marzenie o szczesciu, czyli idea prawa natury w filozofii Jana Jakuba Rousseau,
,,Czasopismo Prawno-Historyczne” 65 (2)/2013, s. 56.

92 Por. J. Dgbkowska-Kujko, Justus Lipsjusz i poczgtki europejskiego neostoicyzmu w zwierciadle polskiej prozy,
w: Humanitas..., dz. cyt., s. 203: ,Slady oddzialywania stoicyzmu — a w szczegodlnosci Seneki — na naukowy
i artystyczny dorobek flamandzkiego filologa Justusa Lipsjusza[...], wida¢ nie tylko w jego dialogu de
constantia i nie tylko w po6zniejszych pracach systematyzujacych poglady starozytnej Stoi, w ktorych zostaty one
uzgodnione z doktryna chrzescijanska”.

29



postawe wobec chrzescijanskich wyznan®®. Jego neostoicka doktryna statosci (constantia)
miata by¢ wzorem dla uczonych ludzi w czasie burzliwego okresu wojen drugiej polowy XVI
wieku®*. Lipsius, zalecajac pozorne wycofanie sie z zycia publicznego do zacisza domowego,
ksztattowal intelektualne i1 polityczne elity nastepnego pokolenia. Wsérod jego pism
szczegblnie dwa dzieta: De constantia 1 Politicorum sive civilis doctrinae odegraly role
podrecznikow kreslacych antropologiczny projekt nowego cztowieka®. Pierwsze dzielo
dotyczyto intelektualnego i duchowego rozwoju w prywatnym zyciu, drugie z kolei odnosito
si¢ do powinno$ci obywatelskiej rozumianej jako ulegto$¢ wobec zwierzchniej wiadzy. Wizja
Lipsiusa miala wigc charakter propozycji uniwersalnej filozofii zycia, majacej dac
indywidualne pocieszenie w obliczu ksztattujacych si¢ nowozytnych form politycznego
absolutyzmu. Celem lipsjanskiego projektu bylo przede wszystkim jednak zachowanie
godnosci 1 natury czlowieka poprzez praktyke cnoty statos§ci w obliczu zewnetrznego

niepokoju.

Badania nad mys$la Stoi odegraly takze znaczny wptyw na kluczowe pojecie natury
w nowozytnej filozofii. Jak podaje Sinko: ,,Stoickie «prawo naturalne», rozbudowane przed
Holendra Hugona Grotiusa [...] 1 Anglika Hobbesa [...], prowadzi do «naturalizmu» Jana
Jakuba Rousseau [...], gltoszacego za cynikami i stoikami powrdt do natury, zycie wedlug
natury, wychowanie cztowieka przez rozwinigcie wszystkich zdolnosci, danych mu przez
nature”®. Filozoficzne poszukiwanie tego, co jest naturalne, a wiec najbardziej ludzkie, stato

si¢ filarem antropologicznej wizji, ktéra przedstawit Jean-Jacques Rousseau. Utozsamial on

% Por. J. Dgbkowska-Kujko, Justus Lipsjusz i dawne przektady jego dziet na jezyk polski, Lublin 2010, s. 29-
107.

% Por. tamze, s. 150-151: Tak oto trzy pojecia: constantia, patientia, firmitas czy recta ratio, odsylajace w
przestrzen duchowa, wystawione zostajg jako orez przeciwko zewnetrznemu $wiatu wojen, przez co poznajemy
nauke stoikéw z jednej strony jako «teori¢ sztuki zycia w znacznej mierze determinujacg cztowiecze mysli i
postawy, a z drugiej strony — nowa antropologicznag dyscypling, ktora stuzyta jako podioze dla naturalnego
systemu nauk humanistycznych w XVII wieku». Poznajemy ja takze jako doktryne zaré6wno odpowiednig i
atrakcyjng dla ksztattowania jednostkowych postaw moralnych, jak i idee z gruntu polityczng w swym
charakterze w dobie krawawych wojen religijnych w Niderlandach [...] Francji, Niemczech czy [...] w Anglii”.
9 Por. tamze, s. 172: ,,0bok Politicorum libri dialog De constantia okazat si¢ jedng z najpopularniejszych prac
niderlandzkiego filologa. M. Morford wymienia cztery zasadnicze powody owej stawy: po pierwsze, dzieto
odwolywato si¢ do wspolnych doswiadczen tych wszystkich, ktorzy zostali oszotomieni i bole$nie doswiadczeni
przez pustoszace Niderlandy wojny. Po drugie, autor postuzyt si¢ w nim madroscig starozytnych, ktora potrafit
sprawnie odnies¢ do wspotczesnych sobie wydarzen, przywracajac tym samym antyczny $wiat do zycia poprzez
obrazowe, sugestywne wykorzystanie literatury i przyktadow historycznych. Po trzecie styl dzieta Lipsjusza,
liczne poréwnania i metaforyczny jezyk sprawily, iz nauka stoicka zostala postrzezona przez wrazliwego
i inteligentnego czytelnika jako szczegolnie atrakcyjna. Po czwarte wreszcie, autor dialogu odwaznie starat si¢
uzgodni¢ rzymski stoicyzm z chrze$cijanstwem: pokazal, w jaki sposob wspotczesny cztowiek moglby
wykorzysta¢ madro$¢ klasycznych tekstow przy jednoczesnym stalym swym oddaniu chrzescijanskiej doktrynie
religijnej i moralnej”.

% Por. T. Sinko, Od filantropii..., dz. cyt., s. 63.

30



humanité z powszechnym spetnieniem i szczesciem®’. Oceniat kulture i cywilizacje swojego
wieku jako system uniemozliwiajacy rozwdj ludzkiej natury i nieuchronnie prowadzacy do jej
degeneracji®®. Rousseau, opisujac swdj filozoficzny program humanizmu majacy na celu
wyjasnienie istoty ludzkiej natury, postulowal, by ustalone przez niego prawidla staty si¢
podstawag porzadku prawnego. Sam mysliciel nigdy jednak nie sformulowal ostatecznej
definicji ludzkiej natury czy czlowieczenstwa, a nawet czesto zmienial znaczenie tego
pojecia®. Poznanie istotny ludzko$ci nie bylo jego zdaniem mozliwe w filozoficznym
dyskursie, lecz poprzez zetknigcie si¢ z tym, co naturalne. Jak pisal w traktacie Emil:
,»Najlepszymi znawcami ludzi nie sg bynajmniej filozofowie; widzg oni cztowieka jedynie
poprzez przesady filozofii; zaden stan nie posiada ich tyle. Dziki sadzi nas zdrowiej niz
filozof*!%. Naturalna intuicja stata si¢ dla Rousseau podstawowym wyznacznikiem w
procesie poznania $§wiata czy transcendencji'®!. Jego program humanizmu znacznie wykracza
poza $redniowieczne czy renesansowe postulaty powrotu do antycznych wzorcow i dazenia
do stworzenia uniwersalnej kultury. Istota tej mysli jest zalozenie, Ze najistotniejsze wzory
zachowania sg z natury zapisane w czlowieku, a ich rozpoznanie jest mozliwe poprzez
kierowanie si¢ uczuciami. Nie oznacza to jednak, ze o$wieceniowy mysliciel zrezygnowat
z programu wychowawczego opartego do pewnego stopnia na mysli starozytnych filozofow.
Jak podaje Sinko: ,,Humanité Rousseau jest przeciwienstwem renesansowej humanitas, ale

nie zrywa bynajmniej z autorami klasycznymi”!%2,

Pomyst Johanna Gottfrieda Herdera, sformutowany pod koniec XVIII wieku, zblizat

si¢ do klasycznego rozumienia humanizmu — filozof postugiwal si¢ pojeciem Humanitdit w

7 Por. J.J. Rousseau, Marzenia samotnego wedrowca, przel. E. Rzadkowska, Wroctaw 1983, s. 88: ,Czegdz
bym mogt sobie zyczy¢ nastepnie, gdybym mogt zaspokoi¢ moje pragnienia i byt zdolny osiagnac¢ wszystko, nie
bedac oszukanym przez nikogo? Chcialbym jednej tylko rzeczy: zobaczyé wszystkie serca zadowolone. Sam
widok powszechnej szczgsliwosci potrafitby zapewni¢ memu sercu trwate wzruszenie, a gorace pragnienie
czuwania nad jej zachowaniem byloby moja najbardziej trwats daznoscia. Zawsze sprawiedliwy, lecz nie
stronniczy 1 zawsze dobry, lecz nie staby, bylbym bezpieczny zaréwno od Slepej nieufnosci, jak od
nieprzebtaganej nienawisci”.

9% Zob. J.J. Rousseau, Czy odrodzenie nauk i sztuk przyczynito sie do poprawy obyczajow?, w: Trzy rozprawy
z filozofi i spolecznej, Krakow 1956.

9 Por. A. Peretiatkowicz, Jan Jakub Rousseau filozof demokracji spotecznej, Poznah 1949, s. 57-58: ,,Rousseau
w pierwszych swych utworach (Discours sur les sciences et les arts, Discours sur l'inénegalité parmi les
hommes) méwiac o «naturze» ma gtownie na mysli stan natury, podczas gdy w poézniejszych (Emile, Contrat
social) moéwi o naturalnym czlowieku w stanie spotecznym, o kulturze naturalnej, odpowiadajacej ogdlnym
warunkom zycia. [...] w pdzniejszych dzietach Rousseau uwaza za pozadane zmodyfikowac nature cztowieka,
doradza «dénaturer ’homme» ze wzgledow spolecznych, przez odpowiednie wychowanie socjalne. W swych
ostatnich pracach (Considérations sur le gouvernement de Pologne, Projet de constitution pour la Corse)
porzuca pojecie «natury» i wcale si¢ na nig nie powotuje”.

100 por. J.J. Rousseau, Emil, czyli o wychowaniu, t. 2, przet. W. Husarski, Wroctaw 1955, s. 54.

101 Por. tamze, s. 105: ,,Nie ma potrzeby, aby mnie kto$ uczyl tego kultu, dyktuje mi go sama natura. Czyz cze$¢
dla Tego, kto si¢ nami opiekuje i mitos¢ dla Sity, ktora chce dla nas dobra, nie jest naturalng konsekwencja
mitosci samych siebie?”.

102 por. T. Sinko, Od filantropii..., dz. cyt., s. 63.

31



celu uchwycenia istoty natury ludzkiej'®. W odréznieniu od koncepcji Rousseau owa
Humanitdt nie polegata na podazaniu za wewngetrzng intuicja czy naturalnymi pragnieniami,
lecz na rozwoju istoty czlowieka, stojacej w sprzeczno$ci z jego naturalng dzikosScig czy
brutalno$cia. Humanitdt byta dla Herdera postulatem przemiany czlowieka poprzez edukacje
moralng i intelektualng, miata ona obejmowacé wszystkie warstwy spoteczne 1 by¢ gwarantem
stworzenia prawdziwie ludzkiego spoteczenstwa!®*. Koncept ten byl przejawem nie tyle
powrotu do antycznych zrédet filozoficznych, ile do o§wieceniowego ruchu intelektualnego
majacego na celu wypracowanie nowego modelu zycia spoteczenstw, ktory doprowadzi do
trwalego przeksztalcenia cywilizacji, a nawet historii'®>. Podobne znaczenie miat termin
Humanismus uzyty w 1808 roku przez niemieckiego filozofa i teologa Friedricha Immanvela
Niethammera w pracy zatytutownej Der Streit des Philanthropinismus und Humanismus in
der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Napisal ja po objeciu stanowiska
Centralnego Komisarza w nowoutworzonym Krolestwie Bawarii. Zarysowany w niej zostat
program edukacji oparty na klasycznej literaturze 1 filozofii, w kontrze do o$wieceniowego
ruchu filantropinistow postulujacych odrzucenie antycznego dziedzictwa na rzecz nabywania
praktycznych umiejetno$ci potrzebnych ludziom w czasach rewolucji przemystowe;.

Skupienie si¢ na praktycznych umiej¢tnosciach miato zreszta zdaniem filozofa odpowiadaé

103 por. H. Adler, Herder’s Concept of Humanitdit, w: A Companion to the Works of Johann Gottfried Herder,
red. H. Adler, W. Koepke, New York 2009, s. 94: , Herder did not introduce or «invent» the word Humanitit; it
had been part of the German language since the seventeenth century.4 However, Herder himself hesitated to
select it as the appropriate term for his intentions and he extensively discussed the options that were at his
disposal. In order to make clear that his idea of Humanitdt was not just a modification of an already existing
concept but something paradigmatically new that had not yet been covered by any of the already available
German terms, Herder chose a word that is clearly marked as a foreign word in German: Humanitdt shows
demonstratively its Latin origin (related to homo, humanus, humanitas) and it is still in today’s German language
part of the vocabulary only of the educated classes.

104 Por. J.G. Herder, Briefe zur Beforderung der Humanitiit, w: Geschichtsphilosophie Werke, s. Miinchen 1953,
s. 470: ,,Also wollen wir bei dem Wort Humanitit bleiben, an welches unter Alten und Nevern die besten
Schriftsteller so wiirdige Begriffe gekniipft haben. Humanitét ist der Charakter unsres Geschlechts; er ist uns
aber nur in Anlagen angeboren und muf} uns eigentlich angebildet werden. Wir bringen ihn nicht fertig auf die
Welt mit; auf der Welt aber soll er das Ziel unsres Bestrebens, die Summe unsrer Ubungen, unser Wert sein;
denn eine Angelitidt im Menschen kennen wir nicht, und wenn der Ddmon, der uns regiert, kein humaner Ddmon
ist, werden wir Plagegeister der Menschen. Das Goéttliche in unserm Geschletcht ist also Bildung zur Humanitit;
alle groen und guten Menschen, Gesetzgeber, Erfinder, Philosophen, Dichter, Kiinstler, jeder edle Mensch in
seinem Stande, bei der Erziehung seiner Kinder, bei der Beobachtung seiner Pflichten, durch Beispiel, Werk,
Institut und Lehre hat dazu mitgeholfen. Humanitdt ist der Schatz und die Ausbeute aller menschlichen
Bemiihungen, gleichsam die Kunst unsres Geschlechtes. Die Bildung zu ihr ist ein Werk, das unabldssig
fortgesetzt werden muf3, oder wir sinken, hohere und niedere Stinde, zur rohen Tierheit, zur Brutalitét zuriick™.
105 por. H. Adler, Herder’s Concept of Humanitiit, s. 99: ,,Moreover, Humanitdt is not a limited set of features
that, once they have all become reality, will be saturated and terminate any progress and development. The
fulfillment of that type of teleological progress in «perfection» would mean the end of history. Instead,
Humanitdt signifies the « Bestimmungy the destiny of the human being as such. This destiny was a prime topic
of the Enlightenment, having to do with the fundamental questions of the possibilities of (human) history, its
anthropological conditions, and its theological framework™; por. M. Cichocki, Poczgtek konca historii. Tradycje
polityczne w XIX wieku, Warszawa 2021.

32



ogdlnym tendencjom epoki'%.

Jego program humanistyczny nakierowany byt przede
wszystkim na duchowg formacje cztowieka, nie zas na przekazanie konkretnych umieje¢tnosci
zawodowych, cho¢ sam Niethammer cenit czg$¢ postulatow swoich oponentéw, w tym
propagowane przez nich ¢wiczenia fizyczne. Idea Humanismus nie miata jednak wylacznie
charakteru opisowego jako nauka o kulturze grecko-rzymskiego antyku, lecz byta postulatem

1 rzeczywistym programem reformy edukacyjnej.

Koniec XIX wieku i pierwsza potowa XX przyniosty wiele propozycji rozumienia
humanizmu, ktore czg¢sto byty wpisane w projekty tzw. wielkich narracji politycznych czy
ideologicznych!?’. Reinterpretacja tego pojecia nastepowata nieustannie, dostosowujac sie do

specyfiki kazdego srodowiska, w jakim funkcjonowato. Stowami Aliny Nowickiej-Jezowe;:

Wiek XX, ktory konfrontowal ideg humanistyczng z rzeczywistoscig rewolucji rosyjskiej,
wojen $wiatowych i Zaglady, intensyfikowat wybor stojacy przed myslicielami wiernymi
dawnej nauce o czlowieku. Szczegolnie trudna byta proba, na jaka zostal wystawiony
optymistyczny humanizm laicki, o§wieceniowy i pozytywistyczny, aczacy si¢ z idea

postepu ludzkosci'®.

Wielos¢ projektow antropologicznych powstatych od poczatku XX wieku w szczeg6lny
sposob ukazuje zréznicowanie ideologicznych uje¢ humanizmu. Ich rozumienie nie wigzato
si¢ z powrotem do antycznych zrodel, lecz z proba ustanowienia powszechnie obowigzujace;j
filozofii czlowieka, najlepiej odpowiadajacej przyjete] wizji antropologicznej. Stowo
humanizm zaczal wiec by¢ tagczony z najroézniejszymi przymiotnikami, okreslajacymi jego
specyfike: egzystencjalny, ateistyczny czy socjalistyczny. Po II wojnie $wiatowej wraz z
rozpowszechnieniem si¢ roznorodnych pradow filozoficznych powstato wiele propozycji
nowych humanizméw, w tym miedzy innymi: ,koncepcje personalistyczne Emmanvela

Mouniera, dialogiczne Gabriela Marcela, fenomenologiczne Maurice’a Merleau-Ponty’ego 1

106 Por. F.I. Niethammer, Der Streit des Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie des Erziehungs-
Unterrichts unsrer Zeit, Jena 1808, s. 15-16: ,,Allein, es ist nicht blo3 mechanische Betriebsamkeit, Gewerb- und
Kunstflei, Handel und jede Art von Industrie, die man aus dem méchtig angeregten Umtriebe hervorgehen
sieht: derselbe Geist, dieselbe Tendenz, dieselbe Regsamkeit zeigt sich auch in allen Zweigen des Denkens und
der Bildung iiberhaupt. In der Erziehung, in der Religion, in der Philosophie, in dem ganzen Umkreise der
Geistesthgtigkeit, war «praktisch» jetzt das allgemeine Losungswort; nur was unmittelbar ins Leben eingreifend,
in der Anwendung forderlich war, wurde geachtet”.

1097 Por. J.F. Lyotard, Kondycja ponowoczesna. Raport o stanie wiedzy, Warszawa 1997.

108 Por. A. Nowicka-Jezowa, Nurty humanistyczne w kulturze polskiej, w: Humanitas. Projekty antropologii
humanistycznej. Czes¢ pierwsza, paradygmaty-tradycje-profile historyczne, red. A. Nowicka-Jezowa, Warszawa
2009-2010, s. 86-87.

33



Emanvela Levinasa™'%.

Pojecie humanizmu poprzez obejmowanie coraz to nowszych
obszarow 1 poprzez powszechng adaptacj¢ zaczeto traci¢ zrodtowe znaczenia odnoszace si¢
do klasycznego modelu wychowawczego. Jak zauwazyt Jan Okon, mimo ze pojecie to w

drugiej potowie XX wieku uleglo semantycznej degradacji, to i dzis:

mozna rownoczesnie znalez¢ informacje o dziesigtkach roznego rodzaju humanizmoéw, od
uswigconych juz tradycja, takich jak humanizm chrzescijanski, tomistyczny, jezuicki czy
bardziej konkretny i jednostkowy humanizm $w. Jana od Krzyza [...] jak nowszy i
bardziej wspdtczesny F. C. S. Schillera humanizm pragmatystyczny, wraz z jego
przeciwienstwem: humanizmem metafizycznym 1. Babbita, a dalej ewolucjonistyczny
humanizm Th. H. Huxleya i naukowy humanizm J. S. Huxleya, ateistyczny humanizm F.
Nietzschego 1 L. Feverbacha, az do wspdlczesnych postaci: humanizmu
egzystencjalistycznego  J.-P.  Sartre’a, = fenomenologicznego  R.  Ingardena,
personalistycznego K. Wojtyly, czy catkiem praktycznych juz odmian: humanizmu
ekologicznego, humanizmu pracy i w pielegniarstwie, a nawet cyber humanizmu, nie
wspominajac o pewnego rodzaju atrapie, jaka byt humanizm socjalistyczny, a Moskwa

miastem humanizmu''?,

Jednak takze w tym zestawieniu pojecie to odwotuje si¢ do konkretnej opcji egzystencjalnej
lub cywilizacyjnej, ktora moze pozostawaé w sprzecznosci z inng, rowniez okreslang mianem
humanizmu. Tym, co laczy te stanowiska, jest proba nakreslenia projektu antropologicznego
oraz wizji przemiany zycia spotecznego zgodnej z ta antropologia. Dlatego przyjeta w tym
rozdziale definicja humanizmu — rozumianego jako projekt uniwersalistycznej kultury oparte;
na przestankach antropologicznych — obejmuje takze te ruchy w szerszym znaczeniu''l.
W uyjeciu wezszym nieodlgcznym elementem humanizmu pozostaje zakorzenienie tego

modelu w dziedzictwie filozoficznym i literackim starozytnos$ci grecko-rzymskie;.
Humanitas christiana

Rozdzielenie humanizmu chrze$cijanskiego od humanizmu, w kontekscie badan nad
przemianami tej idei w Europie, moze z jednej strony wydawaé si¢ zabiegiem sztucznym,
poniewaz znaczna cz¢s¢ myslicieli 1 tworcOw, na przestrzeni omoéwionych pokrdtce wiekow,
przynalezata do religii chrzes$cijanskiej. Z drugiej strony, co najmniej od XIX wieku pojecie

humanizmu bywa przeciwstawiane mys$li religijnej, a niekiedy nawet utoZsamiane z

109 Por., tamze, s. 88; E. Mounier, Le personnalisme, Paris 1949; G. Marcel, Les hommes contre I’humain, Paris
1951; M. Merleau-Ponty, Humanisme et terreur, Paris 1947; E. Lévinas, Humanisme de [’autre homme,
Montpellier 1972.

10 por. J. Okon, Humanizm a/i humanitas, ,,Ruch Literacki” 309 (6)/2011, s. 634.

! Definicja, o ktorej mowa, zostata szczegdtowo opisana w tym rozdziale pracy, por. s. 11-13.

34



postawami wrogimi wobec chrzescijanstwa!!?. Na te ambiwalencje zwraca uwage Nowicka-

Jezowa, podkres$lajac, ze ,,obie perspektywy: zbiezno$¢ humanitas 1 christianitas oraz

napiecia miedzy nimi powinny byé [...] wspotobecne w badaniach nad humanizmem” '3,

Samo okreslenie ,humanizm chrzescijanski”, nazywany niekiedy rowniez
»personalizmem chrzescijanskim”, cho¢ pojawito si¢ dopiero na poczatku XX wieku, to juz
kilkadziesiat lat pozniej stalo si¢ jedng z kluczowych postaw intelektualnych Kosciota
katolickiego za sprawa mysli pisarzy takich jak: Emmanvel Mounier, Gabriel Marcel, Jacques
Maritain czy Karol Wojtyta. Popularno$¢ tej koncepcji byla rodzajem odpowiedzi na
zapotrzebowanie stworzenia nowej wizji $wiata i czlowieka po tragedii wojen Swiatowych
i zbrodniczych ideologii totalitaryzmoéw. Mysl ta miata stanowi¢ podstawe zbudowania nowe;j
i pelnej filozofii cztowieka, bedacej fundamentem powojennego tadu w sferze polityki, etyki
czy edukacji $wiata zachodniego. Wspomniany wyzej Jacques Maritain, orgdownik tej idei,
juz od lat trzydziestych popularyzowat swdj humanistyczny projekt $wiata majacy laczyé

114

wizje spoteczenstwa demokratycznego z katolicka nauka spoteczng '*. W filozoficznym

manifescie z 1936 roku wyrazit to w nastgpujacy sposob:

Czyz nie jest jedng z oznak pomieszania pojec, ktora szerzy si¢ dzis w §wiecie, fakt, ze te
moce, niegdy$ chrzescijanskie, shuzag dzi§ propagandzie koncepcji kultury
przeciwstawiajacych sie wprost chrystianizmowi? Bylaby to dla chrzescijan dobra okazja
wprowadzenia prawdy, przez reintegracje w petnie pierwotnego ich zrodia tych nadziei
sprawiedliwosci i tej nostalgii za jednoscia, ktérymi karmi si¢ cierpienie swiata, a ktorych
poryw zwraca si¢ w niewtasciwym kierunku. W ten sposob zdotajag one obudzi¢ moce
kulturalne i doczesne czerpiace z chrzescijanstwa, zdolne oddzialywac¢ na historig i
przyj$¢ z pomoca ludziom. Zdrowa filozofia spoteczna i zdrowa filozofia historii
nowozytnej bylaby niezbedna do tego. Wowczas chrzescijanie mogliby pracowaé nad
tym, by na miejsce porzadku nieludzkiego, ktoéry kona na naszych oczach, stworzyc
porzadek cywilizacji, ktora cechowac bedzie humanizm integralny i ktéra bedzie nowa

cywilizacja chrze$cijanska juz nie sakralna, ale $wieckg!''.

12 Por. A. Nowicka-Jezowa, Nurty humanistyczne..., dz. cyt., s. 79: ,,Pierwsze naukowe opisy humanizmu
renesansowego, zarysowujace si¢ w potowie XIX wieku w Historii Francji Jules’a Micheleta, a zawarte w
dzietach Georga Voigta i Jacoba Burckhardta, miaty charakter zdecydowanie ideologiczny: selekcjonowatly
fakty kulturowe, by dowies¢ antytetycznosci laickiego, humanistycznego renesansu i teocentrycznego
$redniowiecza”.

113 Por. tamze, s. 85.

114 por. J. Hellmann, The Humanism of Jacques Maritain, w: Understanding Maritain: Philosopher and Friend,
D.W. Hudson, M.J. Mancini, Macon 1987, s. 117-131.

115 Por. J. Maritain, Humanizm integralny, Warszawa 1981, s. 6.

35



Humanizm integralny, jak okresla go sam autor, to postulat redefinicji wizji antropologiczne;j
w duchu neoscholastyki — filozofii z przetomu XIX i XX wieku odwotujacej si¢ do mysli
Tomasza z Akwinu. Celem takiego przedsigwzigcia bylo utworzenie opartego na
chrzedcijanskiej doktrynie projektu S$wiata obejmujacego wszystkie sfery zycia. Nowa
cywilizacja chrzescijanska miata w odroznieniu od starozytnych, S$redniowiecznych
1 nowozytnych wizji christianitas pozosta¢ niezalezna od zwierzchniej wtadzy politycznej
instytucjonalnego Kos$ciola. W przytoczonej powyzej rozprawie Humanizm integralny
Maritain krytykowat idealy historycznych form chrze$cijanskiego $wiata, wykazujac ich
liczne naduzycia wzgledem swoich rzeczywistych kompetencji!'®. Sam autor po II wojnie
Swiatowej byl wuczestnikiem zespolu opracowujacego Powszechng Deklaracje Praw
Czlowieka, fundamentu humanistycznego postulatu jednosci prawa obowigzujacego
wszystkich ludzi, bedacego wzorem dla prawa migdzynarodowego i konstytucji wielu
panstw!!”. Projekt mariazu pluralistycznego spoleczenstwa demokratycznego z katolicyzmem
spotkat si¢ jednak z licznymi sprzeciwami ze strony teologéw i dziataczy koscielnych ze
wzgledu na zbytni optymizm antropologiczny francuskiego filozofa. Zarzucano mu nawet, ze
,jest to humanizm jedynie pozornie chrzescijanski, a w rzeczywisto$ci jest to idea
agnostyczna, ateistyczna, racjonalistyczna i w ogole bezbozna. Nie jest to humanizm

integralny, ale naturalizm integralny”!!®,

Kluczowym pojeciem dla systemu Maritaina byto wtasciwe zrozumienie spoltecznego
wymiaru osoby, godnosci i wolnej woli. Mysl te sformutowal on wyraznie w ksigzce Freedom

in the modern world:

Free Will is indeed the source and spring of the world of Freedom: it appears within us as
an initial form of Freedom. But the metaphysical root must grow and develop in the
psychological and the moral order. We are called upon to become in action what we are
already in the metaphysical order: a Person. It is our duty by our own efforts to make
ourselves persons having dominion over our own acts and being to ourselves a rounded

and a whole existence. There we have another kind of Freedom, a freedom to gain which

16 por, tamze, s. 60-61.

17 Por. W. Kotodziejczak, Jacques Maritain — u Zrédet wspdtczesnych koncepcji praw czlowieka, ,,Studenckie
Zeszyty Naukowe” 17 (26)/2015, s. 19: ,Mowiac o wplywie Jacquesa Maritaina na promocj¢ idei praw
cztowieka, nie mozna ograniczy¢ si¢ do mowienia o Powszechnej Deklaracji Praw Cztowieka. Jego mysl
wptyneta na wiele aktoéw prawa wewngtrznego, jak cho¢by Kanadyjska Karte Praw i Wolnos$ci albo preambute
Konstytucji Czwartej Republiki Francuskiej”; por. F. Compagnoni, Prawa czlowieka. Geneza, historia i
zaangazowanie chrzescijanskie, Krakow 2000, s. 150-151.

18 por, M. Sadowski, Personalizm chrzescijanski Jacques'a Maritain’a jako fundament koncepcji godnosci
czlowieka, w: Pozytywizm prawniczy i szkola prawa natury: tradycje sporu i jego wspoiczesne implikacje, P.
Kaczmarek, £.. Machaj, Wroctaw 2010, s. 37.

36



we must pay a great price: Freedom in fulfilment. What shall we call it? We may say it is

the Freedom of autonomy'*°.

Celem wychowania cztowieka jest, zdaniem francuskiego mysliciela, uzdolnienie cztowieka
do umiegjetnosci podejmowania §wiadomych i dobrych wyboréw, co stanowi o dojrzatosci
osoby. Celem cywilizacji chrzescijanskiej powinno by¢ stworzenie odpowiednich warunkow
do rozwoju cztowieka tak, aby mogt osiggna¢ petnie swojego cztowieczenstwa w aspekcie

intelektualnym, religijnym, moralnym czy estetycznym!'?’.

Pod tym wzgledem projekt
antropologiczny i cywilizacyjny zaproponowany przez Maritaina nie odbiegat od klasycznych
postulatow kreslacych wizje uniwersalistycznego $wiata definiujacego w okreslony sposob to,
co przynalezy do cech ,prawdziwie ludzkich” w odniesieniu do wzoréw kultury
zaczerpnietych z przeszio$ci (antropologia Maritaina jest oparta niemal w pelni na

tomistycznym pojeciu osoby).

Pojecie humanizmu chrze$cijanskiego nie nalezato jednak do wilasnosci intelektualnej
Maritaina, ktory zreszta samo to okreslenie zapozyczyt z pracy Etienne’a Gilsona pod tytutem
Saint Thomas d’Aquin, dotyczacej antropologii i etyki Tomasza z Akwinu!?!. Zdaniem Pawta
Milcarka humanizm chrze$cijanski, czy tez katolicki, stanowi zlozong postawe obecng
w dziejach mysli Kosciota 1 moze by¢ rozumiany na kilka sposobdw, wzajemnie si¢
dopemiajacych i sktadajacych na jego pelny oraz wielowarstwowy obraz!??. Jako pierwszy
1 najbardziej fundamentalny element przytaczany autor wymienia postulat odrodzenia kultury
w duchu wiary, ktory jest konsekwencja natury chrztu, bedacego ponownym narodzeniem si¢
cztowieka — regeneratio'®®. Kultura tworzona przez ludzi ochrzczonych musi takze przejsé
istotowa przemiang, lecz nie jest to zmiana rewolucyjna, zrywajaca z wczesniejszym stanem.

Wedlug Milcarka:

119 Por. J. Maritain, Freedom in the Modern World, London 1935, s. 30.

120 Por. S. Kowalczyk, Jacques Maritain — filozofia dla trzeciego tysigclecia, ,,Ethos” 13 (1-2)/2000, s. 233:
,Wolno$¢ wewnetrzng uzyskuje czlowiek poprzez utwierdzenie w dobru, co oczywiScie wymaga ciaglego
wysitku. Wolno$¢ autonomii to umiejetno$¢ samokierowania sobg, wszechstronny rozwdj (intelektualny,
etyczny, estetyczny, religijny), poczucie odpowiedzialnosci za zycie wlasne i cudze, przezwycigzanie naporu
wewnetrznego i zewngetrznego zta”.

121 Por. P. Milcarek, Otwarte okna. Szkice z kultury humanizmu katolickiego, Debogora 2022, s. 343.

122 Por. tamze, s. 13-14: ,,Pojecie humanizmu katolickiego moze by¢ traktowane jako nazwa przynajmniej trzech
réznych rzeczywistosci. Rzeczywistosci te nakladaja si¢ na siebie jak coraz wezsze warstwy, tworzac wspolnie
co$§ w rodzaju ostrostupa o Scigtym wierzchotku. Te odréznialne warstwy — od najbardziej rozlegltej do
najwezszej — przenika od dotu do gory jakas wspolna zasada, wigc wszystkie tak natozone pigtrowo sensy
humanizmu katolickiego pozostaja w analogii, nie tylko w rdéznoznacznym zestawieniu czy przypadkowym
pokrewienstwie. A jednak nie sg to po prostu zawezane kopie tego samego rozwigzania — kazda warstwa wnosi
co$ wlasnego”.

123 Por. tamze, s. 14: ,,W warstwie rdwnocze$nie najnizszej i najszerszej, czyli na poziomie rozlegtej podstawy,
pojecia humanizmu katolickiego pokrywa si¢ z odrodzeniem kultury odpowiadajacym odrodzeniu chrzcielnemu
cztowieka, jak wida¢, kluczowe jest tu pojecie odrodzenia, regemeratio — ktore znajduje si¢ w sercu
chrzescijanskiej teologii chrztu”.

37



Dynamiczne przechodzenie na roéznych poziomach kondycji «starego cztowieka» do
kondycji «nowego cztowieka» nie oznacza dekonstrukcji natury ludzkiej oraz jej budowy
na nowych zasadach — lecz raczej odslonigcie pierwotnego jej zamyshu («tego co na
poczatku»), pozbywanie si¢ przeston i ztudzen zwigzanych z katastrofag upadku oraz
podniesienie do niespodziewanie wyzszych, nadprzyrodzonych perspektyw rozwoju
ispelnienia. Z tej racji zwycigstwa «nowego czlowieka» s3 zwycigstwami
cztowieczenstwa, czyli jego odrodzeniem, za$ kultura temu odpowiadajgca moze byc

nazwana humanizmem'?*,

Przemiana ludzkiej natury dokonana taskg sakramentu zar6wno przywraca pierwotny stan
cztowieka, jak rowniez go wywyzsza do stanu nadprzyrodzonego. Kultura, a wigc dziatalno$¢
cztowieka podlegajacego takiej przemianie, zwraca si¢ ku dawnym wzorom i wybiera z nich
te, ktore moga odpowiada¢ nieskazonemu stanowi, a nast¢pnie je harmonizuje 1 przetwarza na
nowy uzytek. W tym sensie humanizm chrzescijanski bedzie oznaczal integracje tego, co
zrédtowo ludzkie i warte zachowania w mysli, sztuce 1 tworczosci niechrzescijanskiej,

poprzez jednoczesng desakralizacje ich wartoéci i konsekracje nowego porzadku'?>.

Drugim sposobem rozumienia chrzescijanskiego humanizmu, zdaniem Milcarka jest
postawa antykwarycznego klasycyzmu, mozliwa do zaobserwowania w poszczegolnych
momentach historii europejskiej. Pokrywa si¢ ona ze wspomnianymi w poprzedniej czesci
rozdzialu renesansami w kulturze S$redniowiecza 1 wczesnej nowozytnosci. Tak pojety
humanizm chrzescijanski staje si¢ tendencja eksponujacg warto$¢ literatury antycznej
oraz nawotujaca do wszczepienia w kulturg klasycznych wzorcoéw, nawet za ceng¢ zerwania
z wielowiekowa tradycja. Przyktadem takiego rozumienia chrzescijanskiego humanizmu byty
migdzy innymi proby reform modlitwy brewiarzowej w pierwszych dekadach XVI wieku,

ktore ostatecznie zakonczyty sie niepowodzeniem'?®. Ich celem byta zmiana tradycyjnych,

124 Por. tamze, s. 14-15.

125 Por. tamze, s. 15-16: ,Jednak [...] kultura odrodzenia «nowego cztowieka» ksztattuje sic w okreslonych
etapach. Pierwszy z nich obejmuje dwa dzieta: desakralizacj¢ szerokich przestrzeni i konsekracj¢ wybranych
obiektow. [...] W rozpatrywanym procesie oddziatywania chrzescijanstwa na kulturg¢ desakralizacja jest
oczyszczanie zastanej kultury poganskiej z jej religijnej «magii» i uzytku wiasciwego kultom falszywych
bogow. Chrzeécijanstwo unika prostego wejscia w gotowa 1 wszechobecna sakralno$¢ uniwersum
przedchrzescijanskiego. [...] Dopuszczajac pewne kompromisy w dziele «odczarowania» $wigtosci poganskiego
$wiata, chrzescijanstwo ma jednak swoje wilasne «oczko w glowie» agendy odrodzenia kultury: jest nim
konsekracja, czyli uswigcenie okreslanych uktadow form-tresci, uzyskiwanych przez wtasng selekcje czy proces
asymilacji poszczeg6lnych elementéw kultury. Wyselekcjonowane z punktu widzenia pozytku teologicznego,
zostaja one przyjete do doctrina christiana, chrzescijanskiego objasnienia wiary i stworzenia, a nawet do
«ortodoksji», czyli poprawnego sposobu oddawania czci Bogu”.

126 Por. tamze, s. 28-29: ,,W poprzedzajacych Sobor latach 20. i 30. wieku XVI wydarzylo sie tu co$ niezwykle
charakterystycznego: pod patronatem papiezy takich jak Leon X, Klemens VII i Pawet III uruchomione zostaly
prace nad zredagowaniem Kosciotowi [...] nowej stuzby Bozej (brewiarza). Rzecz niebywata biorac pod uwage
fakt, ze istniejaca ksigga Brewiarza Rzymskiego zwierala tradycje potwierdzona od VI wieku, a majaca poczatki

38



czegsto starozytnych tekstow modlitw na wersje dostosowane do dominujacej] wowczas
klasycystycznej estetyki. Analogicznie, w tym samym okresie przejawem wspomnianej
tendencji byla inicjatywa papieza Juliusza II dotyczaca przebudowy Bazyliki Swietego Piotra
w Rzymie — $wiatyni, ktorej poczatki siggaty fundacji Konstantyna Wielkiego z lat

dwudziestych IV wieku'?’.

Tak pojety humanizm w mysli chrzescijanskiej moze by¢
rozumiany jako destrukcyjna tendencja dokonujaca si¢ wewnatrz kultury Kosciota.
Bezwzgledna aplikacja klasycznych wzorcoOw w literaturze, sztuce czy formach poboznos$ci
bywa nieraz postrzegana jako postawa zagrazajaca czystosci chrze$cijanskiej doktryny, a spor
o zasadno$¢ 1 stopien ich wykorzystania trwa wsrod myslicieli chrzescijanskich niemal od

samego poczatku istnienia Ko$ciota.

Jako trzeci sposob rozumienia chrzescijanskiego humanizmu Milcarek podaje
historyczng formacj¢ ideowa dwudziestowiecznych pisarzy katolickich dystansujacych sig
»wzgledem wielkich ideologii swojego czasu” i odznaczajacych si¢ ,,mocng sktonno$cig do
afirmacji dobr naturalnych, zatem wyborem raczej optymizmu niz pesymizmu w podejsciu do

doczesnoéci i ludzkiego losu™!?%,

Podejscie to niekiedy bylo zwigzane z filozofig
personalizmu i pojeciem ludzkiej godnosci, tak bardzo podkreslanym w mys$li wspomnianego
wyzej Jacquesa Maritaina, cho¢ w ogdélnym znaczeniu humanizm ten charakteryzowato
przeswiadczenie o warto$ci natury, ktora, mimo skazenia grzechem, pozostawata wcigz polem

realizacji ideatéw moralnych'?’.

Temat dwudziestowiecznego humanizmu chrzescijanskiego zostat rozwinigty rowniez
przez Bradleya J. Birzera w pracy Beyond Tenebrae. Christian Humanism in the Twilight of
the West. Autor przedstawit w niej zyciorysy czotowych katolickich pisarzy 1 intelektualistow

oraz idee promowane przez nich w twodrczosci. Nalezeli do nich migdzy innymi: Irvine

«niepami¢tne». Jednak wydane zostaty polecenia i wskazani autorzy po prostu napisali «<nowe hymny kos$cielne»
oraz zredagowali zupelnie nowe uktady psalméw i modlitw. Hymny napisano z myslg o tym, zeby tacina byta
bardziej klasyczna (niz np. utwory §w. Ambrozego), obrazowanie bardziej alegoryczne, a przestanie bardziej
dydaktyczne. [...] Byl to najdalej idacy tryumf zasad devotio moderna i humanistycznej rinascita na
przestrzeniach kultury konsekrowane;j”.

127 Por. B. Tuchman, Szaleristwo wladzy, przel. A. Michajd, M. Michajd, Wroctaw 1992, s. 85: ,Ignorujac jak
zwykle wszelkie krytyki, Juliusz z impetem przystapit do dziatania, zamoéwit u Bramantego plany
architektoniczne i energicznie naciskat na tempo prac. Tak wigc pewnego dnia zatrudniono 2500 robotnikow dla
zburzenia starej bazyliki. Pod presja jego niecierpliwo$ci, gromadzone w $wiatyni poprzez wieki wartosci,
bogactwa i zabytki, grobowce, obrazy, mozaiki i posagi — zostaty wyrzucone nawet bez sporzadzenia inwentarza
i utracone bezpowrotnie, co Bramantemu przysporzyto przydomek il ruinante”; por. Z. Kalinowski,
Chrzescijanska bazylika rzymska — kontynuacja czy innowacja?, ,,Vox Patrum” 35/2015, s. 190.

128 Por. P. Milcarek, Otwarte okna..., dz. cyt., s. 32-33.

129 Por. tamze, s. 32: ,,Kluczem do humanizmu katolickiego byt bowiem nie tyle wyizolowany koncept godnosci
osoby, ile [...] szersza postawa zaufania do natury, przeswiadczenie, ze [...] Zyje W niej wszczepiony przez
Stworce glod zbawienia. Tak wigc w sercu owego humanizmu znajduje si¢ raczej problem nadprzyrodzonosci
1 prymat duchowosci — a nie nowa filozofia osoby.

39



Babbit, Paul Elmer More, Christopher Dawson, J.R.R. Tolkien czy Russel Kirk. W pierwszym
rozdziale swojego dzieta Birzer formuluje pi¢¢ najwazniejszych cech ideowych
chrzescijanskiego humanisty, sktadajace si¢ na pelny obraz tej formacji intelektualne;.
Pierwsza jest wiara w przyrodzona godnos$¢ i wyjatkowos¢ kazdego czlowieka, ktory zyjac
we spoleczenstwie, moze rozwinaé swoja osobowosé pomimo licznych wrodzonych wad!°.
Druga jest uznanie klasycznego modelu wychowania (liberal education), nastawionego na
poszukiwanie madros$ci zamiast wiedzy czy praktycznych umiejetnosci, jako najpehniejszej
drogi rozwoju czlowieka. Cechg takiej edukacji nie jest formacja cztowieka do doczesnej

uzytecznosci, ale przede wszystkim do Zycia wiecznego'’!.

Trzecim wyznacznikiem
humanizmu chrzedcijanskiego jest uznanie wlasciwej pozycji czitowieka w hierarchii
stworzenia (Man is higher than the animals but lower than the divine) oraz wlasciwe pojgcie
ludzkiej natury jako natury istoty ztozonej z duszy i ciata. Istotng cechg okreslajaca cztowieka
jest takze wolna wola pozostajaca w relacji do taski Bozej. Cztowiek jest wiec stale, juz na
poziomie natury, powigzany z Bogiem. Zto nie stanowi osobnej substancji, ale jest zepsuciem
tego, co dobre (evil existed only as a corruption of the good)'**. Czwartym wyznacznikiem
jest uznanie swojego ,,obywatelstwa” w Respublica litterarum (citizenship in the Republic of
Letters), ktore ma wigksze znaczenie dla tozsamos$ci niz przynalezno$¢ do jakiejkolwiek
doczesnej formacji intelektualnej. Birzer, poprzez analogig, porownuje t¢ tacznos¢ z tworcami
przesztosci do katolickiego rozumienia obcowania §wigtych, a bycie czgécia tej spotecznosci
z przynaleznoscig do Mistycznego Ciala Chrystusa. Autor przywotuje rowniez stanowisko
Cycerona, wedlug ktérego jezyk stanowi wigz taczaca zaréwno ludzi z bostwem, jak 1 ludzi
miedzy soba!®. Pigta, ostatnia, cechg jest uznanie istnienia boskiej sity i porzadku stojacego

ponad czlowiekiem i spoleczenstwem'*,

130 por. B.J. Birzer, Beyond Tenebrae. Christian Humanism in the Twilight of the West, New York 2019, s. 3:
,First, humanists believe in the dignity of the human. Person. Each person is unique, born in a certain time and
place, never to be repeated. He or she comes into the world, burdened by many flaws but also armed with unique
gifts, each to be made excellences over time and usage, through community”.

131 Por. tamze, s. 3: ,,Second, humanists see liberal education as the most proper education for the development
and nurturing of a human being. True education seeks wisdom, not mere knowledge or technical skill. It does not
believe in shaping the person for the here and now, but for the eternal.”

132 Por. tamze, s. 4: ,,Third, contrary to so much of our current understanding, real humanism never places the
human person as the highest of all things, but as in the middle of all things. Man is higher than the animals but
lower than the divine. Thus, humanism sought context (Justice) and place for each person throughout all of
Creation. Man possesses the spiritual nature of the divine but the material nature of the animal. He, alone among
the worldly creatures, wields free will. Some humanists have written about this as an «economy of nature and
grace» and Renaissance humanists explained the concept of a «great chain of being», connecting the perfect
creator to even the lowest order of creation. Nothing could exist outside of this hierarchy. Even evil existed only
as a corruption of the good”.

133 Por. tamze, s. 4: ,,Fourth, the humanist upholds citizenship in the Republic of Letters — across the time — as
higher than loyalty to any nation or worldly power. A Roman Catholic might refer to this as a communion of
saints or as the mystical body of Christ. The great pagan, Cicero, however, spoke of this as simply «reasony, the

40



Takie pojecie humanizmu chrzescijanskiego zdaje si¢ wykraczaé poza specyfike
dziewigtnasto- 1 dwudziestowiecznego nurtu intelektualnego 1 przynalezy do bardzo
szerokiego rozumienia humanizmu europejskiego w ogole. Fakt ten jednak, w kontekscie
niniejszej pracy, wydaje si¢ by¢ bardzo korzystny, poniewaz moze stanowi¢ $wiadectwo
istnienia okre$lonej natury humanizmu (w tym humanizmu chrzescijanskiego), ktérej trwate
cechy powtarzajg si¢ nieustannie w kolejnych epokach. W wymienionych przez Birzera
cechach szczegélnie widoczne jest to w przeswiadczeniu o wyzszosci wzoru klasycznej
edukacji, przynaleznosci do wspdlnoty Respublica litterarum, fundamentalnej roli godnosci
cztowieka czy jego wyjatkowej relacji ze §wiatem transcendentnym. Elementy te pozwalajg
skonstruowa¢ obraz pewnej tozsamosci humanistycznej, cechujacej autorow i myslicieli w
niemal wszystkich epokach literatury i kultury. Zjawisko to, cho¢ szersze niz samo
chrzedcijanstwo, miato trwaly udziat w jego tradycji na przestrzeni dziejoéw, aczkolwiek w

niektorych okresach byto bardziej widoczne, w innych za$ mniej dostrzegalne.

Bardzo trudno jest stwierdzi¢, czy tendencja humanistyczna $cisle odpowiadata
okreslonej atmosferze politycznej 1 spotecznej swoich czasow oraz do jakiego stopnia wlasnie
ona zmieniata charakter danej epoki. OdpowiedZz na to pytanie nigdy nie bedzie pelna
1 wyczerpujaca ze wzgledu na brak dostatecznych danych potrzebnych do konstrukcji
zadowalajacego obrazu epok historycznych. Jednakze mozliwe jest zaobserwowanie
powtarzajacych si¢ cech zwiastujacych humanistyczne przewroty czy projekty w kulturze
europejskiej. Przyktadem takiej proby jest teoria rodzacych si¢ cyklicznie renesansow, ktore,
zdaniem Christophe’a Rico, odradzaja si¢ w okreslonych warunkach ekonomicznych

i cywilizacyjnych!®®>.  Francuski badacz twierdzi, ze powstanie wszystkich epok

language that connects not only man to the god, but all men of good will to all other men of good will, from the
beginning to the end of humanity”.

134 Por. tamze, s. 4: ,,Fifth, while the humanists have never exactly agreed about a god or God, the humanist
understands that someTHING stands above any one person or all of humanity together. Perhaps that
someTHING is Unmoved Mover or Yahweh or the Trinitarian God or the Natural Law, but power of some
supernatural order transcends all of humanity, time and existence”.

135 Por. C. Rico, La sixieme renaissance, tekst nieopublikowany,
https://www.academia.edu/15567341/La_sixi%C3%A8me renaissance [dostgp: 11.12.2023]. K. Ochman,
Zmierzch cywilizacji. .., dz. cyt., s. 129-130: ,,Perspektywa, o ktorej mowa, pojawia si¢ w wyniku natozenia na
siebie dwoch wymiaréw kultury: literacko-jezykowego 1 technologicznego. Na przestrzeni dziejow nieraz
zdarzato si¢, ze skok w postgpie technologicznym pociagal za soba rozkwit zycia kulturalnego danej
spotecznosci. Jednym z najbardziej znanych i najczgsciej przytaczanych przykladow tego zjawiska jest
wynalazek prasy drukarskiej w potowie XV wieku, ktory spowodowat upowszechnienie ksigzek na niespotykang
dotad skale, co z kolei pociggneto za sobg niebywaly rozwo6j zycia literackiego, nazywany dzi$§ Odrodzeniem czy
Renesansem w najbardziej swoistym znaczeniu tych stow. Owo odrodzenie dotyczylto, co bardzo dla nas tutaj
istotne, literatury i mys$li starozytnych Grekéw i Rzymian, a zaczeto si¢ wprawdzie juz w wieku XIV, ale
dopiero wynalazek druku pozwolit mu w szybkim tempie ogarna¢ swoim oddzialywaniem nie tylko najdalsze
rubieze Europy, ale calg niemal kulg ziemska, ktéra wtasnie — dzigki innym rodzajom technologicznego postepu
— stawata przed Europejczykami otworem”.

41



humanistycznych (zwracajacych si¢ do klasycznych wzorcow kultury) byto za kazdym razem
poprzedzone rewolucja techniczng (révolution technique) utatwiajaca powrdt do zrodet mysli
i literatury antyku (¢#ype de retour aux sources). Przy rozwazaniach nad trwatymi cechami
humanizmu chrzescijanskiego pojawia si¢ pytanie o zrddla jego nasilenia. Czy jest ono
skutkiem czynnikow zewngtrznych, takich jak sytuacja gospodarcza i polityczna poza
Scistymi ramami Kos$ciota, czy raczej stanowi mode¢ i ideowg reakcje wewnatrz dyskursu
teologicznego? Ostateczna odpowiedZz na to pytanie nie jest jednak mozliwa bez
uwzglednienia wnikliwych badan historycznych, obejmujacych wiele epok i warunkéw w
nich panujgcych, co znacznie wykracza poza zatozenia niniejszej pracy. To, co jednak mozna
stwierdzi¢, to mysl Rico, wedle ktérej humanistyczna tendencja do powracajacych w kulturze
Zachodu renesansOw wigze si¢ z momentami historycznych przetoméw 1 przesilen

formutujacych postulaty odnowy kultury!3®,

Elementéw w pelni humanistycznych, a zarazem $wiadomie chrzescijanskich, mozna
si¢ najpetniej doszuka¢ w tworczosci Erazma z Rotterdamu. Oprécz zasadniczej kwestii
wykorzystania mysli antycznej 1 wzordw literatury klasycznej, autor ten zastynal jako wazna
posta¢ w srodowisku reformatorow religijnych pierwszych dekad XVI wieku, cho¢ jego wizja
‘humanistycznej’ odnowy Kosciota nie stanowita czgéci programu ideowego protestantyzmu,

jak zauwaza Leszek Kotakowski:

Przeciwienstwo migdzy humanizmem chrzescijanskim i reformacja bylo rzeczywiste,
obejmowato faktycznie zbior podstawowych wartosci, zadng miarg nie dajgcych sig
uzgodni¢. Dla Erazma chrzescijanstwo nie byto gwalttem zadanym naturze ludzkiej. Byto
uszlachetnieniem natury, bodzcem wzrostowym dla pewnych przynajmniej
przyrodzonych jej sktonnosci. Czlowiek nie jest istota doszczgtnie przez grzech
pierworodny wyniszczona, nie jest naczyniem zta, ktore trzeba uprzednio zdeptac, aby na
miejscu pognebionej natury mogla objawi¢ si¢ dopiero uswigcajgca moc darmowej

taski'?’.

W mysli Erazma jak w soczewce wida¢ wiekszo$¢ tematéw 1 tendencji humanistycznych
obecnych w literaturze chrze$cijanskiej na przestrzeni wiekdw. Nalezaly do nich przede
wszystkim: znaczenie klasycznego modelu wychowania, propagowanie klasycznych wzorcow

i toposow literackich, szerzenie koncepcji pacyfistycznych czy idei Respublica litterarum'®.

136 Tamze.

137 L. Kotakowski, Erazm i jego Bég, w: Erazm z Rotterdamu, Podrecznik Zolnierza chrystusowego, przet. J.
Domanski, Warszawa 1965, s. XI.

138 Tematy te zostaty podjete miedzy innymi w takich dzietach Erazma jak: Institutio principis Christiani,
Colloquia familiaria, Querela pacis, Adagia czy Antibarbari.

42



Widoczny jest u niego réwniez prymat etyki nad pozostalymi dziedzinami filozofii, co
charakteryzowato juz wielu humanistycznych autoréw starozytnych'*°. Centralng kategoria
chrzedcijanskiego humanizmu Erazma byta formuta philosophia Christi — koncepcja, wedtug
ktérej chrzescijanstwo stanowi wypetnienie wszelkich dazen antycznej mysli filozoficzne;.
Wedle tego zatozenia chrzescijanstwo zostato potraktowane jak filozofia per se, a wigc jako
integralny model i1 sposob zycia odnoszacy si¢ do wszystkich jego aspektow. Jednakze, jak
zauwaza Juliusz Domanski, ,,terminu philosophia Christi wprawdzie sam Erazm nie stworzyl,
lecz przejal z dawnej, a tak sobie bliskiej tradycji, w szczegdlnosci patrystycznej” !,
Czerpanie z antycznej literatury chrze$cijanskiej byto dla renesansowego humanisty
sposobem do odzyskania pierwotnej, a wiec czystej doktryny Kosciota, zagubionej przez
6wczesnych mu teologéw i interpretatorow Pisma Swietego, co wyrazit w swoim
Encheiridionie: Cuiusmodi sunt inprimis post Paulum Origenes, Ambrosius, Hieronymus,
Augustinus. Video enim neotericos theologos litterae nimium libenter inhaerere, et captiosis
quibusdam argutiis, magis quam eruendis mysteriis operam dare, quasi vero non uere dixerit
Paulus, legem nostrum spiritualem esse'*'. Powrét do zrodtowego, alegorycznego odczytania
Biblii, stanowiacy o$ koncepcji Erazma, oznaczalby wigc przywrocenie wiasciwej 1 czystej
nauki nieobarczonej wielowiekowym skrzywieniem powstatym w tradycji §redniowiecznych
komentarzy'#>. Przejawem tej tendencji bylo réwniez wydanie przez Erazma w 1516 roku
edycji greckiego oryginalu Nowego Testamentu wraz z autorskim tlumaczeniem tekstu na
klasyczng facing. Publikacja ta, cho¢ przyczynita si¢ do rozwoju badan krytyczno-literackich
nad Pismem Swietym i nad sama biblistyka, nie byta jednak wolna od licznych uchybien

redakcyjnych!®.

Analogiczng zasadg w obrgbie philosophia Christi jest wlasciwe odczytanie pism

filozofow, zwlaszcza Platona, Arystotelesa czy stoikdw, ktorych autorytet potwierdzany byt

139 Por. J. Domanski, Erazm i filozofia. Studium o koncepcji filozofii Erazma z Rotterdamu, Wroctaw 1973, s. 59:
,,0t0z jesli za starozytng tradycja, tak zywotng pozniej rowniez w dziejach mysli chrzescijanskiej, przyjac
trojdzielny zakres tak rozumianej filozofii, obejmujacy «fizyke» [...], etyke i «dialektyke» [...], to u Erazma
drugi z wymienionych sktadnikow wyczerpuje go catkowicie. Wida¢ to nie tylko w wypowiedziach posrednio
wartosciujacych poszczegdlne przez t¢ tradycje wyrozniane dyscypliny filozoficzne [...], ale takze w postaci
zdan deklaratywnych, ograniczenie filozofii do samej tylko etyki stwierdzajacych wprost i wyraznie”.

140 Tamze, s. 10.

141 Brasmus, Enchiridion militis christiani 8d; red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1704.

142 Por. J. Domanski, Erazm i filozofia..., dz. cyt., s. 30: ,,Obok hasta powrotu do zrddet religii, mianowicie do
niesfatlszowanego tekstu Biblii samej, a w szczeg6lnosci Ewangelii, wyrazem tego przekonania jest tez hasto
nasladowania ojcow Kosciota jako wzoréw i zrédet kultury autentycznie chrzedcijanskiej, nieskazonej jeszcze
zle wybranymi elementami kultury poganskiej, nie dajacymi si¢ inaczej zaadoptowaé do chrystianizmu niz za
ceng jego wykoslawienia”.

143 Por. A.G. Dickiens, The Age of Humanism and Reformation. Europe in the Fourteenth, Fifteenth and
Sixteenth Centuries, London 1977, s. 136.

43



144 My$l Erazma nie jest zatem

zgodnoscia z gloszonym przez Kosciot Stowem Bozym
bezkrytyczng adaptacja wzordw antycznych ani przejawem ulegtosci wobec nich, lecz jawi
si¢ jako sita stojaca ponad kulturg klasyczng, obdarzona autorytetem swobodnego czerpania z
tradycji, odrzucania jej elementdw, a nawet przyjmowania wobec niej stanowiska
krytycznego!'®. Przykladem $wiadczacym o tego typu postawie moze byé fragment dzieta
Ciceronianus, w ktorym padajg stowa: Imo tota Graecorum philosophia prae philosophia
Christi  somnium est ac nugamentum'®®. Ta podwdjna postawa wzgledem
przedchrzescijanskich pism 1 koncepcji stanowi nieodmienny charakter chrzescijanskiej

formacji humanistycznej, co bedzie szczegodlnie widoczne w dalszych czgsciach pracy

poswieconych Laktancjuszowi 1 poprzedzajacym go tacinskim Ojcom Kosciota.

Antropologiczny 1 zarazem teologiczny projekt filozofii Chrystusowej nie mogt si¢
»ogranicza¢ do jakiejs profesjonalnie okreslonej klasy ludzi, jak to czynila powszechna

»147 lecz byta to formacja dostepna dla kazdego. Integralna

w czasach Erazma praktyka
praktyka chrystianizmu (jak zwykto si¢ okresla¢ reformatorskie ruchy w XVI wieku) miata
obejmowaé wszystkie warstwy chrzescijanskiego spoteczenstwa, niejako omijajac
hierarchiczne struktury S$redniowiecznego Kosciota. Stad tez wsrdd pism Erazma mozna
odnalez¢ wiele tekstow poruszajacych tematyke blizsza Zycia laikatu niz duchowienstwa (np.
Colloquia familiaria), a nawet krytyk¢ modelu zycia tego drugiego. Ten element
erazmianskiego projektu wypetnia humanistyczny postulat powszechnosci gtoszonej idei,

wykluczajacy filozoficzno-religijny ekskluzywizm.

To, co jednak najglebiej okresla istote humanistycznej i chrzescijanskiej wizji
philosophia Christi, to postulowana jedno$¢ nauki 1 praktyki zycia, bedaca fundamentem
starozytnych szkot filozoficznych 1 majaca zostaé utracona w wiekach $rednich przez

formacje scholastyczng, rzekomo rozdzielajaca te dwie sfery!*®. Przynalezenie do jeden ze

144 Por. J. Domanski, Erazm..., dz. cyt., s. 42.

145 Por. tamze, s. 40: ,,Filozofia starozytna, moggca zasadnie by¢ uznana za prekursorke chrystianizmu, poniewaz
takg wlasnie role wyznaczyt jej bozy plan soteryczny, staje si¢ natychmiast opozycyjna wobec chrystianizmu juz
zaistniatego, albowiem z chwila, kiedy zaistnial, po prostu przestaje by¢ potrzebna, a zaczyna by¢ dlan
szkodliwa. Jakoz mozna istotnie niekiedy mie¢ wrazenie, ze o taka tylko opozycyjno$¢ idzie Erazmowi. Mniej
lub bardziej wyrazne sugerowanie, ze po nauce i zyciu Chrystusa oraz apostotlow filozofia stata sie¢
«przedawnionay, ze przeto nie potrzebuje juz filozoféw ten, kto ma Chrystusa i Ewangeli¢”.

146 Erasmus, Dialogus Ciceronianus 10005a; red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1703.

147 J. Domatniski, Erazm..., dz. cyt., s. 27.

148 Por. P. Hadot, Czym jest filozofia..., dz. cyt., s. 307: ,ChrzeScijanski sposdb zycia — jak rowniez
chrze$cijanski dyskurs — wchiongl wiele elementow tradycyjnej grecko-rzymskiej filozofii. Lecz stopniowo [...]
w tonie chrzescijanstwa dokonat si¢, zwtaszcza w sredniowieczu, rozdziat migdzy sposobem zycia a dyskursem
filozoficznym”. Z teza ta polemizowal Rafat Tichy: ,, Konsekwencja niedocenienia prze Hadota teologicznego
i filozoficznego wymiaru tradycji monastycznej byly jeszcze inne popelniane przez niego bledy w ocenie
refleksji sredniowiecznej. Na przyktad w opisie procesu odejscia od starozytnego ideatu filozofii i przejscia do

44



szk6t w starozytno$ci oznaczato zglebianie nauki jej zatozyciela lub zatozycieli i
reformatoréw oraz pilne wypetianie praktycznych wskazan zostawionych przez nich w

pismach i nauczanych przez nastepcow. W Paraclesis Erazm pisat:

Qui sit autem, ut hanc unam philosophiam, non his quibus par est animis amplectamur,
quotquot ipso eriam cognomina Christi nomen profitemur? Platonici, Pythagorici,
Academici, Stoici, Cynici, Peripatetici, Epicurei, suae quisque sectac dogmata, tum
penitus habent cognita, tum memoriter tenant, pro his digladiantur illi, vel emorituri
citius, quam auctoris sui patrocinium deserant. At cur non multo magis tales animos

praestamus Auctori nostro et Principi Christo?'*’

Nieodlagcznym elementem filozoficznego zycia w projekcie Erazma jest wigc powro6t do
znajomosci nauki Chrystusa 1 nasladownictwa Jego wzoru, co stanowi wlasciwy obraz
chrzedcijanskiego kultu, majacego przede wszystkim wymiar duchowy, a nie zewngtrzny.
Erazm powotuje si¢ cz¢sto na krytyke poganskiego rytualizmu religijnego obecng w pismach
Ojcow Kosciota 1 przeszezepia ja do krytyki demoralizacji 6wczesnych form poboznosci,
w tym kultu $wietych, ktéry jego zdaniem powinien polega¢ na nasladowaniu ich postaw, a
nie na czczeniu wizerunkow i relikwii!®’. Wedtug Erazma, aby chrzeicijanstwo zostato
uznane za prawdziwg filozofie, musi by¢ oczyszczone z bledow 1 znamion rytualu
poganskiego. Falszywy kult bowiem prowadzi do degeneracji cztowieka, jego natury,
obyczajow oraz calego spoteczenstwa, w jakim funkcjonuje. Filozofia Chrystusa jako jedyna
miala odpowiada¢ wrodzonym potrzebom ludzi i jako jedyna mogla pomédc z zachowaniu
harmonii rozwoju wszystkich dziedzin zycia. Waznym elementem wspierajacym utrzymanie
tej jednosci byta rola bonae litterae, czesto niedocenianych w kulturze $redniowiecza'!.

Powrdt do oryginalnego tekstu, a nie korzystanie z lektur spreparowanych na uzytek szkolny,

ideatu scholastycznego przedstawia on 6w proces jako po pierwsze bezkonfliktowy, a po drugie bedacy
skutkiem wcze$niejszego chrzescijanskiego «grzechu pierworodnego» wobec filozofii, czyli catkowitego
podporzadkowania si¢ teologii. Teologia bowiem zdaniem Hadota, stopniowo, juz od czasow Ojcoéw Kosciota,
wchlaniala «duchowy» wymiar filozofii i traktowata go $cisle religijnie, przez co zaczgta przyznawaé filozofii
warto$¢ jedynie spekulatywna, i tylko w tym intelektualnym wymiarze postugiwaé si¢ nig jako narzgdziem
wlasnej opartej na Objawieniu spekulacji” (R. Tichy, Filozofia jako ¢wiczenie duchowe w sredniowieczu, w:
Therapeia, askesis, meditatio, red. K. Lapinski, R. Pawlik, Warszawa 2017, s. 203).

149 Brasmus, Paraclesis 139b-139c; red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1704.

130 Por. J. Domanski, Erazm i filozofia..., dz. cyt., s. 93, s.: ,,Cho¢ Erazm stale postuluje zastgpienie takich form
kultu $wigtych, ktére maja w jego oczach charakter poganski raczej niz chrzescijanski, przez t¢ jedna jedyna
forme¢ autentycznie chrzescijanska, jaka jest nasladowanie ich zycia, nie twierdzi nigdy, izby oni, bedac
nasladowcami Chrystusa, mogli [...] zastgpi¢ Chrystusowy «archetyp»”.

151 Por. tamze, s. 100: ,,Nie bedzie, my$le, zadnym uproszczeniem sprawy, jesli sic powie, ze w tym aspekcie
rozpatrywana tre$¢ bonae litterae to postulat przywrocenia zachwianej w kulturze umystowej $redniowiecza
réwnowagi migdzy poszczegdlnymi dyscyplinami sktadajacymi si¢ na program trivium, w szczegdlnosci za$
miedzy retoryka i dialektyka oraz [...] postulat przywrocenia tak samo zachwianej réwnowagi pomiedzy artes i
auctores, mianowicie migdzy szkolng namiastkg kultury duchowej spreparowanej dla celow dydaktycznych i
kultura autentyczng”.

45



byt elementem programu zwrdcenia si¢ w kierunku zrodel kultury, a zarazem klasycznie
pojetego ,,czlowieczenstwa” — humanitas. Przykladem ogromnej erudycji Erazma i jego
oczytania w literaturze antycznej jest chocby dzieto Adagia — zbidr 4151 przystow wybranych
z pism autoréw grecko-rzymskich, sam za$ pomyst na stworzenie takiego katalogu pochodzit
réowniez z czasow starozytnych!?. Warto$¢ aforyzmu, anegdoty czy sentencji ma szczegdle
znaczenie w humanistycznej wizji ozdobnej codziennosci, ktéra ma wspotgra¢ z postulatem

integralno$ci prawdy, dobra i pigkna w erazmianskiej filozofii chrze$cijanskiego zycia.

Cho¢ znaczna cze$¢ pomystow i pism holenderskiego filozofa znalazta si¢ z czasem
poza ramami katolickiej ortodoksji, to jednak sam model chrystianizacji kultury poganskiej,
jak rowniez nasladownictwo wzordw antycznych, stang si¢ filarami reform Soboru
Trydenckiego w dziedzinie edukacji, mysli i sztuki. Szczegdélng rol¢ odegralo w tym
Towarzystwo Jezusowe ze swoim modelem chrzescijanskiej 1 humanistycznej paidei
realizowanej w powstajacych licznie kolegiach!*®. Celem jezuitéw byto, oprocz tworczego
przetworzenia $redniowiecznego modelu scholastycznego, ,,podniesienie tradycji starozytnej
do godnoéci znaczeh chrzedcijanskich”'>*. Gléwnym ich zaloZeniem nie bylo wiec ani
dotarcie do zrodel, ani jak najwierniejsze odtworzenie mys$li i wyobrazen poganskich
tworcow, lecz konceptualne przeksztalcenie ich na uzytek chrze$cijanskiej doktryny czy
kultury. Model ten réznit si¢ od wczesniejszego ruchu pigtnastowiecznych intelektualistow i
nauczycieli studiarum humanistatis, pragnacych przede wszystkim odtworzy¢ wartos¢ antyku

dla niego samego!*.

Szukajac znamion specyfiki humanizmu chrzescijanskiego w danych epokach

historycznych, trudno nieraz wykaza¢ jego odmienno$¢ od ruchow czy tendencji zaliczanych

152 Por. D. Nowakowski, Plutarch i jego praktyczne znaczenie: bonae litterae Erazma z Rotterdamu,
HArgument” 7 (2)/2017, s. 286: ,,W Adagiach, sktadajacych si¢ w swej ostatecznej wersji az z 4151 przystow,
Plutarch cytowany jest — jes$li wierzy¢ sporzadzonym indeksom — 618 razy i pod wzgledem liczby cytowan
ustepuje tylko Cyceronowi (892 razy) i Homerowi (666 razy) [...] Ponadto, jak stwierdza sam Erazm we
wprowadzeniu do dziela, inspiracja byly tutaj tworzone juz w starozytnosci podobne zbiory przystow (na
przyklad Arystotelesa i Chryzypa), z ktdrych to zbioré6w jedynie jeden, wiasnie Plutarcha, dotrwal do czasow
renesansu, stanowigc tym samym dla Erazma bezposredni punkt odniesienia. Zreszta, rOwniez bezposrednio z
Plutarchowego zbioru zaczerpnat humanista przynajmniej kilkadziesigt komentowanych adagiow”.

133 Por. J. Dabkowska-Kujko, Jezuicka paideia, w: Humanitas i christianitas w kulturze polskiej, red. M.
Hanusiewicz-Lavallee, Warszawa 2009, s. 156: ,Pierwsze jezuickie kolegia w Palermo, Rzymie, Neapolu,
Bolonii, Ferrarze, Florencji, Wenecji czy Wiedniu i Kolonii do programu swego nauczania wprowadzity (bo tak
nakazywat postulat adaptacji kulturalnej) humaniora, za podstawe majace teksty starannie dobranych, a niekiedy
oczyszczonych z dishonesta dziet antycznych, Ezopa, Arystofanesa, Cycerona, Terencjusza, Wergiliusza,
Seneki, Owidiusza, Sallustiusza, Katullusa, Tibullusa, Propercjusza i Horacego w klasie humanistycznej, gdzie
czytano réwniez teoretyczne rozprawy Erazma [...], w retorycznej zas dominowal Kwintylianowy wzorzec
oracji”.

134 A. Nowicka-Jezowa, Poezja jezuicka po Sarbiewskim — zarysy drdg twérczych, w: Nauka z poezji Macieja
Kazimierza Sarbiewskiego SJ, red. J. Bolewski, J.Z. Lichanski, P. Urbanski, Warszawa 1995, s. 166, 175.

155 Por. A.G. Dickiens, The Age of Humanism..., dz. cyt., s. 14-24.

46



do humanizmu jako takiego. W pracach autoréw takich jak Coluccio Salutati, Leonardo Bruni
czy przede wszystkim Petrarka mozna odnalezé, obok tematow antykwarycznych,
mitologicznych i filozoficznych, takze wiele watkow odnoszacych si¢ wprost do religii
i duchowosci chrzescijanskiej'®®.  Ocena, czy autoréw tych nalezy zaliczaé do
chrzescijanskich humanistow, czy tez do humanistow jako takich, moze wydawaé si¢
nieadekwatna z perspektywy badan literaturoznawczych, poniewaz sama ta kategoria nie

pochodzi z przywotywanych epok i nigdy nie moze by¢ w petni do nich przystajaca.

Przyjmujac jednak pewne ramy, dzigki ktorym mozna wyznaczy¢ granice tego, co
humanizmem jest, a co nim nie jest, w obrebie mys$li chrzes$cijanskiej najczesciej badacze
wskazuja stosunek do ludzkiej natury, godnosci i $§wiata. Dlatego pierwszym kryterium
stuzacym do wykazania obecno$ci humanizmu chrzescijanskiego jest przede wszystkim
podkreslenie przyrodzonej wartosci ludzkiego zycia 1 naturalnego porzadku S$wiata,
nieskazonego w pelni grzechem pierworodnym. Nie oznacza to jednak peinej afirmacji
stworzenia, spotykanej w pozachrze$cijanskich systemach, czy to naturalistycznych, czy
humanistycznych. Utrzymanie wtasciwej proporcji pomigdzy religijnym zachwytem nad
Swiatem przyrody a oddaniem naleznej czci transcendentnemu Bogu, stanie si¢ najwickszym
wyzwaniem chrzescijanskiej formacji humanistow wszystkich wiekéw. Zrédet tego typu
mys$li mozna upatrywa¢ juz w Starym Testamencie, w szczeg6lnosci w opisie stworzenia
$wiata i cztowieka z pierwszego rozdziatu Ksiegi Rodzaju czy Psalmie VIII'>’. Ptynace z tych
tekstow przekonanie o szczego6lnej namiestniczej roli wzgledem stworzenia, ktorg czlowiek
dostal do samego Boga, prowadzilo wielu chrzescijanskich twoércow 1 filozoféw na

przestrzeni wiekéw do podejmowania si¢ tej kwestii'>®.

Poczatki takiej mys$li wida¢ juz w epoce patrystycznej, w szczegdlnosci w greckich
dzietach z drugiej potowy IV wieku, takich jak De hominis opificio Grzegorza z Nyssy czy
De natura hominis Nemezjusza z Emesy. Pierwszy tekst inspirowany platonska antropologia
podejmowat temat pierwotnego obrazu ludzkiej egzystencji powstalego w zamysle Boga oraz

rozwijal humanistyczng teologie stworzenia w obrebie mysli greckiej!®. Zdaniem Grzegorza

156 Por. J. Domanski, ,, Scholastyczne” i ,, humanistyczne” ..., dz. cyt., s. 218, 230, 242-243.

157 Por. J. Domatiski, Z dawnych rozwazar o marnosci i pogardzie $wiata oraz nedzy i godnosci czlowieka,
Warszawa 1997, s. 87-89; G. Mari, Chrzescijanstwo a humanizm. Szanse i wyzwania w zsekularyzowanej
kulturze, ,,Paecdagogia Christiana” 1/39 2017, s. 14-15,

158 Por. E. Garin, La ,,dignitas hominis” e la letteratura patristica, ,,La Rinascita. Rivista del Centro Nazionale
di Studi sul Rinascimento” 4 (1)/1938, s. 102-146.

159 Por. M. Hoffner, Dusza i ciato w antropologii Grzegorza z Nyssy, ,,Studia Religiologica” 39/2006, s. 84:
,ludzka natura pierwotnie zwigzana jest z cialem, aczkolwiek cialo nie przynalezy do kategorii Bozego obrazu,
poniewaz odnosi si¢ ona wylacznie do tego, co duchowe, a zatem niematerialne i niecielesne. Jednak w
pierwotnym stanie ludzkiego istnienia biskup Nyssy przypisuje cztowiekowi «$wietliste tuniki» (pwtogdeis),

47



z Nyssy cztowiek stworzony na podobienstwo Boga jest istotg przede wszystkim duchows, a
jego natura zostata zepsuta przez zatracenie si¢ w nami¢tnosciach. Nie znaczy to jednak, ze
,,Grzegorz, pozostajacy pod glebokimi wptywami platonskimi, ignorowat fakt, ze cztowiek to
nie tylko dusza”, ale ,,twierdzil, ze cztowiek zostal od poczatku stworzony jako polaczone w
jeden byt cialo 1 dusza oraz ze to polaczenie zostanie utrzymane takze po odnowieniu
wszystkiego stworzenia po Sadzie Ostatecznym”'®°. Powroét do naturalnego i boskiego stanu
mial za§ odbywaé sie na drodze podporzadkowania cielesnej sfery cztowieka rozumowi'®!.
Czlowiek, wypelniajac to pierwotne powolanie staje si¢ obrazem samego Boga. Grzegorz
w swoim traktacie opisuje to w ten sposob: Ev oic toivov ovk fuavpmOn 10 kéAloc, &v
T00TO01g &VOpyNig 1) TdV Agyopévav mictig £otiv, 811 dvOponog Tod Ocod pipunua yéyovev!'®2,
Oprocz ludzkiej godnosci ukazany zostaje tu kolejny wymiar boskosci — pickno, w ktore

obleczony jest caly $wiat!®.

Podobnie drugi traktat autorstwa Nemezjusza z Emesy za najwazniejszy temat obiera
cztowieka, jego godno$¢ i1 miejsce w $wiecie. Stefan Swiezawski pisal o tym dziele

nastepujaco:

Studium cztowieka to wlasciwie studium calego $wiata. Nemezjusz z stara si¢
odpowiedzie¢ na pytanie ,,co to jest cztowiek”. [...] Wedle Nemezjusza czlowiek jest
mikrokosmosem, jednoczacym w sobie $wiat ducha i §wiat cielesny. W czlowieku odbija
si¢ wigc niejako jedno$¢ calego $wiata, a ta prowadzi nas do uznania jednosci Stworcy,
ktory ja stworzyl i nadal utrzymuje. Nemezjusz przedstawia obraz jednosci catego
kosmosu. Pisze on, iz poszczegdlne stopnie jestestw, ktore uktadaja si¢ w hierarchiczna
cato$¢, sa uszeregowane w sposob ciagly, migdzy nimi nie ma zadnych przerw. [...]
Czlowiek zajmuje wigc miejsce graniczne, poniewaz laczy si¢ w nim zmystowos$é
z duchem. Doktadne okre$lenie i poznanie tego miejsca jest niezmiernie wazne. Wiedza

o cztowieku jaka przez to zyskamy, ma podstawowe znaczenie dla naszego zycia. Moze

ciato subtelne, eteryczne, podobne ciatu anioldw, poniewaz i one sa w pewien sposob cielesne. «Swietliste
tuniki» nalezy raczej rozumie¢ jako pewien sposob istnienia ciata, doskonale odpowiedni i przystajacy do obrazu
Bozego w cztowieku; ciato to byto rozne od doczesnego, materialnego ciata, ale nie mniej rzeczywiste. Wedtug
biskupa Nyssy, zamystem Boga bylo, aby czlowiek istnial w stanie podobnym anielskiej egzystencji i w
podobny aniotom sposdb rozmnazat si¢ oraz realizowat w czasie jako caly rodzaj ludzki (mAnpopa)”’; J.
Daniélou, Platonisme et théologie mystique. Doctrine spiritvelle de saint Grégoire de Nysse, Paris 1954, s. 56.

160 J. Domanski, Z dawnych rozwazan..., dz. cyt., s. 99-100.

161 Por. J.T. Muckle, The Doctrine on St Gregory of Nyssa on Man as the Image of God, ,Mediaeval Studies”
7/1945, s. 70-73.

162 Gregorius Nyssenus, De opificio hominis XVIII 8; red. J.P. Migne, PG 44.

163 R. Kimsza, I wszystko, co stworzyt Bég bylo piekne... teologia piekna, ,Rocznik Teologii Katolickiej’
3/2004, s. 107-108: ,Jednakze w boskim dziele stworzenia staje si¢ jedynie zarodek pigkna, ktéry Stwoérca
powierza cztowiekowi. Odtad pisana jest nieustannie historia synergizmu dzialania Boga i czlowieka,
prowadzenia pierwotnego pigkna ku spetnieniu si¢ go u kresu, w pigknie doskonatym w ktdére przyobleczone jest
Krolestwo™.

1)

48



ona by¢ dla nas zbawcza, natomiast falszywe pojecie w tej dziedzinie pociaga za soba

fatalne nastepstwa'®,

W mysli tej czlowiek staje si¢ punktem odniesienia dla zrozumienia $wiata materialnego,
a nawet duchowego. Proporcje zachowane w cztowieku stanowiag obraz tadu kosmicznego,
aon sam jest jakby malym $wiatem (ukpdc koopoc)!®. Nie to jednak stanowi, zdaniem
Nemezjusza, o istocie godnosci cztowieczenstwa, lecz fakt, iz zostal on uczyniony na Boze

podobienstwo oraz ze sam Bog przyjal ludzka postac¢!'®. Jak podkresla:

00 TocavTng NEwuévoy mapd Tod Beod mpovoiag, 6 0 mAVIO Kol TG VOV Kol TO
uéAlovta, o1’ O kal Bgog avOpmmog yéyove, Tod Afyovtog €ig dpbapoiav kal T0 Bvntov
dtapedyovtog;, 0dpavdv Pactievel, kat’ eikova kol Opoiwoty Oeod yeyovog Xpiotd
ovvoldyel, Beov Tékvov €oti, Taong apyng kai é€ovoing mpokabntal, tic o' v é&eimelv
duvarto T tovToL TOL (MOL TAEOVEKTAOT; TTEAAYT SwoPaivel, odpavov EuPatevel Th
Oewpio, ACTEPOV KIVAGEIG Kol OGTAMOTO KOl PETPO KOTOVOEl, YAV Koprohtol Kol
Odracoay, Onpiov kol kntdv KataEpovel, mdoav EmMoTUNY kot téxvnv kai uébodov
katopOoi, Vmepdplov S1d TOV ypappdtov ol BodAetar mpocowkei, pndév vmd TO
oOUATOG  EUTONLOpEVOV  TTPOPNTEVEL TA TPOGOWAEL, UNOEV VIO TOV GOUUTOG
Eumodifopevov TpoENTELEL TO HEAALOVTA, TAVTIWV APYEL, TAVTIOV KPATEL, TAVTIOV ATOAOVEL,
ayyéloig kai Be® SraAéyetat, T KTioel KeEAEVEL, daipocty EMTATTEL, THV TV VIOV UGV

gpevva, 0edv mepiepydletor, oikog Kot vadg yivetor 0god Kot TadTo TAVTIO TOV APET®V

oveiton ko tfig evoePeiac!®’.

164 S. Swierzawski, Dzieje europejskiej filozofii klasycznej, Warszawa—Wroclaw 2000, s. 324-325.

165 Nemesius, De natura hominis 1, 10; red. J.P. Migne, PG 40: tod SMypatog tiig &xidne. tig odv a&img
Bovpdoete TV €0yévelav TouTov Tob {MOL ToD GLVOEOVTOG £V 0T TO BvnTa TOlg ABAVATOLG Kol TA AOYIKA TOTG
GAOYO01G CLUVATTOVOG, TOD PEPOVTOC €V Tf Kb’ £0vtov OoeEL TG Thomg KTicews v gikdva. AU & Kol Hikpog
KOGHOG glpeTat.

166 Por. J. Guerro van der Meijden, Czlowiek jako maly swiat: Grzegorz z Nyssy, Filon z Aleksandrii, Nemezjusz
z Emezy, Edyta Stein. Czy mikrokosmicznos¢é uchybia godnosci czlowieka?, w; Edyta Stein: fenomenologia
getynsko-monachijska: analizy, Wroctaw 2015, s. 14: ,,W czlowieku, niczym w zwierciadle, odbijaja si¢ rzeczy
$wiata zewnetrznego — powiada mianowicie biskup Emezy. Zwierciadlo, jakim jest czlowiek, ma jednak
dydaktyczny charakter, poucza bowiem o tym, jak urzadzony jest wszech§wiat. W zwierciadle ludzkiej natury
pierwiastek rozumny podporzadkowuje sobie bezrozumne pierwiastki gniewu i pozadania, to za§ stanowi
wskazowke, ze takze w $wiecie zewnetrznym istnieje podobny porzadek. Cztowiek jest zatem zwierciadtem-
wskazowka, poniewaz wglad w siebie samego odgrywa role pouczenia o strukturze i hierarchii rzadzacej
wszech§wiatem. Uwaga ta, z pozoru jedynie metaforyczna, zasadza si¢ na uznaniu istotnego podobienstwa
zachodzacego migdzy cztowiekiem a wszech$wiatem. Jedynie bowiem zaktadajac, ze cztowiek i wszechswiat sa
do siebie podobni w znaczacy sposob, wnioskowa¢ mozna [...] z natury czlowieka o naturze wszech§wiata.
Wydaje si¢ zatem, ze filozof ten uznal fakt podobienstwa malego $wiata do duzego [...] za oczywisty
i niepodwazalny”; por. R. Pietka, Mikro- i makrokosmos w starozytnosci — od presokratykow do Ojcow Kosciola,
w: Makrokosmos versus mikrokosmos, red. A Magowska, Poznan 2009; por. M. Kurdziatek, Sredniowieczne
doktryny o czlowieku jako mikrokosmosie, w: tenze, Sredniowiecze w poszukiwaniu réwnowagi miedzy
arystotelizmem a platonizmem, Lublin 1996, s. 27; por. M. Kowalewska, Czlowiek jako mikrokosmos, w: Bog —
Kosmos — Czlowiek w tworczosci Hildegardy z Bingen, Lublin 2007, s. 165-173; A. Guriewicz, Makrokosmos
i mikrokosmos, w: tenze, Kategorie kultury sredniowiecznej, przet. J. Dancygier, Warszawa 1976, s. 43-94.

167 Nemesius, De natura hominis 1 64-65.

49



Opis godnosci, pickna i umiejetnosci cztowieka nie ma jednak na celu pochwaty (éykmpiov)
jego samego. Chrzescijanski autor, dostrzegajac te przymioty, widzi przede wszystkim ich
pochodzenie oraz Tego, na ktérego powinny wskazywaé. Cztowiek jako niebianski szczep
(putév Eopev ovpaviov!®®) ma przede wszystkim pamietaé o boskim celu stworzenia,
zawierajgcym si¢ w cnotliwym zyciu i modlitwie: Tavtov Tov aioviov Katampoddvieg Ty
amorlowcty, AAAL 016 TAV KOADY EpYV Kol THC Amoyiic TOV ovA®V Kol Tov dpfod okomoD,
® pédoto 16 Ogiov cuvepyelv elwde, Kol S TV evYdY THV evyévelav Stuchompey'®®. Tak
ujeta godno$¢ cztowieka stanie si¢ filarem chrze$cijanskiego humanizmu, pojmowanego jako
postulat pozytywnej antropologii afirmujacej nadprzyrodzone pochodzenie 1 nature
cztowieka. Te dwa traktaty wywarly szczegdlny wplyw na chrzescijanska antropologic w
pismach wielu autoréw $redniowiecznych i renesansowych. Jak zauwaza Domanski: ,,bardzo
jednolita jest linia rozwoju i trwania chrzescijanskiej topiki pochwat cztowieka od Grzegorza

z Nyssy, Nemezjusza z Emesy az po Ficina i Pica”!”

. W przypadku za$ autorow
renesansowych chrzescijanski model antropologiczny oraz pochwata ludzkiej godnosci
zostaly, mocniej jeszcze niz w epoce patrystycznej, ztaczone ze $cisle platonska tradycja.
Zdaniem Aliny Nowickiej-Jezowej nurt platonskiego humanizmu byl tak silnym
pierwiastkiem ideowym, ze mozna go uzna¢ nawet za osobny wariant antropologiczny w

historii mysli europejskiej:

Nalezy zauwazy¢, ze humanisci epok dawnych stali wobec wyboru nie in bivio, lecz in
trivio. Trzecia droge wyznaczata tradycja platonska, ktora podtrzymywata rdzenne w idei
humanistycznej  przekonanie o transcendencji bytu ludzkiego, podzielata
z chrzedcijanstwem wiare w milo$¢ jako zasade wszechrzeczy i aspirowala do unii
mistycznej. Zewngtrznie odrdzniajaca si¢ od interpretacji laickiej, a «sptywajaca sie»
z nurtem chrzescijanskim, tradycja ta — mimo intensywnej przez stulecia chrystianizacji —
zachowata zasadniczg odrgbno$é, szczegélnie przez brak akceptacji dla dogmatu o

grzechu wpisanym w nature oraz wynikajgcych stad tez antropologicznych!”!.

Do odwrotnej, antyhumanistycznej tendencji nalezaly poglady autorow, ktorzy
podkreslali przede wszystkim nedze kondycji ludzkiej 1 pogarde $wiata, przeciwstawiajac je
roli Odkupienia 1 taski Bozej. Przykladem tekstu $wiadomie i w peilni wykorzystujacego

te topike byt chocby traktat De miseria condicionis humanae sive de contemptu mundi

168 Niemesius, De natura hominis 1 66.

169 Nemesius, De natura hominis 1 66.

170 J. Domatniski, Z dawnych rozwaza#..., dz. cyt., s. 105.

171 A, Nowicka-Jezowa, Nurty humanistyczne..., dz. cyt., s. 86.

50



napisany w 1195 roku przez Lotariusza, pozniejszego Ojca Swietego Innocentego II1'72.

Tematem dzieta byt stan ludzkiego zycia po grzechu pierworodnym — naznaczonego rozpacza
i grzechem, a wszelki duchowy wysitek jawil si¢ w nim jako bezwzglednie daremny, zar6wno
w sferze prywatnej, jak i spotecznej!'’>. Poglad ten (obecny zreszta w myéli wielu autoréw
chrzescijanskich na przestrzeni lat) za punkt wyjscia refleksji na temat cztowieka przyjmuje
perspektywe pesymizmu antropologicznego, przekreslajgcego niemal wartos¢ ludzkiej natury,
a dowartosciowujacego znaczenie Bozej taski. Tendencja ta mogtaby wiec zosta¢ uznana za
podstawowe kryterium okres$lajace, czym humanizm chrzescijanski nie jest. Jednakze — jak
zauwaza Juliusz Domanski — traktat Lotariusza mogt petni¢ funkcje filozoficzno-retorycznego
éwiczenia, w ktorym autor, odwolujac sic do przyktadéow z Pisma Swietego oraz, co
znamienne, do autorow antycznych, takich jak Horacy, Wergiliusz czy Seneka, usilowat
dowie$¢ okreslonej tezy o naturze ludzkiej'™. Za takg interpretacjag moze $wiadczyé to, ze
Lotariusz w liscie dedykacyjnym do biskupa Prato pisze, ze cho¢ podjat si¢ tematu ne¢dzy
cztowieka, nastgpnym tematem, jakim si¢ zajmie bedzie zagadnienie ludzkiej godnosci

VW75, Zreszta wykorzystanie literackiego toposu contemptus

(dignitatem humanae naturae
mundi bedzie obecne rowniez wsrod dziet najwickszych humanistow wczesnej nowozytnosci,
migdzy innymi w Miseria condicionis humanae Poggia Braccioliniego z 1455 roku czy w
Epistola de contemptu mundi Erazma z Rotterdamu wydanej w 1521 roku!’®. Nie znaczy to
jednak, ze pelne odrzucenie dychotomii — pochwaty godnosci ludzkiej i pogardy $wiata — jako
kryterium obecnosci badz braku humanizmu w nauce chrze$cijanskiej byloby uzasadnione,

nawet jesli czes$¢ Swiadectw ma charakter literackiego toposu, a nie $cistej postawy zyciowej.

Samo pojecie czlowieczenstwa, tak fundamentalne dla kazdego projektu
humanistycznego, byto w obrebie nauki Kosciota §cisle rozwazane na podtozu teologicznym

i filozoficznym. Wyrazy takie jak humanitas czy davOpondtng postuzyly do okreslenia

172 Por. J. Domanski, Z dawnych rozwazai..., dz. cyt., s. 23-32.

173 Por. tamze, s. 25: ,,Przedmiotem pierwszej ksiegi jest najpierw nedza (miseria) ciata ludzkiego, towarzyszaca
cztowiekowi od samego poczatku jego powstania, a potem takze ngdza jego ducha oraz daremnos$¢ (vanitas)
jego duchowych wysitkow, zwlaszcza moralnych, przejawiajaca si¢ w tym, ze nieszczesliwi sg tak samo zle, jak
dobrzy, a wreszcie ngdza jego kondycji spotecznej i przyrodniczej, ngdza wigc wynikta z samego «$rodowiska»
cztowieka”.

174 Tamze.

175 Lotharius, De miseria condicionis humanae sive de contempt mundi, prol., PL 217: Domino patri charissimo
P. dei gratia Portaensi episcopo Lotharius, indignus diaconus, gratiam in praesenti et gloriam in futuro.
Modicum otii, quod inter multas angustias nuper ea, quam nosti, occasione captavi, non ex toto mihi praeteriit
otiosum. Sed ad deprimendam superbiam, quae caput est omnium vitiorum, uilitatem humanae conditionis
uteunque descripsi. Titulum autem praesentis opusculi uestro nomini dedicavi rogans et postulans ut si quid in
eo uestra discretio dignum invenerit, divinae gratiae totum adscribat. Si yero paternitas uestra suggesserit
dignitatem humanae naturae, Christo favente, describam, quatenus ita per hoc humilietur elatus, ut per illud
humilis exaltetur.

176 Por. J. Domanski, Z dawnych rozwazah..., dz. cyt., s. 12.

51



ludzkiej natury Chrystusa w odrdznieniu od boskiej — divinitas. Stanowisko Kosciota, poprzez
kilkuwiekowe spory o natur¢ Chrystusa, swiadczace o tym, ze jest On prawdziwym Bogiem
i prawdziwym cztowiekiem, spowodowato liczne rozwazania prowadzace do okreslenia istoty
tych dwoch cech. Pojecia, ktore okreslaty to co ludzkie na gruncie chrzescijanskiej nauki,
w naturalny sposob niosty za sobg bogatg tradycje poganskiej mysli, cho¢ réwniez znaczenia.
Jak zauwaza Wiestaw Pawlak: ,,Podobnie jak w chrze$cijanskiej literaturze greckiej termin
filantropia zastgpowatl niekiedy agape, tak w pismach zachodnich ojcow Kosciota humanitas
zaczeta si¢ zbliza¢ semantycznie do specyficznie chrzescijanskich pojeé, takich jak mitos¢
blizniego (dilectio, caritas)”'”’. Cecha najpehiej okreslajaca ludzkos¢ (humanitas) byta wiec
mito$¢ wzgledem bliznich, wyrazajaca si¢ w uczynkach milosierdzia czy dawaniu
jatmuzny'’®. W tym znaczeniu pojecie to odnosito sie do ideatu ludzkiej natury lub
powinno$ci, wyznaczanego przez fakt wcielenia si¢ Boga. Z drugiej za$ strony u niektorych
tacinskich Ojcow Kosciota mozna spotkac si¢ z pojeciem humanitas oznaczajacym stabosé
cztowieka wpordéwnaniu do wielkosci Boga, jak rowniez cielesno$ci jako takiej'”. U
Hieronima z kolei w Epistola LV ad Amandum mozna znalez¢ $wiadectwo wykorzystania
pojecia humanitas jako catego rodzaju ludzkiego, ktoéry powinien by¢ poddany bosko$ci: Non
ait: ut sit Pater omnia in omnibus; sed ut sit Deus: quod proprium nomen est Trinitatis, et tam
ad Patrem, quam ad Filium et Spiritum Sanctum referri potest, ut humanitas subiciatur
divinitati. Humanitatem hoc loco dicimus, non mansuetudinem et clementiam, quam Graeci
priavlpomiov vocant, sed omne hominum genus'®®. Jak widaé w przytoczonym fragmencie
listu, Hieronim uzywa tego slowa ze $wiadomoscig jego klasycznego zastosowania i
etymologii. Pojecie humanitas oznaczajace wszystkich ludzi mozna spotka¢ rdwniez chocby

2

w pismach Tertuliana'®!, Minucjusza Feliksa'®* czy Grzegorza Wielkiego'®®. Przyktady te

ukazujg nie tyle chrzescijanskie rozumienie idei Aumanitas, ile sposob, w jaki uzywali tego

177'W. Pawlak, Z dziejow pojecia humanitas..., dz. cyt., s. 183.

178 Por. tamze, s. 185.

179 Por. Terulianus, Ad Scaplum IV; PL 1: Non te terremus, qui nec timemus: sed velim, ut omnes saluos facere
possimus, monendo un Geouoyeiv. Potes et officio jurisdictionis tuae fungi, et humanitatis meminisse, vel quia et
vos sub gladio estis.

180 Hieronymus, Epistola LV ad Amandum 1V; PL 22.

181 Por. Tertulianus, De anima 58, 3; red. J. H. Waszink, Leiden 2010: Quid ergo fiet in tempore isto?
Dormiemus? At enim animae nec in viventibus dormiunt; corporum enim est SOmMnus, quorum et ipsa mors cum
speculo suo somno. Aut nihil vis agi illic, quo universa humanitas trahitur, quo spes omnis sequestratur?
Delibari putas iudicium an incipi? Praecipitari an praeministrari? lam vero quam iniquissimum otium apud
inferos, si et nocentibus adhuc illic bene est et innocentibus nondum! Quid amplius vis esse post, mortem
confusa spe et incerta expectatione ludentem an vitae recensum iam et ordinationem iudicii inhorrentem?

182 Por. Minucius Felix, Octavius 8, 2: Sit licet ille Theodorus Cyrenaeus, vel qui prior Diagoras Melius, cui
Atheon cognomen adposuit antiquitas, qui uterque nullos deos adseverando timorem omnem, quo humanitas
regitur, venerationemque penitus sustulerunt.

183 Por. Gregorius Magnus, Moralia 18, 54, 92; PL 76: Scriptura quippe sacra omnes carnalium sectatores,
humanitatis nomine notare solet.

52



pojecia ludzie na przestrzeni kilku wiekéw. Odnosi si¢ ono do ludzkosci jako takiej, bez
rozroznienia na wierzacych i niewierzacych, dlatego trudno méwi¢ tu o jego szczegdlnym

znaczeniu w tych przypadkach.
Podsumowanie

Po przedstawieniu badan nad historig idei humanizmu i humanizmu chrze$cijanskiego
w sposob skrotowy i1 z koniecznos$ci pobiezny pojawia si¢ pytanie, czy mozliwe jest
sformutowanie ogo6lnych definicji tych poje¢. Jak zostato to podkreslone wielokrotnie
w niniejszym rozdziale, idea ta, cho¢ obejmuje wiele znaczen, czesto istotnie oddalonych od
siebie, to jednak moze zosta¢ ona sprowadzona do wspolnego mianownika, ktorym jest

cztowiek, jego godno$¢ i nadrzedna pozycja wzgledem innych istot.

W najogolniejszym znaczeniu humanizm bedzie wigc oznaczal poglad lub ideowe
stanowisko, w ktorym najwazniejszym celem wszelkiego dziatania jest dobro czlowieka i
jego integralny rozwdj w obrebie spotecznos$ci i kultury. Ze wzgledu na uznanie wartosci
1 konieczno$ci zycia zbiorowego, a co za tym idzie takze politycznego, humanizm jawi si¢
jako projekt antropologiczny, ksztattujacy cztowieka wedlug wzorca zycia uznawanego za
najlepsza odpowiedz na potrzeby wynikajace z jego dobrej 1 rozwojowej natury. Tak pojety
projekt $cisle definiujacy cechy ludzkie i jej przeciwne ma tendencj¢ do ciggtego rozszerzania
1 prowadzenia cywilizacyjnych misji wsrod ludéw znajdujacych si¢ poza jego systemem.
Omawiane pojecie humanitas, wsrdd wielu znaczen mogto odnosi¢ si¢ réwniez do poprawne;j
realizacji ludzkiego potencjalu w obrebie kultury 1 wychowania. Widoczna jest w tym ujeciu
analogia do poje¢ takich jak Latinitas czy Elnvicudc, stuzacych okresleniu poprawnego
formulowania mysli 1 zachowania obyczajow w ramach standardu kultury tacinskiej i
greckiej'®*. Element ten zaktada ideowa ekspansje humanistycznego modelu, pretendujacego
do bycia jedyng mozliwg forma prawdziwie ludzkiego zycia. Poprzez ciggle poszerzanie si¢ i
wlaczanie w zasob kultury nowych tresci powstaje utrwalony kanon wzorcow artystycznych,
literackich czy zachowan odnoszacych si¢ do codziennego zycia. Zostaja one wiaczone do
modelu wychowawczego, bedacego jednym z gtéwnych narzedzi formacji humanistycznych,
a najwazniejszym kryterium ich doboru jest uznanie niesionej przez nie pozytywnej wartosci
moralnej 1 estetycznej. Niekiedy powrdt do dawnych, zapomnianych wzorcéw w ramach tej
samej kultury bedzie rozpatrywany jako silny przejaw humanizmu. Za humanist¢ bedzie si¢

uwazalo osobg dobrze obeznang z tymze modelem, jak tez tworczo go przeksztalcajaca.

184 Por. J. Clackson, Latinitas, EAqviouds and Standard Languages, ,,Studi e Saggi Linguistici” 53 (2)/2015,
309-330.

53



W refleksji filozoficznej mys$l humanistyczna najczesciej skupiona jest na etyce, czy to
w formie traktatow podejmujacych zagadnienie natury cndét i wad, czy to w literaturze
moralizatorskiej 1 parenetycznej, majacej na celu pobudzenie odbiorcow do dzialania.
Humanizm bedzie wigc pozostawat na stanowisku ustalania normatywnych zasad w obrebie
wszystkich dziedzin ludzkiego zycia oraz wecielania ich poprzez wychowanie, sztuke¢ czy
zmian¢ prawodawstwa. Mys$l humanistyczna zaklada zatem uniwersalno$¢ swojego modelu,

ze wzgledu na to, ze odpowiada on ludzkiej naturze, wspolnej dla kazdego.

W przypadku za§ humanizmu chrzescijanskiego mozna moéwi¢ o czesciowym
przeniesieniu tej idei na grunt jezyka religijnego, w ktérym podstawowe zalozenia, takie jak:
podkreslenie wartosci ludzkiej godnosci, utrwalanie modelu wychowawczego, przetwarzanie
klasycznych wzorow czy uniwersalnos¢ nauki, pokrywaja si¢ z przestaniem Objawienia. W
tym znaczeniu humanizmem chrze$cijanskim mozna nazwac¢ projekt kultury opartej na nauce
Chrystusa, doceniajacy jednoczes$nie elementy przed- lub niechrzes$cijanskie mogace zostac z
nig uzgodnione. Tak rozumiany humanizm chrzescijanski — czy tez humanitas christiana —
moze by¢ zestawiony z pojeciem christianitas wykorzystywanym przez wspdlczesnych
historykéw na okres$lenie modelu cywilizacyjnego, politycznego, kulturalnego oraz
wychowawczego poznej starozytnosci 1 $redniowiecza, cho¢ niekiedy pojeciem tym okresla

185 Sama

si¢ porzadek kultury zachodniej trwajacy nawet do drugiej potowy XX wieku
tendencja do postrzegania chrzescijanstwa jako sity majacej zastagpi¢ dawng kulture i
wychowanie, widoczna byta juz u wielu wczesnochrzescijanskich autorow!'®6. Chociaz tak
pojeta christianitas nie jest w pelni tozsama z chrzescijanstwem jako takim, lecz jest jego
doczesng reprezentacjag w kulturze, odpowiadajaca okreslonej wrazliwosci historycznej i
kulturowej, to stworzenie okreslonych ram dla funkcjonowania ,,ludzkosci” chrzescijanskiej
jest wymogiem stawianym przez samg Ewangelie 1 uniwersalistyczny duch Kosciota.
Chrzesdcijanstwo, prezentujac nauke o zepsutej przez grzech pierworodny naturze ludzkiej,
jednoczesnie glosi mozliwo$¢ przywrocenia jej do pierwotnej niewinnosci, a nawet
podniesienia do nadprzyrodzonego wymiaru. Cho¢ pod tym wzgledem chrzescijanska wizja
natury r6zni si¢ od klasycznej wizji grecko-rzymskiego optymizmu antropologicznego, to na

poziomie humanistycznego modelu uznajacego zgodnos¢ swojego projektu z przyrodzonym

185 Por. C. Delsol, Koniec $wiata chrzescijanskiego, przet. P. Napiwodzki, Warszawa 2023.

186 Por. W. Jaeger, humanizm i teologia..., dz. cyt., s. 54: ,,W apokryficznych Dziejach Filipa Apostota [...] Filip
Apostol przychodzi do Aten i przemawia do [...] filozoféw greckich. Moéwi im, ze Chrystus przyszedt
przynoszac $wiatu nowg kulturg (uzywa on stowa paideia), azeby dopeini¢ i zastapi¢ stara kulture, ktora
reprezentuja stuchacze. Nieznany autor przypisywanego $w. Justynowi dzieta Oratio ad gentiles moéwi o
doktrynie chrzescijanskiego jako o prawdziwej paidei, inny wyprowadza ja z samego pojecia humanitas
(avBpamivn pvo1g)”.

54



stanem pozostaje bardzo zblizona. Rolg systemowego projektu chrzescijanskiego $wiata jest
zatem formacja czlowieka w zgodzie z jego cielesng naturg 1 obietnicg przysziego zycia.
Chrzescijanstwo pojete jako jedyna prawdziwie ludzka i zarazem Boska odpowiedz na braki
wynikajace z natury, samo siebie pojmuje jako uniwersalistyczng i ostateczng wizj¢ dla §wiata
1 kultury wszystkich wiekow, samo siebie postrzega jako prawdziwa madros¢ i filozofi¢ oraz

prawdziwa religie 1 kult.

W wezszym znaczeniu humanizm chrzescijanski mozna rozumie¢ jako jednostkowa
tendencj¢ — ceche teologa, filozofa czy dziatacza koscielnego — polegajaca na podkreslaniu
przyrodzonej godno$ci ludzkiej oraz znaczenia artystycznego i intelektualnego dziedzictwa
poganskiego $wiata. Bywa on tez kojarzony ze swoistym antykwaryzmem, zar6wno na
poziomie idei, jak i materialnych $§wiadectw przeszto$ci. Humanizm chrzescijanski bedzie
wiec dotyczyl przede wszystkim ludzkiego wymiaru refleksji chrzescijanskiej i w szczeg6lny
sposob dowarto§ciowywat znaczenie doczesnosci z perspektywy nauki Objawienia. Innym
elementem typowym dla humanistycznej tendencji bedzie rowniez postulat oczyszczania
wiary z zewnetrznego kultu, powstatlego w ciggu tradycji, na rzecz czystego i duchowego
kultu Bozego. Ten sposdb myslenia jest wpisany w szerszy projekt powrotu do zrodet i
pierwotnego wzorca wiary, mozna doszuka¢ si¢ w tym zjawisku czeSciowej analogii do

Swieckiego powrotu zrodet literackich 1 wzorow artystycznych dawnych epok.

Kolejnym znaczeniem pojecia humanitas w ramach chrzescijanskiej refleksji bedzie
pofaczenie go z fundamentalnymi zasadami moralnymi, w szczegolnosci z praktyka
uczynkoOw mitosierdzia albo jalmuzng. W tym ujeciu najbardziej ,,ludzka” cechg bedzie
praktyka ewangelicznego przykazania mitosci, a wigc podobnie jak w przypadku klasycznego
rozumienia humanizmu, postrzeganie wilasciwej ludzkiej natury zostaje utozsamione
z postulowanym idealem. W tym ujeciu chrzedcijanski humanizm oznacza takze uznanie
moralnych zasad ptynacych z nauki Kosciota 1 Objawienia za jedynie zgodne z ludzka natura,

a przez to ukazujace chrzescijanstwo jako prawdziwa madros¢ i filozofie.

Wytyczone w powyzszym rozdziale znaczenia humanizmu, a zwlaszcza humanizmu
chrzescijanskiego, stanowig punkt wyjscia do wlasciwego tematu rozprawy — tworczosci
Laktancjusza, chrzescijanskiego filozofa 1 mysliciela przetomu III 1 IV wieku. Pozostate
rozdziaty pracy zostang poswigcone wybranym watkom z jego tworczosci, ktore — jak postara
si¢ ukaza¢ niniejsza rozprawa — odstaniaja zalazki chrzescijanskiego humanizmu: zar6wno w
znaczeniu szerszym, to jest w konstrukcji chrzescijanskiego universum, jak i wezszym — w

dowartosciowaniu wzorow antycznych oraz w refleksji nad moralnym ideatem i standardem

55



ludzkiej natury. Wyj$ciowg teza pracy jest zatozenie, ze Laktancjusz moze by¢ uznany za
prekursora tych tendencji w literaturze tacinskiej. Wiele alegorii, symboli i artystycznych
wzorow, ogolnie przyjetych w kulturze podzniejszych wiekow 1 utrwalonych w
chrzescijanskim imaginarium, ma swoje zrddlo literackie w tworczos$ci Laktancjusza, co
postara si¢ ukaza¢ niniejsza praca. Nawet jesli sam autor nie byt ich bezposrednim tworca, to
jego pisma moga uchodzi¢ za pierwsze swiadectwo ich uzycia w tacinskim pismiennictwie

chrzescijanskim.

56



Rozdzial I — Laktancjusz

W tym rozdziale zostang opisane najwazniejsze informacje dotyczace zycia, dzieta
i postawy intelektualnej rzymskiego filozofa 1 retora Laktancjusza. Po omodwieniu
podstawowych informacji biograficznych ze zrodet i opracowan podjeta zostanie proba
ukazania Laktancjusza w perspektywie wyznaczonej przez temat rozprawy. Zalozeniem
niniejszego rozdziatu jest wykazanie, ze zycie, tworczo$§¢ 1 intelektualna postawa
Laktancjusza $§wiadcza o szczegdlnym, niespotykanym dotad w chrze$cijanskiej literaturze
tacinskiej, humanistycznym charakterze, a sama jego posta¢ moze uchodzi¢ za pierwszego

chrzescijanskiego humaniste $wiata Zachodu.
Vita

Lucius Caecilius Firmianus Lactantius'®’ przyszedl na $wiat najprawdopodobniej
w latach pieédziesigtych lub sze$édziesigtych III wieku po Chr. w Pdinocnej Afryce,
owczesnej prowincji Africa Proconsularis. Na podstawie skapych informacji biograficznych
zachowanych do naszych czaséw nie jest mozliwe wskazanie konkretnego miejsce jego
urodzenia, cho¢ pewng wskazowka moze by¢ nagrobna inskrypcja z czasow Dioklecjana
znaleziona w mieécie Cirta, informujagca o zmartym w wieku dwudziestu pigciu lat
mezczyznie imieniem L. Caecilius Firmianus, mogacym naleze¢ do rodziny pisarza'®®. Dzigki
swiadectwu Hieronima wiadomo jednak, ze w mtodosci pobieral nauki w szkole prowadzonej
przez slawnego mowce 1 nauczyciela Arnobiusza Starszego, zwanego w zrodtach rowniez
Arnobius Afer czy Arnobius Senior dla odrdznienia go od innego chrzescijanskiego pisarza

zyjacego w V wieku'®,

187 Kwestia jednoznacznego ustalenia imienia Laktancjusza i jego pisowni pozostaje wcigz niepewna — por. J.
Czuj, Wstep, w: Laktancjusz Pisma wybrane, Poznan 1933, s. 8: ,,W niektorych rekopisach Caecilius, a raczej
Caelius, z czego poOzniej powstalo Caecilius. Firmianus pochodzi od Firmus, a nie od Firmum (dzisiejsze
Fermo), jakby chcieli niektorzy”; A.P. Coleman, Lactantius the theologian, New York 2017, s. 8: ,His nomen,
however, is not mentioned in any of the ancient sources. Two options, Celius/Caelius or Caecilius/Caecilius, are
provided by the manuscripts containing his works. The oldest and most authoritative contain the former, and
only a very few manuscripts give the praenomen Lucius. The sole manuscript of De mortibus persecutorum,
however, refers to the author as Lucius Caecilius — a factor in the delay of identifying Lactantius as its author”.
188 Por. tamze: ,,Further, Monceaux has pointed out that an inscription from Cirta, the provincional capital of
Numidia under Diocletian, mentions a L. Caecilius Firmianus who died at the age of 25 — «a family member of
the apologist no doubt»”.

139 Por. A. Kucz, Umbra Veri, Katowice 2012, s. 17-18; K. Homa, Arnobiusz. Afiykanski orator, Krakow 2017,
s. 113 (przypis 6).

57



Jak podaje Hieronim w LXXX rozdziale De viris illustribus poswigconym
Laktancjuszowi: Firmianus, qui et Lactantius, Arnobii discipulus'®®. Natomiast w LXXIX
rozdziale zamie$cit krotka notke na temat samego nauczyciela: Arnobius sub Diocletiano
principe Siccae apud Africam florentissime rhetoricam docuit, scripsitque adversum gentes,
quae vulgo exstant, volumina''. Arnobiusz za czaséw Dioklecjana (284-305) prowadzit
szkote retoryki w Sicca Veneria, miescie potozonym okoto 170 km w gtab ladu od Kartaginy,
gléwnego osrodka kulturalnego i gospodarczego prowincji. Jednak, jak zauwaza Krzysztof
Homa, Sicca, bedac wazng kolonig rzymska, charakteryzowata si¢ podobnym stylem zycia
jak inne kolonie. Posiadata teatr i amfiteatr, gdzie grano sztuki autoréw rzymskich 1 greckich.
Bylo to miasto, w ktorym mieszato si¢ wiele kultur, narodowosci i jezykow”!?2. Miasto to w
czasach prowadzonej przez Arnobiusza szkoty posiadato do$¢ dobrze rozwinieta strukture
koscielng, oczym $wiadczy zalozone w 256 roku biskupstwo, lecz sam nauczyciel
Laktancjusza najpewniej dolaczyt do Kosciota wiele lat pozniej'®®. Informacje te przekazuje
Hieronim w drugiej ksiedze dzieta Chronicon, wspominajac, ze: Arnobius rhetor in Africa
clarus habetur. Qui cum Siccae ad declamandum iuvenes erudiret et adhuc ethnicus ad
credulitatem somniis compelletur neque ab episcopo impetraret fidem, quam semper
impugnaverat, elucubravit adversus pristinam religionem luculentissimos libros et tandem
velut quibusdam obsidibus foedus impetravit'®*. Z wypowiedzi Hieornima wynika, Ze
Arnobiusz nawrocit si¢ na religi¢ chrzescijanska dopiero w pozniejszym wieku, a przyczyng
tego mial by¢ objawiony mu sen. Lokalna wspdlnota wierzacych, znajaca jednak jego
dotychczasowa dziatalno$¢ i1 poglady, nie chciala dopusci¢ go do katechumenatu, na co
probowat zastuzy¢ swoja pdzniejsza dzialalnos$cig apologetyczng, ktorej Swiadectwem
pozostaje dzis$ dzielo Adversus nationes. Zawierato ono w siedmiu ksiggach przede wszystkim
krytyke poganskiego kultu oraz probg obrony wiary chrzescijanskiej na podlozu tradycji
filozofii greckiej. Te wydarzenia z duza pewno$cia miatly miejsce na dtugo po tym, jak

Laktancjusz przestat by¢ uczniem Arnobiusza, o czym $wiadczy brak odwotan do pism 1

190 Hieronymus, De viris illustribus LXXX; red. J.-P. Migne, PL 23, Paris 1845.

1! Hieronymus, De viris illustribus LXXIX.

192 Tamze, s. 99: ,,Na ulicach Sicca codziennie mozna bylo stysze¢ ludzi postugujacych sic wieloma jezykami:
berberyjskim (jezyk lokalny), ktéry réznit si¢ od jezyka tacinskiego, zatem byl to jezyk barbarzynski [...].
Stycha¢ byto i Fenicjan, méwigcych w swoim semickim jezyku. Fenicjanie przyniesli ze sobg jezyk okreslany w
Afryce mianem punickiego”.

193 Por. K. Homa, Arnobiusz..., dz. cyt., s. 50: ,,Rowniez w Sicca chrze$cijanie pojawili si¢ do$¢ szybko. Ich
liczba w Sicca w III wieku naszej ery musiata by¢ znaczna, gdyz w roku 256 powstato tam biskupstwo”

194 Hieronymus, Chronicon 11 326; PL 497.

58



autorytetu dawnego nauczyciela w jego dzietach'®>. Wedlug $wiadectwa Hieronima pod
wzgledem stylu literackiego Laktancjusz znacznie przewyzszyl swojego mistrza Arnobiusza,
ktérego to z kolei ocenit jako tworce niezrozumiatego i nierownego: Arnobius inaequalis et

nimius est absque operis sui partitione confusus'.

Najprawdopodobniej Laktancjusz w mtodosci, gdy przebywat jeszcze w Afryce, nie
byt chrzescijaninem — podobnie jak jego nauczyciel. Wiadomo jednak, ze wyrdzniat si¢
szczegllnie spos$rod innych uczniow jako doskonaty mowca i1 nauczyciel, cho¢ sam
zaprzeczal, jakoby w pelni posiadt te sztuke i1 kiedykolwiek przemawiat publicznie: equidem
tametsi operam dederim, ut quantulamcumque dicendi adsequerer facultatem propter studium
docendi, tamen eloquens numquam fui, quippe qui forum ne attigerim quidem'’. Jego
erudycja i pocigg do literatury klasycznej musialy si¢ objawi¢ juz w tym okresie. Jak
podkresla Jerzy Wojtczak-Szyszkowski: ,,Oczytany w literaturze tacinskiej i greckiej nie byt
wszakze z zamitowania tylko badaczem, ale cztowiekiem, ktorego wiedza stuzyta dziatalnosci
praktycznej”!?®. W mlodoséci probowal juz swoich sit w sztuce literackiej, $wiadectwem tego
okresu miato by¢ zaginione dzieto Symposium, znane i czytane przez Hieronima: Habemus

eius Syposium, quod adolescentulus scripsit Africae®.

Dzigki swojemu talentowi 1 stawie Laktancjusz zostal zauwazony przez otoczenie
samego cesarza 1 zaproszony na dwor w Nikomedii, aby obja¢ stanowisko nauczyciela
tacinskiej retoryki. Najpewniej stato si¢ to po roku 293, kiedy doszto do podziatu Imperium
na cz¢$¢ wschodnig 1 zachodnig. Zmiana ta byta cze$cig szerszego planu reform kulturalnych
Dioklecjana, ktory ,,nie chciat mie¢ zapewne jedynie epitetu surowego wiladcy, a sposobem na

95200

to bylo otaczanie si¢ ludzmi nauki i1 kultury”®™. Anthony P. Coleman wskazuje, ze

Laktancjusz musiat pojawi¢ si¢ w Nikomedii miedzy rokiem 299 a 302, a wigc w ostatnich

01

latach rzadéw Dioklecjana?®!. Hieronim ogranicza sie do lakonicznej wzmianki: Sub

Diocletiano principe [...] Nicomediae rhetoricam docui?®*. Radykalna zmiana otoczenia, w

195 Szczegblnie to widaé we fragmencie piatej ksiegi Divinae institutiones, gdzie Laktancjusz wymienia
weczesniejszych apologetow tacifiskich, wsrod ktorych nie znajdujemy wzmianki o Arnobiuszu; por. A.P.
Coleman, Lactantius..., dz. cyt., s. 10; H. Koch, Zu Arnobius und Lactantius, ,,Philologus” 80/1925, s. 467-472.
19 Hieronymus, Epistula 58 (ad Paulinum) 10; CSEL, 54, 539.

197 Lactantius, Divinae institutiones 111 13, 12; red. E. Heck, A. Wlosok, Miinchen, Leipzig 2005.

198 J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstep, w: Laktancjusz, Podstawy nauki Bozej ksiegi I-III, Warszawa 2023, s. 10.
199 Hieronymus, De viris illustribus LXXX.

200 Tamze.

200 A P. Coleman, Lactantius..., dz. cyt., s. 12: , Between 299 and 302 Lactantius was summoned by the emperor
Dioclectian (r. 284-305) to teach latin rhetoric at Nicomedia in Bithynia”.

202 Hieronymus, De viris illustribus LXXX.

59



jakim przyszto zy¢ Laktancjuszowi, byta punktem zwrotnym jego biografii. Jak zauwazyt

Wojtczak-Szyszkowski:

Przeprowadzka do Nikomedii wigzata si¢ dla Laktancjusza z catkowita zmiang trybu
zycia, niewatpliwie powodowata tez konieczno$¢ przewozu jego biblioteki, bo ksiggi,
jakie cytuje i jakie niewatpliwie czytal, a bylto ich zapewne wigcej, nie byly do zdobycia
od razu w nowo powstatej stolicy imperium na Wschodzie, tym bardziej, ze Nikomedia
byla miastem greckim, gdzie ten jezyk dominowat w relacjach migdzy ludzkich, nie
moéwiac juz o tym, ze do tamtej pory nie odgrywala ona tak znaczacej roli wérod miast
imperium, czego dowodem jest i to, ze Konstantyn Wielki po dojéciu do wtadzy nie obrat
Nikomedii za swoja stolice, ale Bizancjum zwane odtad Konstantynopolem. Obcy i
niekoniecznie przyjazny grunt, na ktorym znalazl si¢ Laktancjusz, zmuszat go tez do

nawigzania nowych kontaktow, dzieki ktorym zapewne poznat i chrzescijanstwo®.

Nie oznacza to jednak, iz Laktancjusz nie miat stycznos$ci z chrze$cijanami i ich pismami juz
podczas swego pobytu w Afryce. Przeciwnie, $wiadczy¢ moze o tych kontaktach chocby
doskonale znana przez niego tworczo$¢ Minucjusza Feliksa, Tertuliana czy biskupa Cypriana
z Kartaginy?™, jak réwniez §wiadomos$¢ specyfiki schizmatyckiego ruchu nowacjan i innych

sekt dzialajacych w Afryce w potowie III wieku?*

. Malgorzata Jesiotr dodaje jeszcze jeden
aspekt wskazujacy na prawdopodobienstwo tej tezy: ,,za afrykanskimi korzeniami jego wiary
moga przemawia¢ roOwniez istotne w jego tworczosci watki dualistyczne [...] wigzace si¢ z
hermetyzmem 1 gnostycyzmem, ktore przygotowatly grunt pod szczegolnie zyczliwe przyjecie

manicheizmu w Afryce”?%.

W relacji Hieronima o podrozy do Azji Mniejszej znajduje si¢ rOwniez wzmianka o
towarzyszu Laktancjusza, gramatyku Flawiuszu, zaproszonym wraz z nim na dwor w
Nikomedii: cum Flavio grammatico, cuius De medicinalibus versu compositi extant libri*"’.

Tozsamo$¢ tej postaci pozostaje niejasna, cho¢ Coleman identyfikuje ja z poeta Flaviusem,

203 J, Wojtczak-Szyszkowski, Wstep..., dz. cyt, s. 8-9.

204 Lactantius, Divinae institutiones V 1, 22-25: ex iis qui mihi noti sunt Minucius Felix non ignobilis inter
causidicos loci fuit. huius liber, cui Octavio titulus est, declarat quam idoneus veritatis adsertor esse potuisset, si
se totum ad id studium contulisset. Septimius quoque Tertullianus fuit omni genere litterarum peritus, sed in
eloquendo parum facilis et minus comptus et multum obscurus fuit. ergo ne hic quidem satis celebritatis invenit.
unus igitur praecipuus et clarus extitit Cyprianus, quoniam et magnam sibi gloriam ex artis oratoriae
professione quaesierat et admodum multa conscripsit in suo genere miranda.

205 Lactantius, Divinae institutiones IV 30, 10: cum enim Phryges aut Novatiani aut Valentiniani aut Marcionitae
aut Anthropiani seu quilibet alii nominantur, Christiani esse desierunt, qui Christi nomine amisso humana et is
externa vocabula induerunt.

206 M. Jesiotr, Wstep, w: Laktancjusz, O Bozym dziele stworzenia, Warszawa 2019, s. 10-11.

207 Hieronymus, De viris illustribus LXXX.

60



wspomnianym przez Hieronima w Adversus Jovinianum?®®. Przypisane mu tam okre$lenie
noster moze sugerowac, ze byl on chrzescijaninem. Z calag pewno$cia w tamtym czasie
Laktancjusz byt juz katechumenem, jesli nawet nie przyjal jeszcze chrztu. Wedtug Hieronima
dziatalno$¢ nauczycielska Laktancjusza w Nikomedii nie cieszyla si¢ duzg popularnoscia. By¢
moze wynikalo to z braku zapotrzebowania na nauke tacinskiej wymowy w greckojezycznej
Nikomedii. Hieronim stwierdza wrecz, ze nadmiar wolnego czasu sklonit Laktancjusza do
zajgcia si¢ pisarstwem: penuria discipulorum ob Graecam videlicet civitatem ad scribendum
se contulit®. Prawdopodobnie wowczas powstal poemat Odoiropikév, napisany
heksametrem i opisujacy podrdz morska z Afryki do Nikomedii, a takze dzieto Grammaticus:
Odorropixov de Africa usque Nicomediam, hexametris scriptum versibus, et alium librum, qui
inscribitur Grammaticus®'®. Nie dowodzi to jeszcze, iz Laktancjusz podczas pobytu w
Nikomedii pozostawat catkowicie bez uczniéw; niektérzy badacze uznaja nawet wzmianke
Hieronima za sporng®!!. Wedlug opinii Matgorzaty Jesiotr: ,,Znajomos¢ taciny, w ktorej
Dioklecjan widziat jeden z trzech elementow spajajacych Imperium, byta niezbedna, by piac
si¢ po szczeblach kariery. Mozna wigc przypuszczac, ze znakomity retor (jakim bez watpienia
byl Laktancjusz) mial spore grono uczniéw, a wsrdéd nich osoby, ktére osiggnety pozniej

znaczacy pozycje™?'?. Sam Laktancjusz za$wiadcza®!?

, ze nauczal do poczatku 303 roku,
kiedy to 23 lutego w $wieto Terminaliow wyszedl edykt, na mocy ktérego chrzescijanie
zostali pozbawieni nie tylko stanowisk 1 zaszczytow, lecz takze wszelkich praw: Postridie
prosopositum est edictum quo cavebatur, ut religionis illius homines carerent omni honore ac
dignitate, tormentis subiecti essent, ex quocumque ordine aut gradu venirent, adversus eos
omnis actio valeret, ipsi non de iniuria, non de adulterio, non de rebus ablatis agere possent,
libertatem denique ac vocem non haberent®'*. Byt to pierwszy edykt przesladowczy od prawie

pieédziesieciu lat, gdyz poprzedni wydano jeszcze za panowania Waleriana®!>,

Przez dwa pokolenia sytuacja chrzescijan wydawala si¢ stosunkowo stabilna, a ich

obecnos¢ byla widoczna niemal we wszystkich sferach zycia publicznego, takze na dworze

208 Hieronymus, Adversus lovinianum 2, 6; PL 23: Legat qui vult Aristotelem et Theophrastum prosa, Marcellum
Sidetem, et nostrum Flavium hexametris versibus disserentes.

209 Hieronymus, De viris illustribus LXXX.

210 Tamze.

21U A, P. Coleman, Lactantius..., dz. cyt., s. 13: ,,Whether Jerome is correct in his assertion that Lactantius was
forced to withdraw from his chair due to a paucity of students seems a moot point”.

212 M. Jesiotr, Wstep..., dz. cyt., s. 10.

213 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 2: Ego cum in Bithynia oratorias litteras accitus docerem.

214 Lactantius, De mortibus persecutorum XIII 1; red. J. Moreau, Sources Chrétiennes 39, Paris 1954.

25 E.D. Digeser, The making of a Christian Empire. Lactantius and Rome, London 2000, s. 2: ,,Forty-five years
— two generations — had passed since last general edicts of persecution against Christian”.

61



cesarskim, gdzie najprawdopodobniej dotgczyt do nich Laktancjusz. Oficjalne wprowadzenie
przesladowczego prawa poprzedzity jednak inne przejawy niechgci wobec chrzescijan w
otoczeniu Dioklecjana, czego przyktadem byly zajscia w Antiochii opisane w X rozdziale De
mortibus persecutorum®'®. Z przytoczonej relacji wynika, ze Dioklecjan podczas swojego
pobytu sktadal bostwom ofiary z wotow, a kaptanom nakazywal wrdézy¢ o pomyslnosci
panstwa z ich wnetrzno$ci. Przebywajacy na dworze cesarskim chrzescijanie mieli uczyni¢ na

217 _ najpewniej byt to znak

swoich czotach imposuerunt frontibus suis inmortale signum
krzyza, bedacy publicznym wyrazem ich przynaleznos$ci do wiary, a moze nawet sprzeciwu
wobec poganskiego kultu. Wedlug $wiadectwa Latkancjusza haruspik Tagis, przewodzacy
rytualowi i wykonujacy polecenie wladcy, wskazal na chrzescijan — mimo ich nieobecno$ci w
obrzedach — twierdzac, ze to ich gest uniemozliwit przeprowadzenie wroézb. Na rozkaz
Dioklecjana wszyscy obecni w patacu musieli ztozy¢ ofiare; oporni zostali ukarani chtostg (si
detrectassent, verberibus animadverti), a zomhmierze odmawiajacy poddania si¢ nakazowi
wydaleni z armii (etiam milites cogi ad nefanda sacrificia praecepit, ut qui non paruissent,
militia solverentur*'®). Stanowilo to tylko jeden z wielu przejawdéw wrogosci wobec

chrze$cijan we wschodnich prowincjach, bezposrednio poprzedzajacych wielkie

przesladowania.

Mozna przypuszczaé, ze rosngcg nieche¢ podsycaly elity przywigzane do dawnych

wierzen. Sam Laktancjusz w piatej ksiedze Divinae institutiones opisuje, jak na dworze w

Nikomedii szerzono antychrzescijanska propagande za sprawg dwoch cesarskich dziataczy?'”.

Pierwszym z nich byl niezidentyfikowany obronca poganskich wierzen, ktorego Laktancjusz

scharakteryzowat jako fatszywego medrca gloszacego pochwale filozoficznego zycia, cnot 1

220

umiaru, bedacego w rzeczywistosci cztowiekiem rozpustnym i dwulicowym~=". Afrykanczyk

216 Lactantius, De mortibus persecutorum X: Cum ageret in partibus Orientis, ut erat pro timore scrutator rerum
futurarum, immolabat pecudes et in iecoribus earum ventura quaerebat. Tum quidem ministrorum scientes
dominum cum adsisterent immolanti, imposuerunt frontibus suis inmortale signum; quo facto fugatis
daemonibus sacra turbata sunt. Trepidabant aruspices nec solitas in extis notas videbant et, quasi non litassent,
saepius immolabant. Verum identidem mactatae hostiae nihil ostendebant, donec magister ille aruspicum Tagis
seu suspicione seu visu ait idcirco non respondere sacra, quod rebus divinis profani homines interessent. Tunc
ira furens sacrificare non eos tantum qui sacris ministrabant, sed universos qui erant in palatio iussit et in eos,
si detrectassent, verberibus animadverti, datisque ad praepositos litteris, etiam milites cogi ad nefanda sacrificia
praecepit, ut qui non paruissent, militia solverentur.

217 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum X.

218 por. Lactantius, De mortibus persecutorum X.

219 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 2, 2: duo extiterunt ibidem, qui iacenti atque abiectae veritati nescio
utrum superbius an importunius insultare.

220 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 3: quorum alter antistitem se philosophiae profitebatur, verum ita
vitiosus, ut continentiae magister non minus avaritia quam libidinibus arderet, in uictu tam sumptuosus, ut in
schola virtutis adsertor, parsimoniae paupertatisque laudator, in palatio peius cenaret quam domi. tamen vitia
sua capillis et pallio et, quod maximum est velamentum, divitiis praetegebat, quas ut augeret, ad amicitias

62



przywoluje wypowiedz tego autora, zawierajacg probe uzasadnienia stusznosci poganskich
kultow. Najprawdopodobniej stanowita ona fragment odczytu dziela wymierzonego w

chrzescijanstwo:

ante omnia philosophi officium esse erroribus hominum subvenire atque illos ad veram
viam revocare id est ad cultus deorum, quorum numine ac maiestate mundus gubernetur,
nec pati homines imperitos quorundam fraudibus inlici, ne simplicitas eorum praedae ac
pabulo sit hominibus astutis. itaque se suscepisse hoc munus philosophia dignum, ut
praeferret non videntibus lumen sapientiae, non modo ut susceptis deorum cultibus

resanescant, sed etiam ut pertinaci obstinatione deposita corporis cruciamenta devitent

neu saevas membrorum lacerationes frustra perpeti velint®?!.

Przyjecie wiary politeistycznej, bedacej — zdaniem filozofa — prawdziwa madro$cia, miato
zardbwno przywroci¢ zdrowie duchowe poprzez poznanie prawdy, jak i uchroni¢ przed
cielesnymi torturami. Wypowiedz ta byta zapewne skierowana przede wszystkim do
chrzescijan przebywajacych na cesarskim dworze. Niewykluczone, ze grozba ta nawigzywata
do wydarzen zwigzanych ze skladaniem ofiar przez otoczenie Dioklecjana. Laktancjusz
notuje jednak, iz chrze$cijanie obecni podczas przemdwienia nie dali si¢ przekonaé, a raczej
wys$miewali w duchu stowa oratora: nam si qui nostrorum adfuerunt, quamvis temporis gratia
coniuerent, animo tamen derisere, utpote cum viderent hominem profitentem se
inluminaturum alios, cum ipse caecus esset, reducturum alios ab errore, cum ipse ignoraret
ubi pedes suos poneret’*’. Kult bogéw zostal tu ukazany jako $cisle zwigzany z tradycja
filozoficzna, co stanowito charakterystyczny rys neoplatonskiego projektu religii cesarskiej
promowanego przez Dioklecjana. Mozliwe wigc, ze 6w mysliciel nalezal wiasnie do tego
nurtu. Elizabeth DePalma Digeser®>® wprost utozsamia go z Porfiriuszem z Tyru, lecz poglad
ten odrzucajg inni badacze tacy jak Timothy Barnes®** czy Eberhard Heck i Antonie Wlosok —
autorzy krytycznego wydania Divinae institutiones, stanowczo zaprzeczajacy tej hipotezie,

zamieszczaja adnotacje do omawianego fragmentu: ignotus, non Porphyrius®*.

iudicum miro ambitu penetrabat eosque sibi repente auctoritate falsi nominis obligabat, non modo ut eorum
sententias venderet, verum etiam ut confines suos, quos sedibus agrisque pellebat, a suo repetendo hac potentia
retardaret.

221 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 5.

222 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 9.

223 Por. E.D. Digeser, The making of a Christian Empire..., dz. cyt., s. 94-107.

224 Por. T.D. Barnes, Porphyry, Against the Christians: Date and Attribution of Fragments, ,,The Journal of
Theological Studies” 24/1973, s. 424-442.

225 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 2: auct. 6.

63



Z kolei ustalenie tozsamos$ci drugiej osoby wymienionej przez Laktancjusza nie
sprawia wigkszych problemow: byt to wysoko postawiony urzednik Bitynii — Sossianus
Hierokles. Adam Tondera pisze o nim: ,,Nalezacy do stanu ekwitow Hierokles zostat najpierw
zarzadcg prowincji, do ktorej nalezata Palmyra, nastepnie sprawowat urzad wikariatu jednej z
diecezji cesarskich (prawdopodobnie Wschodu). Przed wszczeciem przesladowania zostat
namiestnikiem Bitynii i nalezal do grona doradcow Dioklecjana, a jeszcze p6zniej objat urzad
prefekta Egiptu”?2®. W De mortibus persecutorum Laktancjusz wymienia go imiennie wérod

227" za§ w Divinae institutiones przedstawia jako bezpo$redniego sprawce

przesladowcow
przesladowan 1 autora dziela, ktére nie tyle formutowalo zarzuty przeciw chrzes$cijanom, ile
bylo skierowane bezposrednio do nich, poddajac w watpliwo$¢ sama nauke chrzescijanska

oraz sp6jnosé¢ faktow w obrebie Pisma Swictego:

alius eandem materiam mordacius scripsit, qui erat tunc unus e numero iudicum et qui
auctor in primis faciendae persecutionis fuit. quo scelere non contentus etiam scriptis eos
quos adflixerat insecutus est. composuit enim libellos duos, non contra Christianos, ne
inimice insectari videretur, sed ad Christianos, ut humane ac benigne consulere putaretur.
in quibus ita falsitatem scripturae sacrae arguere conatus est, tamquam sibi esset tota

contraria®?8.

Dzieto, wspominane przez Laktancjusza, zatytulowane  ®whaAnbiec,  zostalo
najprawdopodobniej odczytane na poczatku 303 roku, zaraz po ogloszeniu edyktu
przesladowczego. Cho¢ nie zachowato si¢ do naszych czasow, jego gtowne tematy da sie¢
czgsciowo odtworzy¢ zaréwno z fragmentdw piatej ksiegi Divinae institutiones, jak 1 z
polemiki Euzebiusza z Cezarei z pogladami Sossianusa Hieroklesa zatytutowanej Contra
Hieroclem. Mimo iz $wiadectwa te roznig si¢ czesciowo w kwestiach takich jak charakter

dziela czy podzial ksiag, to jednak w zasadniczym temacie pozostaja zgodne®”. Linia

26 A Tondera, Przyjaciel Prawdy Sossianusa Hieroclesa, ,Slaskie Studia Historyczno-Teologiczne” 46
(2)/2013, 5. 304.

227 Lactantius, De mortibus persecutorum XVI. deinde in Hieroclem ex vicario praesidem, qui auctor et
consiliarius ad faciendam persecutionem fuit.

228 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 12-13.

229 Por. A. Tondera, Przyjaciel Prawdy..., dz. cyt., s. 306: ,,Pierwszy z tych wczesnochrze$cijaniskich pisarzy
wyraznie akcentuje, ze Hierokles w swoim pismie obludnie kreowat siebie nie na zawzigtego wroga
chrze$cijanstwa, ale raczej na zyczliwego doradce i dlatego skierowat je nie przeciwko («contray), ale do («ad»)
chrzescijan. Pomimo takich deklaracji autora w jego dziele widoczna byta jednak uszczypliwo$¢ w odniesieniu
do wyznawcdéw nowej religii. Porownujac bowiem ton traktatu Hieroklesa z charakterem wypowiedzi owego
nieznanego nam filozofa, Laktancjusz okresla go jako bardziej kasliwy («mordacius»). Ten sam chrze$cijanski
pisarz przekazuje ponadto, ze dzieto Hieroklesa skladalo si¢ z dwoch ksiag, zuchwale, jego zdaniem,
okreslonych przez autora mianem [...], czyli «mitujacych prawde» lub «przyjacidt prawdy». Euzebiusz pisze
natomiast tylko o jednej ksigdze Przyjaciela prawdy [...], pod ktéorym to tytulem Hierokles uznat za stuszne

64



argumentacyjna Hieroklesa nawigzywata do antychrzescijanskiego tekstu Celsusa,
powtarzajacego obiegowe opinie o Jezusie, ktorego w tej tradycji przedstawiano jedynie jako
wedrownego maga i oszusta. Opierala si¢ na podwazaniu wiarygodnos$ci przekazu swiadectwa
Ewangelii oraz autorytetu apostotow. Nowatorskim pomystem miato by¢ jednak zestawienie
postaci Jezusa z Apoloniuszem z Tiany, niespotykane dotad w literaturze poganskiej®*°.
Hierokles, bazujac na Vita Apollonii Tyanensis Flawiusza Filostrata, starat si¢ ukazaé zycie
Apoloniusza jako donio$lejszego cudotworce, ktory w przeciwienstwie do zatozyciela
chrzescijanstwa nie roscit sobie praw do boskiego tytulu. Rowniez zestawienie lat zycia i
dziatania Apoloniusza, miato wskazywaé na jego podobienstwo do Jezusa. Jak podaje
Euzebiusz: dAL’ €mt T®V Tpoydvev Nudv katd v Népmvog Pactieiov ATOAAGOVIOG TIKUAGEY
6 Tvavedg, 0¢ &k moudoc kopdfi véov kar G’ ovmep &v Aiyoic thc Kihikiog ispbooato ¢
P avOpoOnm T00Te AcKAnm@, Tolkd koi Oavpactd Sienpdéuto, MV Td TAsin mapeig Oy

momoopar pvipnv>L.

Wedlug $§wiadectwa Laktancjusza, Hierokles dokonal zestawienia
majacego na celu umniejszenie znaczenia Jezusa i jednoczesne wywyzszenie Apoloniusza:
idem cum facta eius mirabilia destrueret nec tamen negaret, voluit ostendere Apollonium vel
paria vel etiam maiora fecisse**>. Cudotwérca z Tiany mial réwniez zostaé¢ przyprowadzony
przed cesarski sad i1 skazany, lecz wyrok nie zostal wykonany, poniewaz Apoloniusz zdotal
uciec. Mialo to §wiadczy¢ o wigkszej mocy i1 zdolnosciach maga, ktéry w przeciwienstwie do
»pychy Chrystusa” (insolentia Christi) odznaczyt si¢ wigksza skromnoscia (ille verecundior

fuisse videatur)***.

Podobnie jak podczas wczesniejszego wystapienia filozofa, Laktancjusz zapewne byt

obecny wérod elity dworskiej?**. Zaréwno sama mowa, jak i jej autor jawili si¢ mu jako

wyda¢ swoje pismo przeciwko chrzescijanom [...]. Powyzsze roznice pozwalaja przypuszczaé, ze ci dwaj
autorzy kos$cielni mieli do czynienia z r6znymi wersjami lub redakcjami owego dzieta”.

230 Busebius, Contra Hieroclem 1, 2, PG 22: néve mapd 1o0¢ ndnote kad’ fudv yeypapodtog Eaipetog vv
toute [Tepokdel] yéyovev 1 tovde [Amoiloviov] mpog tov fuétepov cmtijpa mapaudecic te Kal GVYKPLOIG; Por.
M. Dzielska, Apolloniusz z Tiany. Legenda i rzeczywistos¢, Krakow 1983; por. E. Dodds, Poganstwo
i chrzescijanstwo w epoce niepokoju. Niektore aspekty doswiadczenia religijnego od Marka Aureliusza do
Konstantyna Wielkiego, przet. J. Partyka, Krakow 2004.

231 Busebius, Contra Hieroclem 2, 1.

232 Lactantius, Divinae institutiones V 3, 7.

23 Lactantius, Divinae institutiones V 3, 9-10: si magus Christus, quia mirabilia fecit, peritior utique
‘Apollonius’, qui ut describis ‘cum Domitianus eum punire vellet, repente in iudicio non comparvit’, quam ille
qui et comprehensus est et cruci adfixus. at enim ex hoc ipso fortasse insolentiam Christi voluit arguere, quod
deum se constituerit, ut ille verecundior fuisse videatur, qui cum maiora faceret, ut hic putat, tamen id sibi non
adrogauerit.

234 Por. A. Tondera, Przyjaciel Prawdy..., dz. cyt., s. 305: ,,Swoj antychrze$cijanski traktat Hierokles napisat
najprawdopodobniej w czasie sprawowania wikariatu, a odczytal go publicznie (poprzez tak zwane «recitatio»)
w Nikomedii, cesarskiej siedzibie Dioklecjana, zapewne zaraz na poczatku przesladowania w 303 roku. Miato to
miejsce przed zgromadzong elita intelektualng, ktéra cesarz skupial wokot siebie. W jej gronie znajdowat si¢
Laktancjusz, ktory byt wowczas nauczycielem retoryki w Nikomedii. Hierokles i pewien rownie wrogi

65



grozniejsi od poprzednika. Powodem tego mogl by¢ bezposredni udziat Hieroklesa
w prze§ladowaniach chrzeécijan. Wazne jest, iz dzielo spisane w tonie przyjaznym i
zyczliwym (composuit enim libellos duos, non contra Christianos, ne inimice insectari
videretur, sed ad Christianos, ut humane ac benigne consulere putaretur*?) moglo
oddziatywa¢ na chrzes$cijanskie elity uczone znacznie skuteczniej niz pospolity paszkwil
powielajacy obiegowe opinie pogan. Sam Laktancjusz zastanawia si¢ nawet, czy autor tych
stow nie porzucit wiary chrzescijanskiej, skoro wykazywat si¢ znajomoscig Pisma Swietego,
czy tez ksigga ta trafita w jego rece jedynie przypadkiem: qui religionis cui fuerat accensus et
fidei cuius nomen induerat et sacramenti quod acceperat proditor factus est? nisi forte casu
in manus eius divinae litterae inciderunt**®. To, co szczegodlnie mogto trafi¢ do Laktancjusza,
to zarzut skierowany wobec autorow swietych ksigg chrzescijan, ktérych Hierokles okreslit
mianem siewcow klamstwa oraz prostakow i nieukow: ‘Paulum Petrumque’ laceravit
‘ceterosque discipulos tamquam fallaciae seminatores’, quos eosdem tamen ‘rudes et indoctos

fuisse’testatus est; nam ‘quosdam eorum piscatorio artificio fecisse quaestum .

Dla $wiezo nawroconego Laktancjusza, nauczyciela retoryki i literata obracajacego si¢
wsrod elit panstwowych 1 intelektualnych, stowa te byly zapewne powaznym wyzwaniem dla
wytrwania w wierze. Jako chrze$cijanin byt przekonany o wyzszo$ci nauki ptynacej ze
swietych pism nad nauka filozofow 1 poetow poganskich, jednak na poziomie stylu i1 kunsztu
literackiego dostrzegal rdznice na niekorzy$¢ tekstow oOwczesnych mu chrzescijan oraz

samego Pisma Swigtego®*®.

Wystapienie Sossianusa Hieroklesa, starannie dopracowane
stylistycznie 1 oparte na figurze Apoloniusza z Tiany, mialo trafi¢ w gusta elit ksztalconych w
tradycji literackiej 1 filozoficznej. Dla $rodowisk konserwatywnych biblijna opowies¢ o

zmartwychwstaniu i1 chrze$cijanska nauka mogty si¢ za§ wcigz jawi¢ jako element obcy

chrzeécijanom filozof, jak informuje nas wlasnie Laktancjusz, wykorzystali dla publikacji swych pism
sprzyjajacy moment, jakim bylo rozpoczete dopiero co krwawe przesladowanie”.

235 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 13.

236 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 15.

237 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 17; Eusebius, Contra Hieroclem 2, 2: xdxgivo 8¢ AoyicacOat dEov, 61t
ta pév 10b Inood Ilétpog kai IMadrog kai Tveg ToHTOW TOPATANGIOL KEKOUTAKAGLY, BvOpoTol weboTol Kol
amaidevtot kai yonteg, T 0¢ Amoldwviov Mda&ipog 0 Aiyede, kai Adpig 6 eldcopog 6 cuvdloTpivag avTd, Kol
dudotpatog 6 ABnvaiog Tadevoems PV Emt TAgloToV flkovteg TO &' AAN0BEG TIHAVTEG, did PrlavBpomioy Avdpog
yevvaiov kai 8eoic eikov Tpdelg pur PovAdpevotl Aabeiv.

238 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 23: Septimius quoque Tertullianus fuit omni genere litterarum
peritus, sed in eloquendo parum facilis et minus comptus et multum obscurus fuit, V 1, 15-17: nam haec in
primis causa est cur apud sapientes et doctos et principes huius saeculi scriptura sancta fide careat, quod
prophetae communi ac simplici sermone ut ad populum sunt locuti. contemnuntur itaque ab his, qui nihil audire
vel legere nisi expolitum ac disertum volunt, nec quidquam haerere animis eorum potest nisi quod aures
blandiore sono mulcet; illa vero quae sordida uidentur, anilia inepta vulgaria existimantur. adeo nihil verum
putant nisi quod auditu suave est, nihil credibile nisi quod potest incutere voluptatem, nemo rem veritate
ponderat, sed ornatu.

66



rodzimej kulturze, mimo ze od dawna przenikaly juz niemal wszystkie wazniejsze osrodki
intelektualne §wiata rzymskiego, zwtaszcza Aleksandri¢. Przetom III i IV wieku obarczony
byt tez poteznym kryzysem dawnych poganskich wierzen i rozpadaniem si¢ tradycyjnych
form religii. Dziatania Dioklecjana 1 jego urzednikéw, takich jak Hierokles, moga by¢ tu

postrzegane jako rodzaj religijno-politycznej reakcji na rozprzestrzenianie si¢ nowej,

atrakcyjnej propozycji, ktéra byto dla wielu chrzescijanstwo?’.

Najbardziej wiarygodne informacje o tym okresie zycia Laktancjusza pochodzg z jego
wiasnych dziel. Poczatek przesladowan oznaczat dla niego utrate cesarskiej przychylnosci,
awraz z nig takze posady nauczyciela retoryki, cho¢ nie mozna wykluczy¢, ze sam z niej
zrezygnowat’*®. Rekonstrukcje sytuacji, w jakiej sie znalazt, umozliwiaja fragmenty De
opificio Dei — najwcze$niejszego zachowanego dzieta Laktancjusza, napisanego niedtugo po
rozpoczeciu przesladowan, a wiec w latach 303-304. We wstepie do traktatu, skierowanego

do dawnego ucznia Demetriana, pisal on w nast¢pujacy sposob:

Quam minime sim quietus et in summis necessitatibus, ex hoc libello poteris existimare;
quem ad te rudibus pene verbis, prout ingenii mediocritas tulit, Demetriane, perscripsi, ut
quotidianum studium meum et nosses, et non deessem tibi, pracceptor etiamnunc, sed
honestioris rei meliorisque doctrinae. Nam si te in litteris, nihil aliud quam linguam
instruentibus, auditorem satis strenuum praebuisti: quanto magis in his veris, et ad vitam
pertinentibus, docilior esse debebis? Apud quem nunc profiteor, nulla me necessitate vel
rei, vel temporis impediri, quominus aliquid excudam, quo philosophi nostrae sectae,
quam tuemur, instructiores doctioresque in posterum fiant; quamvis nunc male audiant,
castigenturque vulgo, quod aliter quam sapientibus convenit vivant, et vitia sub obtentu
nominis celent, quibus illos aut mederi oportuit, aut ea prorsus effugere, ut beatum atque
incorruptum sapientiae nomen vita ipsa cum praeceptis congruente praestarent. Ego
tamen, ut nos ipsos simul et caeteros instruam, nullum laborem recuso. Neque enim
possum oblivisci mei, tum praesertim, cum maxime opus sit meminisse; sicut ne tu
quidem tui, ut spero, et opto. Nam licet te publicae rei necessitas a veris et iustis operibus

avertat: tamen fieri non potest, quin subinde in coelum aspiciat?*!.

23 Por. K. Tondera, Przyjaciel Prawdy..., dz. cyt., s. 309: ,,Nasuwa sig, wobec tego przypuszczenie, ze cesarski
namiestnik Bitynii miat §wiadomo$¢ kryzysu tradycyjnej filozofii i religii grecko-rzymskiej, ktora sam
reprezentowat, a zarazem rosngcego znaczenia chrzescijanstwa i jego zatozyciela. Jako przedstawiciel i obronca
$wiata poganskiego, a jednoczesnie wrog nowej religii pragnal zatem w celach propagandowych wyeksponowaé
w swoim traktacie jaka$ wyrozniajacg si¢ wsrod pogan osobistos¢, aby przeciwstawi¢ ja fascynacji postacig
Jezusa Chrystusa oraz przekazom o jego niezwyklych czynach i nauczaniu”.

240 T.D. Barnes, Constantine. Dynasty, Religion and Power in the later Roman Empire, Wiley-Blackwell 2014, s.
176.

241 Lactantius, De opificio Dei T; PL 7.

67



Z tekstu wynika, ze autor wraz z utratg stanowiska popadl w niedostatek i n¢dze
(summis necessitatibus**?), $wiadczy o tym réwniez Hieronim: adeo in hac vita pauper, ut
plerumque etiam necessariis indiguerit*®. Okolicznosci te musiaty by¢ dla Laktancjusza
przetomowe: mimo radykalnej odmiany zycia postanowitl nadal czynnie zajmowacé si¢
nauczaniem. Jego przedmiotem nie byla juz jednak literatura, lecz intelektualna formacja
chrzesdcijanska, cho¢ literackie konteksty pozostaty trwale obecne w jego twdrczosci. Byt to
moment definitywnego przypieczetowania obranej przez Laktancjusza drogi zyciowe;.
Fragment skierowany do ucznia Demetriana, sprawujgcego wowczas urzad panstwowy (Nam
licet te publicae rei necessitas a veris et iustis operibus avertat***), pokazuje, ze celem
nauczania Laktancjusza bylo umacnianie w wierze elit chrzescijanskich, zmuszonych z
powodu represji do ukrywania swego wyznania. Nie wiadomo jednak, ilu miat takich
ucznidow. Hieronim wymienia tylko Demetriana, do ktérego Laktancjusz — oprocz De opificio
Dei — miat pisaé takze listy: Ad Demetrianum, auditorem suum, epistolarum libros duos et ad
eumdem De opificio Dei vel formation hominis librum unum. Bez watpienia pielegnowat
wieloletnie przyjaznie z chrze$cijanami poznanymi w czasie przesladowan, a by¢ moze
jeszcze w Nikomedii. Najlepszym $§wiadectwem tej przyjazni okazatly si¢ liczne ksiggi listow,
jakie do nich pisal: Ad Asclepiadem libros duos, De persecutione librum unum, ad Probum
epistolarum libros quattuor, ad Severum epistolarum libros duos. Wiadomo réwniez o bliskim

Laktancjuszowi Donacie, imiennie wymienionym w dedykacji De mortibus persecutorum>+

oraz De ira Dei**°

, a takze Pentadiuszu, nazwanym przez niego frater 1 wskazywanym jako
odbiorca streszczenia Divinae institutiones®’. Jednak najbardziej wptywowym adresatem
dziel Laktancjusza byl cesarz Konstantyn, ktoremu chrzeScijanski pisarz poswigcit ksiegi
swojego opus magnum — Divinae institutiones. Konstantyna prawdopodobnie poznat
osobiscie jeszcze w czasach, gdy nauczal retoryki w Nikomedii, a niektorzy badacze

przypuszczaja, ze przyszty cesarz mogt nawet naleze¢ do grona jego ucznidow>*. Bez wzgledu

242
243

Lactantius, De opificio Dei 1.

Por. Hieronymus, Chronicon ad a. Abr. 2333.

244 Lactantius, De opificio Dei 1.

245 Lactantius, De mortibus persecutorum 1. Audivit dominus orationes tuas, Donate carissime, quas in
conspectu eius per omnes horas <cotidie fundebas, ceterorumque> fratrum nostrorum, qui gloriosa confessione
sempiternam sibi coronam pro fidei meritis quaesierunt.

246 Lactantius, De ira Dei 1. Animadverti saepe, Donate, plurimos id existimare (quod etiam nonnulli
philosophorum putauerunt), non irasci Deum.

27 Lactantius, Epitome, praefatio; red. E. Heck, A. Wlosok, Berlin 1994: Quamquam Divinarum Institutionum
libri, quos iam pridem ad illustrandam veritatem religionemque conscripsimus, ita legentium mentes instruant,
ita informent, ut nec prolixitas pariat fastidium nec oneret ubertas, tamen horum tibi epitomen fieri, Pentadi
frater, desideras, credo, ut ad te aliquid scribam tuumque nomen in nostro qualicumque opere celebretur.

248 A P. Coleman, Lactantius ..., dz. cyt., s. 12: , Constantine (r. 306-337) himself was at court in Nicomedia prior
306 and may have been one of his students”.

68



na to, jaki byl charakter ich znajomos$ci, posta¢ chrzescijanskiego nauczyciela musiata
zwroci¢ szczeg6lng uwage Konstantyna, poniewaz powolal on kilka lat p6zniej Laktancjusza
na wychowawce swojego pierworodnego syna, Kryspusa w Galii: Hic extrema senectute

magister Caesaris Crispi, filii Constantini, in Galia fuit, qui postea a patre interfectus est*®.

Warto jednak sprobowa¢ uporzadkowaé kalendarium zycia Laktancjusza, gdyz okres
od utraty posady nauczyciela w Nikomedii w 303 roku do objecia opieki nad cesarskim
synem mogt trwa¢ nawet kilkanascie lat. Cz¢$¢ badaczy przypuszcza, ze w obliczu
nasilajgcych si¢ przesladowan chrzescijan w Bitynii Laktancjusz opuscit to miejsce i schronit
si¢ w rodzinnej Afryce. Do samego watku ucieczki przed oprawcami odwolywat si¢ sam autor
w czwartej ksiedze Divinae instiutiones, co moze by¢ poszlaka w odnajdywaniu brakujacych

h250

elementow biograficznyc Timothy Barnes twierdzi, ze Laktancjusz przebywat w

Nikomedii co najmniej do 1 maja 305 roku, kiedy to Galeriusz przejal kontrol¢ nad Azja

Mniejszg*!

. W tym czasie mogt uda¢ si¢ do rodzinnej Afryki, gdzie kontynuowat dziatalnos¢
pisarska i dydaktyczng. Stowami Colemana: ,,He [...] abandoned the East in 305/6 for a safer
milieu. Where Lactantius ventured after leaving Nicomedia is debated. Consideration has
been given to Italy, Gaul, Africa, and even elsewhere in Asia Minor. The most convincing
argument to date holds that he feld home to Africa, but this is not uncontested”>*2. Je$li w tym
okresie powrocit w rodzinne strony to, zdaniem Barnesa, mogt tam przebywac nawet do 309
roku, kiedy to wojska Maksencjusza sttumily powstanie Domitiusa Alexandra*?. Wlosok i
Heck sadza za$, ze pozostawal w Nikomedii przez calg dekade w trakcie najwigkszych

prze$ladowan (303-313) i nie odbyt w tych latach zadnej podrézy?>*

. Watek jego obecnosci w
Afryce pomija rowniez w swojej rekonstrukcji Elizabeth DePalma Digeser, twierdzac, ze

bezposrednio z Bitynii przeniost sie do Galii**®. Jesli jednak uwzgledni si¢ uwage Hieronima

24 Hieronymus, De viris illustribus LXXX.

250 Lactantius, Divinae institutiones IV 18, 2: quod cum sciret futurum ac subinde diceret oportere se pati atque
interfici pro salute multorum, secessit tamen cum diseipulis suis, non ut vitaret quod necesse erat perpeti ac
sustinere, sed ut ostenderet quod ita fieri oporteat omni persecutione, ne sua quis culpa incidisse videatur.

231 T.D. Barnes, Constantine..., dz. cyt., s. 176: , Lactantius nevertheless remained in Nicomedia until at least 1
May 305 when Galerius gained control of Asia Minor”.

252 A. P. Coleman, Lactantius..., dz. cyt., s. 17-18.

233 Por. tamze, s. 178: ,,Perhaps he returned to his native Africa in 305 or 306 and completed his Divine Institutes
there but was compelled to flee to Gaul when generals of Maxentius suppressed the rebellion of Domitius
Alexander in 309”.

254 E. Heck, Constantin und Lactanz in Trier — Chronologisches, ,Historia” 58/2009, s. 122-123; A. Wlosok,
L. Caecilius Firmianus Lactantius, w: Handbuch der lateinischen Literatur der Antike. Fiinfter Band:
Restauration und Erneverung. Die lateinische Literatur von 284 bis 374 n. Chr, red. R. Herzog, Munich 1989, s.
377.

235 E.D. Digeser, The making of a Christian Empire..., dz. cyt., s. 135: ,Lactantius probably arrived at
Constantine’s western court between 306 and 310. After 303 he could no longer have continued his association
with the court in Nicomedia and apparently retired. But he seems to have stayed in Nicomedia until 305 or 306

69



o niedostatku, jakiego do§wiadczyl Laktancjusz w tym okresie, to wszelkie dalekie podroze,
jakie mialby odby¢, wydaja si¢ mato prawdopodobne. Mimo rozwazan podejmowanych przez
badaczy, z uwagi na niedostatek zrodet rekonstrukcja zycia Laktancjusza w latach 306-311

moze mie¢ jedynie charakter domystow.

Za pierwszy pewny punkt w tym okresie uzna¢ mozna powotanie Laktancjusza na
stanowisko nauczyciela Kryspusa. Hieronim w Chronicon odnotowuje: Crispum Lactantius
Latinis litteris erudivit’®, natomiast w przytoczonym juz powyzej $wiadectwie z De viriis
illustribus podaje, ze wydarzenie to mialo miejsce, gdy Laktancjusz byt juz w bardzo
podesztym wieku. W ustaleniu czasu nauki Kryspusa pod okiem Laktancjusza pomocna
okazuje si¢ biografia samego cesarskiego syna. Byl on pierworodnym synem Konstantyna i
Minerwiny, pierwszej zony lub konkubiny przysztego cesarza. Urodzit si¢ okoto 300 roku,
niewykluczone, ze mialo to miejsce wlasnie na dworze w Nikomedii, gdzie przebywat jego
ojciec, a nauczat Laktancjusz. Po 307 roku, kiedy Konstantyn przejat wtadz¢ na zachodnich
ziemiach Cesarstwa, a jego syn dorastal w galijskim Trewirze, do miasta tego mial przyby¢
Laktancjusz, aby zaja¢ si¢ jego ksztalceniem. Powszechnie przyjmuje si¢, ze mogt zostaé
powotany na to stanowisko w latach 314-315 lub 317-320, ze wzgledu na zapisek Hieronima
0 péznym etapie jego zycia®’. Jedli Laktancjusz urodzil sic w latach pieédziesigtych lub
sze$¢dziesigtych III wieku, miat wtedy siedemdziesiat lub szes¢dziesiat lat, co odpowiadatoby
w pelni sugestii chrze$cijanskiego kronikarza. Barnes proponuje datowa¢ nauke Kryspusa na
lata 311-312, wskazujac, ze w XXX rozdziale De mortibus persecutorum Laktancjusz
przytacza propagandowa wiadomo$¢ o rzekomej probie zamachu Maksymiana na

Konstantyna®*®. Rozpowszechnianie tej pogtoski ustalo po bitwie przy Moécie Mulwijskim

[...] After that, Lactantius apparently left Bithynia, because he alludes to his experience there in the past tense.
Ultimately, he went to the court at Trier, for Jerome notes that tutored Constantine’s son Crispus”.

256 Hieronymus, Chronicon, ad a. Abr. 2833 (317).

257 Por. T.D. Barnes, Constantine..., dz. cyt., s. 177: ,,The reconstruction of Lactantius’ movements depends very
much on the date at which Constantine appointed him tutor to his son Crispus in Gaul. Jerome, who alone reports
this important fact, states that Lactantius taught Crispus ‘in extreme old age’ and the fact that in his much earlier
Chronicle he attached the note that ‘Lactantius instructed Crispus in Latin letters’ to his entry for the
proclamation of Crispus, Licinius and Constantinus as Caesars on 1 March 317 has conventionally been taken to
imply that he was tutor to Crispus in 317-320 or thereabouts or at least that Constantine summoned him to teach
his son c. 314/315. But a date after 313 only appears plausible if Crispus was born c. 305. In fact, however,
Crispus was born no later than 300 and perhaps as early as c. 295 and he was already commanding armies in the
field as early as 318 or 319, so that Lactantius should have instructed him in Latin literature and Latin rhetoric
some years before 317. Now, while Jerome presumably had good evidence for his statement that Lactantius
taught Crispus in Gaul, his statement that he did so as an extremely old man need rest on nothing more than a
mere guess”.

258 Por. T.D. Barnes, Constantine..., dz. cyt., s. 177: , But the vividness and detail of Lactantius’ narrative of
eastern events in 311-313, on which Heck bases his inference, need prove no more than that he had good
informants in Nicomedia while he was writing On the Deaths of the Persecutors in 314/315. In my view,
incidental remarks in the Divine Institutes indicate that Lactantius left Nicomedia in or shortly after May 305.

70



28 pazdziernika 312 roku, co moze $wiadczy¢ o obecno$ci Laktancjusza w otoczeniu
Konstantyna w tym okresie. Za ta datacja przemawia rowniez to, ze 1 marca 317 roku
Kryspus wraz z Licyniuszem i Konstancjuszem zostali ogloszeni cezarami, za§ w nast¢gpnych
latach wychowanek Laktancjusza odnosit liczne zwyciestwa nad Alemanami i Frankami, co
sprawia, ze malo prawdopodobne wydaje si¢, by w tym okresie pobieral nauki

odpowiedniejsze dla mtodszego wieku?>’.

Pod znakiem zapytania stoi rowniez ostatni etap zycia Laktancjusza, kiedy — wedle
przypuszczen — po 313 roku mogl powroci¢c do Nikomedii w celu ponownego objecia
utraconego dekade wczesniej stanowiska. Mogtoby si¢ to wigza¢ z podpisanym w Mediolanie
przez Konsantyna i Licyniusza porozumieniem, na mocy ktorego chrzescijanie odzyskiwali
odebrane prawa. Brak jednak wystarczajacych zrodet do wuzasadnienia tak istotnego
wydarzenia w biografii chrzeécijanskiego retora®’. Cze$¢ badaczy utrzymuje, ze dzieto De
mortibus persecutorum pisane byto w Bitynii w latach 313-315, a sam Laktancjusz mogt
mieszkaé tam az do swojej $mierci’®!. Niektorzy za$ odrzucaja zalozenie o powrocie
uczonego na Wschod, twierdzac, ze zmart podczas pobytu w Trewirze?s2. Bez wzgledu na

263 choé

przyjete miejsce, Smier¢ Laktancjusza nastgpita raczej nie pozniej niz w 325 roku
Franciszek Draczkowski wskazuje na rok 330°°*, natomiast Jan Czuj jako date graniczng
proponuje nawet rok 340°%. Za wczeéniejsza data $mierci przemawia¢ moze brak zgodnosci

pogladow teologicznych zawartych w Divinae institutiones z nicejskim wyznaniem wiary,

The next firm chronological pointer is Lactantius’ account of Maximian’s alleged attempt to assassinate
Constantine while he slept, which repeats a propaganda story invented in 311, but only current as the official
story of Maximian’s death until the Battle of the Milvian Bridge on 28 October 312, after which Constantine’s
propaganda machine went into reverse and began to rehabilitate the memory of his father-in-law which had been
abolished in 311. From this it follows that it was in 311 and 312 that Lactantius was teaching Crispus, and
doubtless conversing frequently with his pupil’s father”.

29 Por. A.P. Coleman, Lactantius..., dz. cyt., s. 22: ,Further, it is much more likely that Lactantius was engaged
by Constantine to tutor his eldest son Crispus between 310 and 313. The presumptive heir to the throne of
Constantine was endowed with the title of Ceasar in 317 and would no have require Lactantius’ instruction after
that point.

260 por. T.D. Barnes, Constantine..., dz. cyt., s. 178: ,Lactantius certainly did not accompany Constantine to
Rome in 312. Moreover, under the terms of the agreement which Constantine and Licinius reached in Milan in
February to extend to the Roman Empire east of Italy the full restoration of the rights and property of Christians
of which they had been deprived in 303, but Constantine had restored in 306, Lactantius became entitled to
resume possession of the municipal chair of rhetoric in Nicomedia which he had forfeited in 303. Since
Lactantius was a poor, he surely availed himself of the opportunity to recover a secure income, returned to
Nicomedia in 313 and remained there until the end of his life”.

261 Por. E. Heck, Constantin und Lactanz..., dz. cyt., s. 122-123; A. Wlosok, L. Caecilius Firmianus
Lactantius..., dz. cyt., s. 377.

262 por. J. Czuj, Wstep..., dz. cyt., s. 10.

263 Por. A.P. Coleman, Lactantius..., dz. cyt., s. 28; T. D. Barnes, Constantine..., dz. cyt., s. 178.

264 Por. F. Draczkowski, Patrologia, Pelplin-Lublin 1998, s. 150.

265 Por. J. Czuj, Wstep..., dz. cyt., s. 10: , Nie da si¢ $cisle okresli¢, kiedy udat sie do Trewiru, jak tam diugo
przebywat; prawdopodobnie bawit tam do konca zycia, a wigc moze od r. 307/8 do r. 340”.

71



cho¢ wiadomo, ze autor nanosit w tym dziele poprawki jeszcze na poczatku drugiego

266

dziesigciolecia IV wieku Zagadnienie to, podobnie jak inne kwestie dotyczace

poszczegdlnych pism, zostanie rozwinigte w dalszej czesci rozdziatu.

Opera

Pisma Laktancjusza mozna podzieli¢ na dwa okresy wedlug czasu ich powstania:
przed i po nawroceniu pisarza. Teksty z tego pierwszego, z racji ze nie zachowaty si¢ do
naszych czasoéw, pozostaja dla nas niedostgpne, cho¢ styl i liczne odwotania do literatury
klasycznej obecne w utworach z drugiego okresu rzucaja nieco $wiatta na charakter jego
tworczosci, jakim mogly cechowaé si¢ utracone dzieta. Do pierwszego okresu nalezg pisma,
ktérych tytuly przekazal Hieronim w omawianym powyzej fragmencie De viriis illustribus,
cho¢ mozna $miato zatozy¢, ze Laktancjusz mdgl napisa¢ ich znacznie wigcej, szczegolnie w

czasie mtodosci spedzonej w Afryce. W interpretacji Jerzego Wojtczaka-Szyszkowskiego:

Jest rzecza oczywista, ze Swietna kariera Afrykanczyka nie opierata si¢ wylacznie na jego
niekwestionowanych zdolnosciach jako méwcy: publiczne wystgpienia tak w Afryce, jak,
by¢ moze w Italii, a moze nawet w samym Rzymie, skad tatwiej mogla dotrze¢ do
cesarza wies¢ o jego talencie, wymagaly nieprzecigtnego przygotowania do zawodu, a

konkurencja byta duza, gdyz liczba méwcow w owym czasie byta znaczna®®’.

Jako mtody retor Laktancjusz musial uktada¢ 1 spisywa¢ wiele mow, 1 nawet jesli nie
wystepowal z nimi publicznie, to szkolit w ten sposdb swoj warsztat literacki. Z pewnoscig
jako uczef, a nastgpnie miody nauczyciel literatury i wymowy probowat swoich sit

wielokrotnie w sztuce poetyckie;j.

Pierwsze dzieto Laktancjusza, znane wylacznie z przekazu Hieronima 1 opatrzone
tytulem Symposium, nie zachowato si¢ do naszych czaséw. W osiemnastowiecznej erudycji
podejmowano jednak proby identyfikacji tego zaginionego utworu z pdznoantycznym

zbiorem zagadek Aenigmata, przypisywanym Symfozjuszowi. Inicjatorem tej koncepcji byt

266 Por. J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstep..., dz. cyt., s. 8: ,Pozostaje nam zatem, gdy chodzi o biogram
Laktancjusza, watle oparcie na pozostawionych przez niego utworach. Z tych za$§ najobszerniejsze to Divinae
institutiones — tytul ttumaczony zazwyczaj jako Podstawy nauki Bozej, co, biorgc pod uwage jego zawartosc,
wyraza jedynie checi autora, a podczas lektury utworu czytelnik przekonuje si¢, ze nie zastgpily one braku
podstawowych wiadomos$ci zawartych w ksztattujacym sie wowczas oficjalnym Wyznaniu Wiary i znajomosci
innych elementéw doktryny Kosciota, bo trudno przypusci¢, by dzieto w takim ksztalcie powstato po roku 325,
gdy nicejskie Credo bylo juz opublikowane”.

267 J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstep..., dz. cyt., s. 8.

72



niemiecki uczony Christophus Augustus Heumannus, ktéry we wstepie do wydania z 1722

roku wyrazil przekonanie, ze oto udato si¢ odzyskac zaginione dzieto Laktancjusza:

Offero tibi, lector, libellum in primis lepidum atque elegantem, quem Lactantio, viro iis,
quaesupersunt, ingenii monumentis elogium Christiani Ciceronis, merito, haud dubitanter
vindico, praceunte quidem nemine, sed secutis iam viris quibusdam ingenio et doctrina

praestantisfimis, ac secuturis (ita equidem auguror) cordatis omnibus, qui, quae continuo

afferam, argumenta aestimare incorrupto iudicio voluerint®®®,

Poglad ten, mimo podejmowanych prob argumentacji na rzecz autorstwa pisarza z Afryki,
zostal jednomys$lnie odrzucony i nie zyskat uznania wsrdd uczonych kolejnych stuleci. Cho¢
brak dzi§ zaréwno tekstu Laktancjusza, jak 1 jakichkolwiek $wiadectw dotyczacych jego
tresci, juz sam tytul dzieta wskazuje na filozoficzne zainteresowania autora. Wsrod
najbardziej oczywistych inspiracji, do ktérych dzieto to moglto — chocby czgsciowo —
nawigzywac, znajduja si¢ klasyczne juz wowczas utwory o tym samym tytule: Xvumodciov
autorstwa Platona i1 Ksenofonta, Xvunociokd Plutarcha z Cheronei czy najblizsze czasom
Laktancjusza Agitvocogiotai Atenajosa z Naukratis, powstale w pierwszych dekadach III
wieku. Zwtaszcza ten ostatni utwor, odznaczajacy si¢ wysokim stopniem retoryzacji oraz
szerokim zakresem tematycznym, mogt stanowi¢ dla wcigz bardzo mlodego woéwczas
Laktancjusza istotny impuls tworczy?®®. Filozoficznych aspektéw ucztowania mozna
doszuka¢ si¢ u ulubionego autora lacinskiego omawianego pisarza, Cycerona. W jednym z

listow do Paetusa pisat on o szczegdlnym 1 glebszym znaczeniu ucztowania:

sed me hercule, mi Paete, extra iocum moneo te, quod pertinere ad beate vivendum
arbitror, ut cum viris bonis, iucundis, amantibus tui vivas. nihil est aptius vitae, nihil ad
beate vivendum accommodatius. nec id ad voluptatem refero sed ad communitatem vitae
atque victus remissionemque animorum, quae maxime sermone efficitur familiari, qui est
in conviviis dulcissimus, ut sapientius nostri quam Graeci; illi coundcia aut covdeinva, id
est compotationes aut concenationes, nos 'convivia,' quod tum maxime simul vivitur.
vides ut te philosophando revocare coner ad cenas. cura ut valeas; id foris cenitando

facillime consequere?”°.

268 Lactantius, Symposium: Sive Centum Epigrammata Tristicha Aenigmatica, praefatio, red. C.-A. Heumannus,

Hanoverae 1722.

269 Por. J. Paulas, How to Read Athenaeus’ Deipnosophists, ,,The American Journal of Philology” 133 (3)/2012,
s. 406: ,,The Deipnosophists are intellectual diverse places in the empire and represent various fields of study,
such as medicine, music, literature, and philosophy. These intellectuals gather together to recite and talk about
literary and scholarly representations of dinner parties”.

270 Cicero, Epistulae ad familiares 1X 24, 3; red. L.C. Purser, Oxford 1961.

73



Cyceron zwraca w tym fragmencie uwageg, ze istota uczty nie jest wcale oddawanie si¢
rozkoszy czy ,,wspolne picie”, na co wskazuje etymologicznie grecki rzeczownik copmnodciov,
lecz wspdlne ,,przebywanie ze soba” (convivere). Cho¢ zaro6wno tresé, jak i struktura dzieta
pozostaja nieznane 1 rekonstruowane jedynie na podstawie przypuszczen, z duzym
prawdopodobienstwem mozna przyjac, ze jego autor odnidst si¢ tam do wspomnianych

utworow tradycji sympozjalne;.

Kolejnym utworem wspomnianym przez Hieronima byt ‘Odowtopwdév —
autobiograficzny opis podrézy Laktancjusza z rodzinnej Afryki do Nikomedii, napisany
heksametrem. Na podstawie zachowanych zrodet literackich, do ktérych autor chetnie si¢
odwotywat, zasadne wydaje si¢ przypuszczenie, ze wzorowal to dzieto na fragmentach
pierwszych ksiag Eneidy Wergiliusza, opisujacych wedrowke Eneasza. Przemawia za tym
roéwniez zbiezno$¢ trasy, jaka musiat pokonaé Laktancjusz, wyptywajac zapewne z jednego
z portéw prowincji Africa Proconsularis — by¢ moze nawet z samej Kartaginy — do Nikomedii
w Azji Mniejszej, na terenie utozsamianym w starozytnosci z miejscem upadku Troi
zburzonej przez Grekow. Dokladniejszy opis lub charakterystyka tego zaginionego dzieta nie
sa dzi§ jednak mozliwe z uwagi na catkowity brak informacji, mogacych przyblizy¢ jego

tresc.

Kolejny utwoér, wymieniony w cytowanym powyzej katalogu 1 noszacy tytut
Grammaticus, mogt powstac jako rodzaj szkolnego podrecznika przeznaczonego dla uczniow
Laktancjusza. Samo okreSlenie grammaticus w historil literatury czesto przypisywano
stynnym nauczycielom i autorom podrgcznikdw obejmujacych tematycznie zagadnienia z
teorii literatury czy wymowy. Przyktadami takich tworcow byli migdzy innymi: Diomedes
Grammaticus, zyjacy w IV wieku — autor traktatu De Oratione et Partibus Orationis et Vario
Genere Metrorum, czy tworzacy w tym samym wieku grecki pisarz Ammonius Grammaticus,
spod ktorego piora wyszta rozprawa Ilepi Oopoimv kai dapopwv Aéewv o wyrazeniach
synonimicznych w jezyku greckim. W swoim dziele Laktancjusz mogt rowniez, oprocz
innych zagadnien retorycznych, podejmowac kwestie zwigzane ze znaczeniem wyrazow, na
co wskazuje jego szczegdlna wrazliwos¢ jezykoznawcza obecna w Divinae institutiones, na

przyktad we fragmencie objasniajacym semantyke greckich stow ypiot6c®’! czy Adyog®’?.

27! Lactantius, Divinae institutiones 1V 7, 7: verum quoniam Graeci veteres ypicoOou dicebant ungui, quod nunc
Glstpsovor , sicut indicat Homeri versus ille: todc 8' émsi obv Supai Aodoav kot ypiocay éaiw, ob hanc rationem
nos eum Christum nuncupamus, id est unctum, qui Hebraeice Messias dicitur. unde in quibusdam Graecis
scripturis, quae male de Hebraeicis interpretatae sunt, §leiuuévog scriptum invenitur, 6ro 100 dleipeabtor.

74



Chronologicznie najwczes$niejszym z zachowanych tekstow apologety jest jego
pierwsze dzieto chrzescijanskie, napisane juz po utracie stanowiska na cesarskim dworze.
Tytut tego tekstu juz w katalogu Hieronima wystgpuje w dwoch wariantach — De opificio Dei
oraz De formatione hominis, cho¢ we wspotczesnych wydaniach przyjmuje si¢ zazwyczaj
wylgcznie ten pierwszy. Datg jego powstania mozna wigza¢ z okresem rozpoczecia
przesladowan, a wiec 303 lub 304 rok, o czym informuje nas autor w cytowany wczesniej

wstepie?’3.

Tekst adresowany do doroslego juz wowczas ucznia Demetriana stanowi
zapowiedz wielu tematow, ktérymi zajmie si¢ w swoich przysztych pismach, a bedg nimi np.
rzady Opatrzno$ci Bozej w historii, celowos$¢ stworzenia, polemika z epikurejska kosmologia
i etyka czy rozumienie chrzescijanstwa jako prawdziwej filozofii. W tekscie spotyka¢ mozna
juz na poczatku zapowiedz powstania wielkiego dzieta apologetycznego, majacego stanowié
rodzaj podrecznika chrze$cijanskiej filozofii: Apud quem nunc profiteor, nulla me necessitate
vel rei, vel temporis impediri, quominus aliquid excudam, quo philosophi nostrae sectae,

quam tuemur, instructiores doctioresque in posterum fiant*'*

. Osig refleksji w De opificio Dei
pozostaje za$ opis doskonaloSci stworzenia objawiajacej si¢ w integralnym zespoleniu

uzytecznoéci i pickna poszczegodlnych elementéw $wiata widzialnego?’.

W pierwszych rozdziatach Laktancjusz wyraza przekonanie o szczeg6lnym uktadzie i
proporcji cztonkéw ciat zwierzat 1 ludzi. Twierdzi nawet, ze jesli co$ zostaloby z niego odjete,
statyby sie one niezdolne do wiasciwego funkcjonowania oraz odrazajace?’®. Swiat i istoty
zywe s3 wigc rozpatrywane jako rodzaj skonczonego dzieta sztuki — opificium. Rzeczownik
ten, jak 1 wywodzacy si¢ z tego samego zrodtostowu wyraz opifiex stanowig gtowny punkt

7

odniesienia w linii argumentacyjnej Laktancjusza®’’. Boég jako architekt i stworca jest

potraktowany jako wielki artysta odpowiedzialny za kazdy szczegdt swojego dziela sztuki,

272 Lactantius, Divinae institutiones 1V 9, 1-3: Sed melius Graeci Jéyov dicunt quam nos verbum sive sermonem,
Aoyog enim et sermonem significat et rationem, quia ille est et uox et sapientia dei. hunc sermonem divinum ne
philosophi quidem ignorauerunt, siquidem Zenon rerum naturae dispositorem atque opificem universitatis
Aoyov praedicat, quem et 'fatum' et 'mecessitatem rerum' et 'deum' et 'animum louis' nuncupat, ea scilicet
consuetudine, qua solent lovem pro deo accipere. sed nihil obstant verba, cum sententia congruat veritati.

273 Zob. przypis 238.

274 Lactantius, De opificio dei 1 1.

275 Por. Lactantius, De opificio Dei 111 4.

276 Por. Lactantius, De opificio Dei 11 7-8: Nam si in homine ferinos dentes, aut cornua, aut ungues, aut ungulas,
aut caudam, aut varii coloris pilos addidisset; quis non sentiat quam turpe animal esset futurum, sicut muta, si
nuda et inermia fingerentur? Quibus si detrahas, vel naturalem sui corporis vestem, vel ea quibus ex se
armantur, nec speciosa poterunt esse, nec tuta, ut mirabiliter, si utilitatem cogites, instructa, si speciem, ornata
videantur: adeo miro modo consentit utilitas cum decore.

27T M. lJesiotr, Wstep..., dz. cyt., s. 15: ,termin ten w literaturze tacifiskiej jest bardzo rzadki, a w czasie, gdy
pisat Laktancjusz, mogt si¢ wydawac archiczny. Autor nie uzywa go w swoim dziele ani razu, postugujac si¢
jedynie pochodnym od niego rzeczownikiem opifex, ktorym okresla Boga-Stworce. Jest kalka greckiego

dpovpyog.

75



ktorego szczytem jest sam cztowiek. Chociaz widoczny jest w wywodzie Laktancjusza
pierwiastek dualistyczny®’®, a w jednym miejscu nawet za istote czlowieczefnstwa uwaza samg
dusze?”, to jednak najwiecej miejsca po$wieca ludzkiemu ciahu, do ktorego nie odnosi sie z
pogarda, jaka mozna spotkaé u niektorych pisarzy chrzescijanskich tego okresu®*’. Cztowiek
jest tu przedstawiony jako istota wybrakowana pod wzglgdem naturalnych predyspozycji
przypisanych zwierzgtom. Nie posiada pazurdéw, pior, skrzydet ani ktow niezbednych do
przetrwania i obrony, ale wyposazony zostat w rozum — zrodto zdolno$ci myslenia i

281

postugiwania si¢ mowa~®'. Widoczne sg tu szczegdlnie nawigzania do mysli Platona i wielu

klasycznych autoréw, rozwazajacych ten aspekt filozoficznej antropologii®®?

Dzieto od pierwszych rozdzialéw prowadzone jest jako polemika wobec pogladow
epikurejczykow, upatrujacych w stworzeniu fatalistycznego przekonania o przypadkowym
ukladzie atoméw w §wiecie oraz o tragicznym losie czlowieka pozostajacego bezbronnym

wobec wszechobecnej brutalno$ci?®®. Te linie argumentacji Laktancjusz zapozycza z drugiej

278 Dualizm w my$li Laktancjusza obejmuje nie tylko kwesti¢ antropologiczna, lecz, na podstawie niektorych
fragmentow widac¢, ze obejmuje rowniez watki kosmologiczne (por. tamze, s. 21-22; B. Bakhouche, Pour en
finir avec les , additions dualistes” chez Lactance? w: Le , De opificio Dei”: Regards croisés sur
I"anthropologie de Lactance, red. B. Bakhouche, Saint-Etienne 2007, s. 105-129).

27 Por. Lactantius, De opificio Dei 1 11.

280 Zob. A. Muszala, Ciato ludzkie w starozytnosci chrzecijarnskiej, ,,Forum Teologiczne” 10/2009, s. 37-48;
Zob. P. Brown, Cialo i spofleczenstwo. Mezczyzni, kobiety i abstynencja seksualna we wczesnym
chrzescijanstwie, przet. 1. Kania, Krakéw 2023, passim.

281 Por. Lactantius, De opificio Dei 11 3-6: Singulis autem generibus, ad propulsandos impetus externos, sua
propria munimenta constitvit; ut aut naturalibus telis repugnent fortioribus, aut quae sunt imbecilliora,
subtrahant se periculis pernicitate fugiendi, aut quae simul, et viribus, et celeritate indigent, astu se protegant,
aut latibulis sepiant. Itaque alia eorum, vel plumis levibus in sublime suspensa sunt, vel suffulta ungulis, vel
instructa cornibus; quibusdam in ore arma sunt dentes, aut in pedibus adunci ungues, nullique munimentum ad
tutelam sui deest. Si qua vero in praedam maioribus cedunt, ne tamen stirps eorum funditus interiret, aut in ea
sunt relegata regione, ubi maiora esse non possunt; aut acceperunt uberem generandi foecunditatem, ut et
bestiis, quae sanguine aluntur, victus suppeteret ex illis, et illatam tamen cladem, ad conservationem generis,
multitudo ipsa superaret. Hominem autem, ratione concessa, et virtute sentiendi atque eloquendi data, eorum,
quae caeteris animantibus attributa sunt, fecit expertem, quia sapientia reddere poterat, quae illi naturae
conditio denegasset, statvit nudum, et inermem, quia et ingenio poterat armari, et ratione vestiri. Ea vero ipsa,
quae mutis data, et homini denegata sunt, quam mirabiliter homini ad pulchritudinem faciant, exprimi non
potest.

282 7ob. Plato, Protagoras 321a-b; red. J. Burnet, Oxford 1903: adtd avtd £cmlev: kol TGALA oBTOC EMOVIGRHV
gvepev. tadta 8¢ Eunyavato gvAaPelav Exov un Tt yévog diotwdein: £medn 8¢ adtolg AAANA0EOOPIDY dlapuydg
gmnpkeoe, TPOG TAG €k A0g dpag evpdpeloy Eunyavato ApElevvLg avtd mokvaig te OpiElv kol otepeolg
déppacty, ikavoig pev apdvar yedva, dvvatoig 8¢ kol kavpata, Kol gig edvag iodow dnmg Hrapyot To adTd
TadTO OTPOUVT Oikelo T& Kol OTOEUNG EKACTE: Kol VTOd®V TO PEV OmMATG, T 08 OpIElV Kol SEPLOCLY GTEPEDTS
Kol Gvaipolg. tovvtedfev TPOPaG dArotg aMag €€emdplev, 10lg pev ék yiig Potdvny, GALolg 0 dEvEpmV
Kkaprove, Toig 6¢ pilag: €0t &’ oig Edwkev eivatl Tpoenv {dwV GAL®V Bopdv: Kol Tolg Hév dAtyoyoviav Tpociye,
T0i¢ &’ AvaAlokopuévolg Vo TovT®V ToAvyoviav, cotnpiav @ yével mopilwv; zob. K. Morgan, Myth and
philosophy from the Presocratics to Plato, Cambridge 2000, passim.

283 Por. Lactantius, De opificio Dei 11 1-2: Queruntur, hominem nimis imbecillum et fragilem nasci, quam
caetera animalia nascuntur; quae ut sunt edita ex utero, protinus in pedes suos erigi, et gestire discursibus,
statimque aeri tolerando idonea esse, quod in lucem naturalibus indumentis munita processervint: hominem
contra, nudum, et inermem tanquam ex naufiragio in huius vitae miserias proiici et expelli; qui neque movere se
loco, ubi effusus est, possit, nec alimentum lactis appetere, nec iniuriam temporis ferre, itaque naturam, non

76



ksiegi De natura deorum Cycerona, w ktorej przedstawiona zostala stoicka interpretacja roli
Opatrzno$ci w procesie kreowania $wiata, ukazana w opozycji do kosmologii epikurejskiej,
za$ poglady Epikura przytacza na podstawie De rerum natura Lukrecjusza®®*. Cho¢ na
przetomie III 1 IV wieku szkota Epikura nie odgrywata juz tak znaczacej roli jak kilka stuleci
wczesniej, za zycia Cycerona, to jednak jej idee — zwlaszcza atomizm i deterministyczne
ujecie stworzenia — zdaja si¢ by¢ nadal reprezentatywne dla $wiatopogladu poganskich elit
tego okresu. Przyktadem tego typu postawy ideowe;j jest posta¢ Cecyliusza z dialogu Octavius
Minucjusza Feliksa — tekstu z pewnoscig znanego Laktancjuszowi, do ktorego si¢
odwolywal?®®. Przedstawione w nim poglady mlodego poganina prezentowane byly tak, aby

uchwycié¢ typowy obraz $wiata wyksztalconej klasy Rzymian®®®.

Elementy doktryny
epikurejskiej, zaréwno w Octaviusie, jak 1 w De opificio Dei, przedstawiane czesto w
przesmiewczy sposob, ukazywane byly nie tyle jako wizja niezgodna z chrzescijanstwem, co

z racjonalnoscig jako taka.

Szczegotowy opis dzialania ludzkich organow, ktéry Laktancjusz rozpoczyna
w rozdziale VII, cho¢ moze wyda¢ si¢ nadmiernie drobiazgowy, nie powinien by¢ jednak
interpretowany jako przyklad Scisle biologicznego wyktadu. Tak potraktowat go w swojej
klasycznej monografii Lactance: Etude sur le mouvement philosophique et religieux sous le
regne de Constantin René Pichon, starajac si¢ systematycznie zaklasyfikowa¢ opis dokonany
przez chrzescijanskiego autora?®’. Jak twierdzi na temat Laktancjusza Malgorzata Jesiotr:
»Najprawdopodobniej, piszac o ludzkim organizmie, czerpal wiedz¢ z powszechnie
dostgpnych podrecznikow medycznych, ale interesowato go nie tyle ujgcie stricte
przyrodnicze, co raczej filozoficzne?®®. Taki punkt widzenia wydaje siec wtasciwym kluczem

interpretacyjnym dla zrozumienia intencji stojacych za powstaniem De opificio Dei — tekstu

matrem esse humani generis, sed novercam, quae cum mutis tam liberaliter se gesserit, hominem vero sic
effuderit, ut inops, et infirmus, et omni auxilio indigens, nihil aliud possit, quam fragilitatis suae conditionem
ploratu ac fletibus suis ominari: scilicet, Cui tantum in vita restet transire malorum.

284 Por. P.A. Roots, The opificio Dei: The workmanship of God and Lactantius, ,,Classical Quarterly” 37/1987,
s. 473.

285 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 22.

286 Por. Minucius Felix, Octavius V 6-7; red. G.H. Rendall, London 1931: Sed quatenus indulgentes insano atque
inepto labori ultra humilitatis nostrae terminos evagamur et in terram proiecti caelum ipsum et ipsa sidera
audaci cupiditate transcendimus, vel hunc errorem saltem non vanis et formidulosis opinionibus implicemus.
Sint principio omnium semina natura in se coeunte densata, quis hic auctor deus? Sint fortvitis concursionibus
totius mundi membra coalita, digesta, formata, quis deus machinator? Sidera licet ignis accenderit et caelum
licet sua materia suspenderit, licet terram fundaverit pondere et mare licet influxerit e liquore unde haec religio,
unde formido, quae superstitio est?

287 Por. R. Pichon, Lactance: Etude sur le mouvement philosophique et religieux sous le régne de Constantin,
Paris 1901, s. 271-272; por. M. Jesiotr, Wstep..., dz. cyt., s. 19: ,,Drobiazgowe wydzielenie z tekstu opisu
poszczegolnych czesci ciata i ich funkcji, a takze rozwazan na temat charakteru duszy i ducha oraz krytycznych
uwag dotyczacych Epikura nie przybliza czytelnikéw do tego, by dostrzec zamyst autora”.

288 Tamze., s. 28-29.

77



majgcego charakter filozoficznego protreptyku adresowanego do ucznia imieniem Demetrian,
a fragment szczegotowego opisu ludzkiego ciata mozna odczyta¢ jako rodzaj medytacji nad

289

pigknem dzieta Opatrzno$ci lub kunsztownym popisem retorycznym~*. Na szczegdlng uwage

zashluguje¢ zawarty w tekscie temat boskiego pochodzenia:

Cum igitur statuisset Deus ex omnibus animalibus solum hominem facere coelestem,
caetera universa terrena, hunc ad coeli contemplationem rigidum erexit, bipedemque
constitvit, scilicet ut eodem spectaret, unde illi origo est [...] Hominis itaque solius recta
ratio, et sublimis status, et vultus Deo patri communis ac proximus, originem suam,

fictoremque testatur®*.

Zdaniem Afrykanczyka ludzie ze swojej natury zastuguja na miano istot niebieskich,
pokrewnych samemu Bogu. Pigkno i1 proporcje obecne w czedciach ciala stanowig
powszechny wzor odzwierciedlajacy boski zamyst samego Stworcy. Laktancjusz, podobnie

jak Cyceron®!

, Zwraca uwage na gotowos$¢ zmystow 1 czesci ciata do postrzegania pigkna
(oczy, uszy) oraz tworzenia go (r¢ce). Odtwarzanie pigkna jest dla Laktancjusza przyktadem
dzialania rozumnego, a wiec boskiego. Ten sposob rozumienia ratio autor czerpie z mysli
Cycerona lub od stoikow, wedle ktorych pokrewienstwo cziowieka z Bostwem polega na
wspotuczestnictwie w boskim rozumie®*?. Jego praktyczne zastosowanie w codziennym zyciu
cztowieka przejawia si¢ zar6wno w umiejetnosci ochrony przed niebezpieczenstwem, jak i w
potrzebie ozdabiania: cum semel concessa ratio naturae munus possit implere: quae quidem
tantum valet ad ornandum tuendumque hominem, ut nihil potuerit maius ac melius a Deo
dari**. Szczegolnie interesujacy jest ten drugi aspekt — wezwanie do ozdoby Zycia jawi sig tu
jako boski imperatyw wpisany w sama natur¢ cztowieka. Odtwarzanie pigkna moze by¢ tu
rozumiane jako dziatanie nasladujace stworczy akt Boga. Warto podkresli¢, ze podzial na
»~tworzenie” 1 ,,stworzenie” obecny w poézniejszej teologii odnosi si¢ do specyfiki jezyka
hebrajskiego i $wiadomosci ludéw semickich?®*. Na gruncie jezyka tacinskiego czy greckiego

czasowniki okreslajace akt stworczy creare 1 moielv nie zawieraja wyszczegolnienia na

289 Zob. M. Perrin, Lactance. L ouvrage du Dieu créateur, Paris 1973, passim.

20 Lactantius, De opificio Dei VII 1.

1 Por. Cicero, De natura deorum 11 14. 37, red. O. Plasberg, Leipzig 1917: Ipse autem homo ortus est ad
mundum conteplandum et imitandum.

292 Por. B. Lapicki, Etyczna kultura..., dz. cyt., s. 54: ,,Cyceron nie tylko podkre$la rowno$¢ bogdw i cztowieka
wobec prawa, lecz idzie jeszcze dalej i wysuwa teze o podobienstwie, a nawet pokrewienstwie cztowieka i boga
[...] Stad stownictwo, ktére obdarza cztowieka mianem «vir divinusy», «vir sanctus». Nasuwa si¢ pytanie, gdzie
lezy zroédto wzglednej rownosci boga i cztowieka i ich podobienstwa? Odpowiedz Cycerona: zard6wno boga
i cztowieka charakteryzuje ta sama cecha — rozum (ratio) jako czynnik tworczy i porzadkujacy”.

293 Lactantius, De opificio Dei 111 14.

2% Por. G.J. Wenham, Genesis I — 15, Dallas 1987, s. 14.

78



tworzenie przez Boga i przez cztowieka. Kontekst ten pozwala zrozumieé, ze zdaniem
Laktancjusza ludzkie dzialanie nie tylko imituje, lecz niejako przedluza boska kreacje w
swiecie. Taka interpretacja niezwykle dowarto$ciowuje proces tworczy artysty czynigc go

boskim???

. Mozna wigc zalozyC, ze zawarta w De opificio Dei intuicja dotyczaca natury
cztowieka mogta dostarczy¢ wiele inspiracji do refleksji nad teologiczng interpretacja dzieta
sztuki w ramach wczesnego i nowozytnego chrzescijanstwa®’®. Z pewnoscig jednak byt to
pierwszy glos podnoszacy humanistyczne podejscie do roli pigkna ludzkiego ciata, boskiego
postannictwa artysty czy teologicznej wartosci dzieta sztuki w chrzescijanskiej literaturze

tacinskiej*””.

Kolejng publikacja Laktancjusza byly Divinae institutiones — jego najwazniejszy
1 najobszerniejszy tekst, nad ktérym prace rozpoczely si¢ najpewniej zaraz po ukonczeniu De

opificio Dei, czego zapowiedzZ pojawia si¢ w zakonczeniu tego utworu:

Haec ad te, Demetriane, interim paucis, et obscurius fortasse quam decvit, pro rerum ac
temporis necessitate peroravi; quibus contentus esse debebis, plura, et meliora laturus, si
nobis indulgentia coelitus venerit. Tunc ergo te ad verae philosophiae doctrinam, et
planius, et verius cohortabor. Statui enim, quam multa potero, litteris tradere, quae ad
vitae beatae statum spectent; et quidem contra philosophos, quoniam sunt ad

perturbandam veritatem perniciosi et graves>%®,

W zamysle autora przedsigwzigcie to miato petni¢ role dzieta apologetycznego 1 zarazem
stanowi¢ powszechny podrecznik chrzescijanskiej filozofii. Poczatek jego powstawania
mozna datowa¢ na lata 303-304, a wigc tuz po rozpoczgciu sie trwajacych dekade
przesladowan. Tyle tez najpewniej zajeto mu pisanie siedmiu ksiagg swojego opus magnum,
cho¢ przypuszcza si¢, ze jeszcze w pdzniejszych latach dokonywal poprawek, czego owocem
byta druga autorska redakcja traktatu, w ktorej znalazly si¢ dedykacje dla cesarza

Konstantyna oraz dodatki dualistyczne, odnoszace si¢ do problematyki natury dobra i zta w

295 Poglad na bosko$¢ procesu stworczego byla szczegolnie chetnie podejmowana przez wloskich artystow
i filozofow wieku XV 1 XVI. Zob. J. Biatostocki: Homo creator. Poglgdy na boskq moc artysty okoto 1500 r., w:
Kultura sredniowieczna i staropolska, Warszawa 1991, s. 25-30.

2% ML.K. Strzelecka, Teologia sztuki sakralnej, ,,Studia Theologica Varsaviensia” 6 (2)/1968, s. 55: ,,Czlowiek,
przetwarzajac materie w tworczosci artystycznej, dodaje jej doskonatos$¢ jakiej przedtem nie miata — czyni z
niej byt intencjonalny. Pozostawia w niej co§ z siebie a przez, to samo co$ z Boga, ktérego jest obrazem.
Humanizuje materig. A jesli Swiadomym aktem odnosi ja do Boga, takze ja sakralizuje czy konsekruje”.

27 J. Kurowicki, Czlowiek jako dzieto sztuki, Bég jako artysta. Uwagi nad teologiq sztuki Laktancjusza w
traktacie De opificio Dei, w: Szkice o antyku, vol. VIII: Sztuka [w] antyku. Interpretacje i realizacje motywow
antycznych na przestrzeni wiekow, Katowice 2023, s. 36.

28 Lactantius, De opificio dei 1 1.

79



299 Niekiedy badacze podwazali ich autentyczno$é¢>®. Zdaniem Pichona pochodzity

Swiecie
jednak od samego Laktancjusza, lecz zostaty usuni¢te w drugiej potowie IV wieku przez
biskupa Lucyfera z Calaris, znanego z walki z arianami, co ttumaczy p6zniejsze dwa warianty
tekstu®’!. Wedtug Hecka sa one $wiadectwem niedokonczonej drugiej redakcji, nad ktora
Laktancjusz miat pracowa¢ az do swojej $mierci w polowie lat dwudziestych III wieku 1 ta

interpretacja do dzi§ wydaje sie najczesciej przyjmowana przez naukowcow>.

Sam tytut traktatu nawigzywat do tradycji institutiones, czyli pouczen i podrecznikow
w zakresu prawa. Wsérod najpopularniejszych owczesnych utwordw tego typu znajdowaly si¢
takie pozycje, jak Institutiones sive Elementa Ulpiana czy Institutiones Gajusza. Oczywiscie
w innych dziedzinach rowniez spotyka si¢ tytuly powstale od czasownika instituere, czego
przyktadem jest szczegdlnie bliskie profesji retorycznej Laktancjusza [Institutio oratoria
Kwintyliana O celowym nawigzaniu do rzymskiej tradycji pisze sam autor, dazac do
przedstawienia petni duchowego prawa objawionego w chrzescijanstwie’®. Prawo nie jest
w tym przypadku potraktowane jedynie metaforycznie, lecz ukazuje mentalno$¢ rzymskiej
elity, ktéra w Prawie Bozym dostrzegata punkt odniesienia zarowno dla wiasciwego
postepowania w Zyciu prywatnym, jak i dla ksztattowania ustawodawstwa panstwowego>%*.

Drugi czton tytutu — przymiotnik divinae wskazuje na charakter i tematyke pracy, cho¢

2% Por. L. Halida, Wprowadzenie, w: Laktancjusz, Boskie pouczenia ksiegi I-I1I, Krakow 2022, s. 11: ,,Redakcje
Boskich pouczen mozna zatem datowaé mniej wigcej na okres miedzy rokiem 303 a 304, czyli po wybuchu
przesladowan i po napisaniu O Bozym dziele stworzenia, do ktoérego Laktancjusz nawigzuje w Diu. Inst. 2, 10, 15
jako do dzieta niedawno ukonczonego, a rokiem 311, czyli wydaniem edyktu tolerancyjnego Galeriusza, lub
313, czyli zawarciem umowy mediolanskiej. Dzieto przekazane zostalo w manuskryptach w dwoch wersjach —
pierwszej, krotszej i drugiej, poszerzonej o tak zwane dodatki dualistyczne traktujace o wspotistnieniu dobra i
zta oraz o majace pochwalny charakter zwroty do cesarza Konstantyna. Sposrdd kilku proponowanych teorii na
temat pochodzenia owych uzupelnien za najbardziej prawdopodobne rozstrzygnigcie tej kwestii uznano
ostatecznie, ze zard6wno dodatki dualistyczne, jak i apostrofy do Konstantyna pochodza od Laktancjusza i sa
efektem drugiej redakcji dzieta”.

300 70b. S. Brandt, Uber die dualistischen Zusditze und Kaiseranreden bei Lactantius, Wien 1889.

301 por, R. Pichon, Lactance..., dz. cyt., s. 28: ,,Comme Constantin, dans la derniére partie de sa vie, a incliné
vers I’arianisme, plusieurs écrivains catholiques oublient le liberateur de 1’Eglise pour ne voir que le protecteur
des ariens; ils I’accusent, comme Lucifer de Cagliari, d’avoir distillé «le poison de I’hérésie» 1. Animés d’un
pareil esprit, ils devaient forcément proscrire des Institutions les éloges adressés a Constantin aussi sévérement, —
et pour les mémes raisons, — que les passages dualistes”.

302 Zob. E. Heck, Die dualistischen Zuscitze und die Kaiseranreden bei Lactantius, Heidelberg 1972.

303 Por, Lactantius, Divinae institutiones 1 1, 12: et si quidam prudentes et arbitri aequitatis institutiones civilis
iuris compositas ediderunt, quibus civium dissidentium lites contentionesque sopirent, quanto melius nos et
rectius divinas institutiones litteris persequemur, in quibus non de stillicidiis aut aquis arcendis aut de manu
conserenda, sed de spe, de vita, de salute, de immortalitate, de deo loquemur, ut superstitiones mortiferas
erroresque turpissimos sapiamus?

304 Por. Lactantius, Divinae institutiones 1 1, 8-9: professio multo melior utilior gloriosior putanda est quam illa
oratoria, in qua diu versati non ad virtutem, sed plane ad argutam malitiam iuvenes erudiebamus, multoque
nunc rectius de praeceptis caelestibus disseremus, quibus ad cultum verae maiestatis mentes hominum instituere
possimus, nec tam de rebus humanis bene meretur qui scientiam bene dicendi adfert quam qui pie atque
innocenter docet vivere.

80



Lukasz Halida zwraca uwage na jeszcze jeden aspekt, bedacy w Scistym zwigzku z jej

strukturg:

Wybor takiej liczby ksiag z pewnos$cia nie jest przypadkowy. Siedem jako liczba $wigta
i dziewicza, niebedgca wielokrotno$cig innej ani tez nietworzaca zadnej nowej w obrebie
dekady, symbolizuje pelni¢ i doskonato$¢. Nadawszy swemu gléwnemu dzietu taka
wlasnie formg¢, Laktancjusz symbolicznie wskazatl, ze stanowi ono kompletny wyktad
prawdy objawionej — obala bowiem twierdzenia tej prawdzie przeczace i wyjasnia te,
ktore sa z nig zgodne. Zdaje sie¢, ze do liczby siedem jako zwigzanej ze sfera boskosci
nawigzuje rowniez sam tytul utworu. W zamysle apologety kazda ksiega, poswiecona
odrebnemu tematowi, to osobne pouczenie, oddzielna institutio — siedem ksiag to zatem

siedem pouczen, ktore razem wzigte stanowig Boskie pouczenia — Divinae institutiones®®.

Cho¢ co do znaczenia i charakteru tytutu wigkszo$¢ badaczy przyjmuje podobne stanowisko
jak Halida, to nie ma zgody w kwestii interpretacji uktadu dzieta. Jedna z propozycji wysunat
René Pichon, zdaniem ktérego pierwsze trzy ksiggi stanowia cato$¢ w pelni poswigcong
polemice z poganskimi wierzeniami i niechrzescijanska filozofig, na co wskazuja ich tytuly
(De falsa sapientia, De origine erroris, De falsa religione) oraz zawarta w nich tres¢. Czwarta
ksiega nazwana De vera sapientia et religione miata za$, wedle francuskiego badacza,
stanowi¢ osobny wyklad dogmatyczny na temat prawdziwosci wiary chrzescijanskiej. Trzy
ostatnie ksiegi (De iustitia, De vero cultu, De vita beata) — podobnie jak pierwsze trzy —
tworzylyby calo$¢ dotyczaca praktycznego wyktadu filozofii 1 zycia zgodnego z zasadami
nauki Chrystusa®?®. Zgodnie z ta interpretacja ksiega czwarta zajmuje miejsce centralne i

uchodzi za najwazniejsza cz¢$¢ pracy Laktancjusza.

305}, Halida, Wstep..., dz. cyt., s. 16-17.

306 Por. R. Pichon Lactance..., dz. cyt., s. 273: ,Entre le De opificio Dei et le De ira Dei se placent les
Institutions. Le plan général en est simple et clair: 7 livres (le nombre consacré): — 3 pour réfuter les adversaires,
1 pour exposer la théologie chretienne, 3 pour en tirer les conséquences morales; — les 3 premiers polémiques, le
4e dogmatique, les 3 derniers pratiques. Parmi les 3 premiers, 2 sont dirigés contre le paganisme,l contre la
philosophie. Mais cette inégalité n'est qu'apparente, car la discussion des systémes philosophiques n’est pas
cantonnee dans le livre I, elle se glisse partout: au livre V dans la discussion sur la justice, au VIe dans 1’exposé
des devoirs moraux, au VII® dans la demonstration de la vie future. Meme le Ile est déja a moitie philosophique,
au moins dans les chapitres sur le Verbe et sur la Creation (8 et 9). Ainsi se retablit 1’équilibre entre les deux
subdivisions de la premiére partie. — Les trois derniers livres ont aussi chacun leur objet propre: le V¢ s’occupe
des principes de la morale, des bases sur lesqvelles on peut édifier la vraie justice, le VI® indique les devoirs
particuliers, et le VII® leur assigne une sanction dans la vie future. Ce plan n'est pas seulement clair et commode,
il découle de la réalité des choses, du mouvement naturel des idées; il est psychologique autant que didactique.
Qu'on suppose un homme qui réfléchit sur ces grands problémes : il examine d'abord la religion régnante (I et
II), puis, a défaut d’elle, les doctrinesdes philosophes (III); décu dans cette double tentative pour découvrir la
vérité, le christianisme se présente a lui (IV), et une fois arrivé a ce point culminant, il n’a plus qu’a redescendre
a la pratique, a se faire un juste idéal de vie vertueuse et chrétienne (V), a le réaliser dans tous ses détails (VI), et
a attendre la récompense supréme (VII)”.

81



Zupehie inny sposdb odczytania zaproponowata pod koniec XX wieku Christiane
Ingremeau, ktora, dostrzegajac szereg powigzan miedzy poszczegdlnymi ksiegami, prébowata
wykaza¢, ze wzajemnie si¢ one uzupetniajg. Zdaniem badaczki pierwsza ksigga miata
odpowiada¢ tematycznie szostej, trzecia czwartej, druga piatej, za$ sidbdma, nie pozostajgca
w bezposredniej relacji do zadnej z wymienionych, bylaby punktem kulminacyjnym
rozwazan. Podobienstwo to, cho¢ w pierwszej kolejnosci widoczne jest juz w warstwie
jezykowej tytutldw ksiag, to — zdaniem Ingremeau — odpowiada takze $cisle rozwazaniom
wewnatrz tekstu. Wedtlug tej propozycji pierwsze trzy ksiegi omawiaja fatszywe wizje na
temat tego, czym jest religia, madro$¢, kult czy sprawiedliwos$¢, kolejne trzy stanowig
chrzedcijanska odpowiedz na te zarzuty, konstruujac integralng wizje na ich temat. Ostatnia
siodma ksiega, podejmujaca zagadnienia eschatologiczne jest wykladem millenarystycznej
apokaliptyki chrze$cijanskiej*®’. I tak konstrukcja Divinae institutiones miata przypominaé,
wedlug francuskiej badaczki, plan architektoniczny, co nawigzuje do sléw samego
Laktancjusza z si6édmej ksiegi, gdzie stosujac metafore zaczerpnigta z mowy Pro Murena
Cycerona, przyrownuje swoj traktat do gmachu: Bene habet, iacta sunt fundamenta, ut ait
eximius orator. verum nos non fundamenta solum iecimus quae firma et idonea essent operi
perferendo, sed magnis robustisque molibus aedificium totum paene usque ad summa
perduximus. restat id quod est multo facilius, vel tegere vel ornare, sine quo tamen priora

opera et inutilia sunt et ingrata®®®,

Niezaleznie od przyjetej interpretacji ukladu dzieta, Divinae institutiones nalezy uzna¢

za najwazniejszy tekst w dorobku apologety, a jego omowienie, nawet pobiezne, wymaga

307 C. Ingremeau, Les Institutions Divines de Lactance: une composition architecturale, ,,Vita Latina” 132/1993,
s. 34-35: ,,Or il novs semble qu’on peut déceler, entre les six premiers livres des Institutions divines, un réseau
de correspondances qui éclairent d’un jour novveau toute 1’ceuvre, septiéme livre inclus. En effet, si I’on ne
s’arréte pas a la division traditionnelle — juste au demeurant — entre une premiére partie polémique, ou
apologétique (les livres 1 a III) et une seconde partie constructive (les livres IV a VII), certains paralléles
s’imposent, entre les titres mémes — étant entendu que, de ces titres, on ne peut savoir avec certitude s’ils sont,
ou non, dus & Lactance. Au livre I: De falsa religione, répond en effet le livre VI [...] De méme, au livre III : De
falsa sapientia, répond le livre IV [...] Ceci étant acquis, on est condvit & se demander s’il existe de méme
qvelque correspondance entre les livres I et V. Les titres, ici, ne novs aident guére : qvel rapport y aurait-il entre
un De origine erroris et un De iustitia? Le livre II est consacré (a partir du chapitre a un développement sur les
origines, puis a un exposé¢ démonologique — seconde explication donnée par Lactance de I’apparition et des
progrés du polythéisme, cette déchéance sacrilége de I’homme dont la vocation est de s’élever. Quant au livre
V., il oppose a la fausse justice des hommes, la vraie justice, inséparable de la connaissance de Dieu. Or, ce que
présente I’auteur a partir du chapitre de ce livre, c’est une fresque de I'histoire de la Justice parmi les hommes: de
I’age d’or des origines (aureum illud iustumque saeculum a 1’apparition du polythéisme et de I’injustice, la venue
du Christ restaurant dans le monde justice et culte de Dieu. [...] Livres I et VI, II et V, III et IV: novs novs
trouvons donc, pour les six premiers livres, devant une structure concentrique, en amande, ou «circulaire». [...]
Si telle est bien 1’architecture de 1’ceuvre, le livre VII en constitue le sommet”.

308 Lactantius, Divinae institutiones VII 1, 1-2.

82



osobnego spojrzenia na kazda ksiege, z uwagi na mnogos$¢ podejmowanych w nich tematow i

zrédet, do ktorych autor si¢ odwolywat.

Pierwsza ksigga zatytulowana De falsa religione w znacznej mierze stanowi krytyke

tradycyjnej religii rzymskiej i greckiej utrwalonej w literaturze przez poetow>"’

10

i sankcjonowanej przez dawnych wiadcow? We wstepie Laktancjusz podaje cel

przyswiecajacy tej ksiedze, a jest nim — ut et docti ad veram sapientiam dirigantur et indocti

311 Falszywy obraz Bostwa, $wiata i cztowieka przekazywany przez

ad veram religionem
poetow, filozofow 1 prawodawcoOw musi zostaé, zdaniem autora, korygowany przez wlasciwie
pouczenie wszystkich warstw spotecznych. Szczegdlng role spetnia w tym planie cesarz
Konstantyn, do ktérego zwraca sie Laktancjusz juz w pierwszym rozdziale ksiegi’!?.
Pierwszym 1 najwazniejszym bitedem, zakltamujacym wilasciwy obraz rzeczywistosci jest
zdaniem autora bledne wyobrazenie samego Stworcy. Zaprzeczanie istnieniu Boga byto
stanowiskiem nielicznych filozoféw i1 medrcow, natomiast wiara w Niego stanowila
przekonanie powszechne’!®. Laktancjusz stara si¢ wykaza¢ na gruncie filozoficznym

4

zasadno$¢ stanowiska monoteistycznego®!* i choé przytacza rdéwniez autorytet prorokdw

biblijnych, to jednak szybko z niego rezygnuje, wracajac do przyktadow literatury klasycznej,

315

a zwlaszcza poetow” °. Wsrod nich najblizszy prawdzie na temat duchowego charakteru

Bostwa mial by¢ Wergiliusz, ktory w Eneidzie i Georgikach ztozyt $wiadectwo?!®
teologicznego wyobrazenia bliskiego chrzescijanskiej wizji Laktancjusza®!’. Autor czesto

chwali rowniez stoikow za ich nauke o Opatrznos$ci, odwolujac si¢ zwlaszcza do pism Seneki

309 Lactantius, Divinae institutiones 1 5, 8: Homerus nihil nobis dare potvit quod pertineat ad veritatem, qui
humana potius quam divina conscripsit. potvit Hesiodus, qui deorum generationem unius libri opere complexus
est. sed tamen nihil dedit non a deo conditore sumens exordium, sed a chao, quod est rudis inordinataeque
materiae confusa congeries, cum explanare ante debuerit chaos ipsum unde quando quomodo esse aut constare
coepisset.

310 por. Lactantius, Divinae institutiones 1 20 1-42.

311 Lactantius, Divinae institutiones 1 1, 7.

312 Por. Lactantius, Divinae institutiones 1 1, 13.

313 Lactantius, Divinae institutiones 1 2, 2: sententiae auctor est Democritus, confirmator Epicurus. sed et antea
Protagoras, qui deos in dubium vocavit, et postea Diagoras, qui exclusit, et alii nonnulli, qui non putaverunt
deos esse, quid aliud effecerunt nisi ut nulla esse providentia putaretur? quos tamen ceteri philosophi ac maxime
Stoici acerrime rettuderunt docentes nec fieri mundum sine divina ratione potuisse nec constare, nisi summa
ratione regeretur.

314 Por. Lactantius, Divinae institutiones 13, 1-24.

315 Lactantius, Divinae institutiones 1 4, 1-8; I; 5, 1-2: Sed omittamus sane testimonia prophetarum, ne minus
idonea probatio videatur esse de his quibus omnino non creditur. veniamus ad auctores et eos ipsos ad veri
probationem testes citemus, quibus contra nos uti solent, poetas dico ac philosophos. ex his unum deum
probemus necesse est, non quod illi habuerint cognitam veritatem, sed quod veritatis ipsius tanta vis est, ut nemo
possit esse tam caecus, quin videat ingerentem se oculis divinam claritatem.

316 Por. Vergilius, Aeneis VI 724-727; Vergilius, Georgica 11 325-327, red. J. B. Greenovgh, Boston 1900.

317 Lactantius, Divinae institutiones 1 5, 11: nostrorum primus Maro non longe afuit a veritate, cuius de summo
deo, quem mentem ac spiritum nominavit.

&3



Mtodszego oraz do Cycerona, sympatyzujacego ze Stog>'®

. Wsrod licznych autorytetow
wspierajagcych monoteistyczng wizje Boga, chrzescijanski autor przywotuje takze dziesigc
Sybill, a ich rodowody rekonstruuje na podstawie dziet takich pisarzy jak: Nikanor,
Eurypides, Chryzyp, Newiusz, Apollodor z Erytrei, Eratrostenes czy Heraklejdes z Pontu®'°.
Wieszczkom tym przypisuje autorstwo wyroczni znanych w starozytnosci chrzescijanskiej i
zydowskiej, zebranych w kilkunastu ksiggach prezentujacych monoteistyczng perspektywe
wykraczajaca poza $cisle konfesyjny charakter?’. Podobnie wykorzystuje taczone z postacia
Hermesa Trismegistosa fragmenty Corpus Hermeticum deklarujace wiar¢ w jednego Boga: ¢
de 0eoc €ic, 6 8¢ €ig dvopatog oV mpocdéetar-EoTv yap 6 AV dvadvopoc!. Jednoczesnie
Laktancjusz stara si¢ wykaza¢ niekonsekwencje i absurdalno§¢ wierzen poganskich, nieraz
stajacych si¢ zrodtem wewnetrznie sprzecznych opowiesci o tych samych bohaterach.
Niemoralno$¢ greckich i rzymskich bogdéw wskazuje na ich ludzki charakter, dlatego tez
chrzedcijanski autor chetnie sigga do teorii greckiego podroznika i filozofa Euhemerosa,
autora poczytnego dzieta o tytule Tepa avaypaon, przetozonego w starozytnosci na lacing
przez Enniusza®’’. W rozdziale XI Laktancjusz streszcza tre§¢ zaginionego tekstu,
opowiadajacego o bogach olimpijskich. Byli oni dawnymi wtadcami, zapamigtanymi przez
poddanych za swoje zaslugi, a z biegiem lat zbiorowa pami¢¢ nadata im boski charakter.
Przedstawia réwniez stoickg interpretacje alegoryczng, zgodnie z ktdérg opowiesci o bogach
odnosza si¢ w istocie do zjawisk meteorologicznych i procesow przyrodniczych, lecz odrzuca
ja jako pozbawiong sensu, piszac: si enim Saturnus Caeli est filius, quomodo potvit aut tempus
e caelo gigni aut caelum a tempore abscidi aut postea tempus imperio spoliari a filio love?
aut quomodo luppiter natus ex tempore est? aut quibus annis saturari possit aeternitas, cui
nullus est finis?*?*. Oprécz samych bostw Laktancjusz pietnuje zwigzane z nimi obrzedy
petne krwawych rytuatlow’**. Cze$é przyktadéw przytoczonych przez autora w ksiedze
pierwszej zostata zestawiona tak, aby chronologicznie odtworzy¢ wydarzenia zwigzane z

bogami i ich kultem. Afrykanczyk, bazujac na dostepnych zrédtach, starat si¢ stworzy¢ spojny

318 Por. Lactantius, Divinae institutiones 1 5, 20-28

319 Por. Lactantius, Divinae institutiones 1 7, 8-12.

320 M. Miduch, Sybliliariska droga do poznania Boga. IV ksiega sybilianiska drogowskazem dla pogan, ,¥.0dzkie
Studia Teologiczne” 26/2017, s. 180: ,,Sybillianska wyrocznia, skierowana do pogan, napisana w duchu
pouczenia i wskazania drogi, stanowi doskonaly przyklad otwartosci judaizmu diaspory. Jest $wiadectwem
zar6wno wyjscia poza nacjonalistyczne schematy, jak i szczerego oddania idei jedynego Boga Stworcy. Sybilla
pragnie wyprowadzi¢ swoich zatopionych w poganskich kultach sluchaczy na wyzszy poziom oddawania czci
Bogu. Ukazuje warunki moralne uczestnictwa w sferze religijnej, co dla starozytnych byto pewnym novum. Nie
rozwija jednak przesadnie wymagan stawianych tym, ktérych zachgca do poznania Boga™.

321 Lactantius, Divinae institutiones 1 6, 6.

322 7ob. M. Winiarczyk, Euhemer z Messeny. Zycie i dzieto, Wroctaw 2012.

323 Lactantius, Divinae institutiones 112, 10.

324 Por. Lacantius, Divinae institutiones 1 21, 1-49.

84



obraz historyczno-genealogiczny bohaterow mitycznych, odwotujac si¢ przy tym m.in. do
czasu i okolicznosci wojny trojanskiej’?>. Laktancjusz konczy ksiege pierwsza
przypomnieniem metodyki swojej pracy, w ktorej etap wstepny stanowi rozpoznanie falszu, a
nastepny — poznanie prawdy: primus autem sapientiae gradus est falsa intellegere, secundus

vera cognoscer6326.

Druga ksigga, zatytutowana De origine erroris, koncentruje si¢ na wykazaniu, ze
wierzenia politeistyczne maja — zdaniem autora — zrodta demoniczne. Otwiera ja ponowna
dedykacja dla cesarza Konstantyna oraz przypomnienie celu catego przedsigwzigcia: nie tylko
uczczenia prawdziwego Boga, lecz takze uswiadomienia czlowiekowi jego godnosci,
poniewaz wskutek falszywego kultu ludzie utracili swoj pierwotny obraz i $wiadomos¢
wlasnej tozsamosci: suscipiens utilius et maius officium revocandi homines a pravis itineribus
et in gratiam secum ipsos reducendi, ne se, ut quidam philosophi faciunt, tantopere despiciant
neve se infirmos et supervacuos et nihili et frustra omnino natos putent, quae opinio
plerosque ad vitia compellit’®. Prawdziwy kult mial wymiar duchowy i oznaczal wiez
czlowieka ze Stworcg i Ojcem, a jego przyjecie petnilo funkcje terapeutyczng dla duszy™?®.
Laktancjusz twierdzi, Ze poganie nieznajacy prawdziwe] wiary, zwracajac si¢ szczerze do
swoich bostw, kierujg nieSwiadomie swoje modlitwy do chrze$cijanskiego Boga®®. Nie
zmienia to jednak faktu, ze wedtug autora poganskie praktyki pograzaja swoich wyznawcow
w strachu 1 oddalajg ich od wtlasnej natury oraz upodabniajg ludzi do dziki zwierzat.
Apologeta krytykuje kult obrazow 1 figur obecny w wierzeniach politeistycznych,
przeciwstawiajac go chrzescijanskiej postawie, wedle ktorej to cztowiek jest prawdziwag
podobizng boéstwa®*’. Blednym podejéciem, oprocz czczenia figur, miato by¢ takze

przypisywanie boskosci ciatlom niebieskim oraz stoickie utozsamienie natury z najwyzsza

325 Lactantius, Divinae institutiones 1 23, 1-3: Nunc quoniam uanarum superstitionum originem deprehendimus,
superest ut etiam tempora colligamus, per quae fuerint illi quorum memoria colitur. Theophilus in libro de
temporibus ad Autolycum scripto ait in historia sua Thallum dicere quod Belus, quem Babylonii et Assyrii
colunt, antiquior Troiano bello fuisse inveniatur annis trecentis viginti duobus, Belum autem Saturni aequalem
fuisse et utrumque uno tempore adolevis se. quod adeo verum est, ut ratione ipsa colligi possit. nam et
Agamemnon, qui gessit Troicum bellum, louis abnepos fuit et Achilles Aiaxque pronepotes, et Vlixes eodem
gradu proximus, Priamus quidem longa serie.

326 Lactantius, Divinae institutiones 123, 8.

327 Lactantius, Divinae institutiones 11 1, 2.

328 Lactantius, Divinae institutiones 11 1, 4: denique se ipsos magni aestimarent atque intellegerent plus esse in
homine quam videtur, cuius vim condicionemque non aliter posse retineri, nisi cultum veri parentis sui deposita
pravitate susceperint.

32 Lactantius, Divinae institutiones 11 1, 7: nam et cum iurant et cum optant et cum gratias agunt, non lovem aut
deos multos, sed deum nominant. adeo veritas ipsa cogente natura etiam ab invitis pectoribus erumpit.

30 por. Lactantius, Divinae institutiones 11 2, 10.

&5



istotg>?!

. Czlowiek w przeciwienstwie do innych istot zywych nie jest czg¢scig Swiata, lecz
przekracza go z racji swojego boskiego pochodzenia: neque mundus generat hominem neque
homo mundi pars est. nam hominem a principio idem deus fecit qui et mundum, et non est

pars mundi homo sicut corporis membrum®>.

Podejscie to stanowi zaprzeczenie
politeistycznej perspektywy: ludzkie cele 1 dazenia skupiajg si¢ tu przede wszystkim na
osiggnigciu ziemskich dobr, natomiast religia stuzy wywyzszeniu wielu bogoéw 1 przyciaga
ludzi zewnetrznym kultem oraz kosztowno$ciami zdobigcymi $wigtynie 3. W tym
przedstawieniu widoczny jest wlasciwy temat drugiej ksiegi Divinae institutiones, ktorym
wydaje si¢ nakreslenie dychotomii pomiedzy niebianskg i duchowa wiarg w prawdziwego
Boga a ziemskim i cielesnym ceremoniatem poganskim. Ten drugi nie stanowi jednak
pierwotnej religii ludzkos$ci, lecz powstat w wyniku grzechu i demonicznej ingerencji

zewnetrznych sil***,

W wizji Laktancjusza (opisanej szerzej w o6smym rozdziale ksiegi®

, a bedacej
dualistycznym dodatkiem pochodzacym z drugiej redakcji dzieta) jeszcze przed stworzeniem
swiata Bog mial stworzy¢ dobro i zlo jako przeciwstawne sity potrzebne do wzajemnego
zdefiniowania siebie. Miaty je reprezentowa¢ dwa duchy wyrazajace te idee w stworzeniu, nie
znaczy to jednak, ze byly one rowne wzgledem siebie. Zlo reprezentowane przez szatana
miato spetnia¢ role stuzebng wzglegdem dobra, stawajacego si¢ widoczne dopiero w swoim
kontrascie**®. Duch reprezentujacy dobro zostal przez Boga uznany za swojego syna i miat
odznacza¢ si¢ wigksza moca od swojego przeciwienstwa, ukazujac wielkos¢ 1 chwale
Stwércy*?’. Oprécz nich powotani zostali aniotowie — cze$é z nich, kierowana przez ztego

ducha, zeszla na ziemi¢ 1 nawigzata kontakt z ludZmi. Mieli tam uczy¢ tego, co falszywe oraz

dopuszcza¢ si¢ gwaltow, w wyniku ktorych rodzity si¢ istoty o demonicznej naturze.

31 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 5, 12-42.

332 Lactantius, Divinae institutiones 11 5, 31.

333 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 6, 6: veniunt igitur ad deos non tam religionis gratia, quae nulla
potest esse in rebus male partis et corruptibilibus, quam ut aurum oculis hauriant, nitorem levigati marmoris aut
eboris aspiciant, ut insignes lapillis et coloribus vestes vel distincta gemmis fulgentibus pocula insatiabili
contemplatione contrectent. et quanto fuerint ornatiora templa et pulchriora simulacra tanto plus maiestatis
habere creduntur. adeo religio eorum nihil est aliud quam quod cupiditas humana miratur.

334 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 13, 13: errant igitur qui deorum cultus ab exordio rerum fuisse
contendunt et priorem esse gentilitatem quam dei religionem, quam putant posterius inventam, quia fontem
atque originem veritatis ignorant. nunc ad principium mundi revertamur.

335 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 8, 6a-6i.

336 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 8, 6d: nam ut opulentia bonum videatur, acerbitas egestatis facit et
gratiam lucis commendat obscuritas tenebrarum, valetudinis et sanitatis voluptas ex morbo ac dolore
cognoscitur. ita bonum sine malo in hac vita esse non potest, et utrumque licet contrarium sit, tamen ita
cohaeret, ut alterum si tollas, utrumque sustuleris.

337 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 8, 6g.

86



Laktancjusz stara si¢ powigza¢ swoje nauczanie z hermetyczng tradycjg przypisywang
Hermesowi Trismegistosowi oraz podaniami mitologicznymi Hezjoda czy pismami
Platona®*®. Owe istoty miaty wedtug chrzescijanskiego autora odpowiadaé za wywotlanie
chorob 1iszalenstw, a jako lekarstwo na nie same podawa¢ wilasny kult i ofiary, w
rzeczywistosci pograzajace ludzi w coraz wickszej deprawacji swojej natury>*’. Zdaniem
Laktancjusza jedynym i wlasciwym remedium na choroby duszy i ciala jest, nazwany w
przytaczanym przez niego hermetycznym zrodle — e06éBeta’*® — kult jedynego Boga. To on
jest zgodny z wilasciwag ludzka naturg i odpowiada pierwotnemu zamystowi Boga wobec
ludzi. Ksiega druga konczy si¢ wezwaniem do praktykowania tak pojetej duchowej religii,
umozliwiajacej petne zrealizowanie swojego cztowieczenstwa: quod qui fecerit, hic plane
sapiens, hic iustus, hic homo, hic denique caelo dignus iudicabitur, quem suus parens non
humilem nec ad terram more quadrupedis abiectum, sed stantem potius ac rectum sicut eum

fecit agnoverit**!.

W ksigdze trzeciej zatytulowanej De falsa sapientia Laktancjusz przechodzi od
krytyki poganskiej religii do polemiki z klasyczng filozofia, ktéra uznaje za niezdolng do

odkrycia petni prawdy>4?

. Nie znaczy to jednak, ze autor odrzuca t¢ dyscypling w catosci jako
bezpodstawng i w petni pozbawiong stuszno$ci, ale chrzescijanstwo pojmuje tu jako jej
wypekienie. Punktem wyjscia do rozwazan Afrykanczyka jest przeswiadczenie, ze blad
filozofow polega na probie dojscia do pelni prawdy na drodze rozmyslan i1 sporow; prawda ta,
jesli nie zostanie udzielona przez Boga, pozostanie przed ludzmi zakryta®®. Laktancjusz
poddaje krytyce samo miano filozofii, wskazujace raczej na obszar poszukiwan i nie jest
tozsama z jej celem — madroscig®**. Te mozna odnalezé u filozofow wielu szkol, choé, jak

twierdzi autor Divinae institutiones, oni sami nie byli tego w pelni §wiadomi**. Dostep do

niej ma jedynie ten, kto zostal o$wiecony niebianska nauka objawiona w duszy, a nie

338 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 14, 4-7.

339 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 14, 14: qui quoniam spiritus sunt tenues et incomprehensibiles,
insinuant se corporibus hominum et occulte in visceribus operati valetudinem vitiant, morbos citant, somniis
animos terrent, mentes furoribus quatiunt, ut homines his malis cogant ad eorum auxilia decurrere.

340 por, Lactantius, Divinae institutiones 11 16, 6.

341 Lactantius, Divinae institutiones 11 18, 6.

342 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 27, 1: Quid ergo? nihilne illi simile praecipiunt? immo permulta, et
ad verum frequenter accedunt, sed nihil ponderis habent ilia praecepta, quia sunt humana et auctoritate maiore
id est divina carent.

343 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 1, 1-6.

344 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 2, 3-10.

345 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 6, 1: Nusquamne igitur sapientia est? immo vero inter ipsos fuit, sed
nemo vidit. alii putaverunt posse sciri omnia; sapientes utique non fuerunt. alii nihil; ne hi quidem sapientes
Sfuerunt — illi, quia plus homini dederunt, hi, quia minus; utrisque in utramque partem modus defuit. ubi ergo
sapientia est?

87



cztowiek kierujacy si¢ mysleniem cielesnym 1 ziemskim — jak podkresla Laktancjusz: scientia
in nobis ab animo est, qui oritur e caelo, ignoratio a corpore, quod ex terra**®. Wielu
filozofow, a zwlaszcza akademicy, przez odrzucenie kryterium prawdy coraz bardziej
oddalato si¢ od pierwotnego zatozenia filozofii, zastepujac je niejasnymi dyskusjami o

7

naturze rzeczywistosci’?’. Laktancjusz, zdradzajac swoja nieche¢ do rozwazan nad

zagadnieniami fizycznymi, przyznaje najwazniejsze miejsce filozofii moralnej, o ktorej to

348 Wyzszos¢ jej polegaé ma na praktycznym

pisze: in qua totius philosophiae ratio continetur
wymiarze wcielania madro$ci w zycie, a nie jedynie na intelektualnej przyjemnosci ptynacej z
rozwazania zagadnien teoretycznych®*. Blad filozoféw w tej materii polega jednak na braku
wspolnego stanowiska dotyczacego wiasciwego kryterium postepowania. Jak podaje

Laktancjusz:

Epicurus summum bonum in voluptate animi esse censet, Aristippus in voluptate
corporis; Callipho et Dinomachus honestatem cum voluptate iunxerunt. Diodorus in
privatione doloris summum bonum posuit, Hieronymus in non dolendo, Peripatetici
autemin bonis animi et corporis et fortunae. Herilli summum bonum est scientia, Zenonis,
cum natura congruenter vivere, quorundam Stoicorum, virtutem sequi. Aristoteles in

honestate ac vir tute summum bonum collocavit>*°.

Proba odnalezienia najwyzszego dobra — summum bonum — staje si¢ wiec wymogiem do
wyznaczenia zasad podgzania do prawdziwej madrosci, ktorej zrodto moze znajdowac si¢
jedynie u jej dawcy — Boga®>!. Po probie zbicia postulatow poszczegdlnych szkot

filozoficznych?>?

, Laktancjusz wykazuje, ze istota wilasciwej madrosci musi by¢ Scisle
powigzana z religiag®>®, odrzucong przez filozoféw wraz z fatszywymi kultami bogéw w celu
wyzbycia sie leku®>*. Cnota, wskazywana przez stoikéw, choé stanowi wedlug autora

znaczacg wartos¢, pelni jedynie role stuzebng wobec wlasciwego celu 1 najwyzszego dobra,

346 Lactantius, Divinae institutiones 111 6, 3.

347 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 6, 5-20.

348 Lactantius, Divinae institutiones 111 6, 1.

349 por. tamze Lactantius, Divinae institutiones 111 6, 1.

330 Lactantius, Divinae institutiones 1117, 7-8.

331 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 8, 1: Quid ergo superest nisi ut omissis litigatoribus furiosis ac
pertinacibus veniamus ad iudicem, ilium scilicet datorem simplicis et quietae sapientiae, quae non tantum
formare nos et inducere in viam possit, verum etiam de controversiis istorum ferre sententiam?

332 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 8, 6-42.

333 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 10, 1: Summum igitur hominis bonum in sola religione est.

354 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 10, 9: qui ergo philosophi volunt animos omni metu liberare, tollunt
etiam religionem et orbant hominem suo proprio ac singular! bono, quod est a recte vivendo atque ab omni
humanitate diiunctum, quia deus ut cuncta viventia subiecit homini, sie ipsum hominem sibi.

88



jakim jest nie$miertelno$¢>>>. Prawdziwa nauka i prawdziwa religia to te, ktore wzbudzaja
nadzieje na osiggniecie prawdy i rzeczywiécie do niej prowadza®®. To kryterium moze
spehié jedynie chrzescijanstwo jako jedyne wyznaczajace wtasciwy kierunek w zdobywaniu
madros$ci: nulla itaque ratio vel scientia vel lex bene vivendi nisi in hac unica et vera et
caelesti sapientia constituta est, quae philosophis fuerat ignota®’. Chrzescijanstwo, chociaz
ma spetniaé t¢ samg funkcj¢ co filozofia, zdaniem Laktancjusza, nie powinno przejmowac jej

miana, aby nie bylo potraktowane jako wytwor jedynie ludzki®>®,

Argumentem za fatszywos$cig nauk antycznych szkot ma by¢ réwniez niemoralnos¢
filozofow, wsréd ktérych apologeta szczegdlnie krytykuje Epikura®’. Nawet cze$ciowo
chwaleni przez Laktancjusza stoicy, przez wzglad na swoj stosunek do $mierci samobdjczej,
zostali uznani za niegodnych na$ladowania i kompromitujacych swoja nauke*®®. Rowniez
Platon przez postulat usunigcia instytucji matzenstwa i wlasnosci prywatnej naktaniat ludzi do
nieludzkiego zycia blizszego dzikim zwierzetom®®!. Kolejnym zarzutem wobec filozofow i
ich nauczania pozostawat elitarny charakter szkol, skutkujacy wykluczeniem wielu ludzi
z uczestnictwa w poszukiwaniu madros$ci — powszechnego nakazu wynikajacego z rozumne;j
ludzkiej natury. Dlatego prawdziwa filozofia musi zbliza¢ do swojego celu takze wszystkich
ludzi, bez wzgledu na jakiekolwiek zewnetrzne okoliczno$ci, pochodzenie lub stan®®’.
Na koncu trzeciej ksiegi Laktancjusz zapowiada rozpoczecie pozytywnego wyktadu na temat
prawdziwej religii 1 madrosci, dotagd niewymienionej wprost z nazwy. Mogto mie¢ to na celu
uniknigcie uprzedzen do nauki Chrystusa wsrdd pogan, jak rowniez nadanie chrzescijanstwu

bardziej powszechnego charakteru — jako jedynej uniwersalnej prawdy>®.

355 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 12, 1-35.

336 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 12, 36: summum igitur bonum quod beatos facit non potest esse nisi
in ea religione atque doctrina, cui spes immortalitatis adiuncta est.

357 Lactantius, Divinae institutiones 111 15, 4.

358 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 16, 10: nos ab hac caiumnia immunes ac liberi sumus qui
philosophiam tollimus, quia humanae cogitationis inventio est, sophiam defendimus, quia divina traditio est,
eamque ab omnibus suscipi oportere testamur, iiie cum philosophiam tolleret nec melius aliquid adferret,
sapientiam tollere putabatur eoque facilius de sententia pulsus est, quia constat hominem non ad stultitiam, sed
ad sapientiam nasci.

359 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 17, 2-43.

360 por, Lactantius, Divinae institutiones 111 18, 5-12.

361 por. Lactantius, Divinae institutiones 11121, 1-11.

362 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 25, 3-6: at illi virtutem humano generi datam sic amplexantur, ut soli
omnium publico bono frui velle videantur, tam invidi quam si velint deligare oculos aut effodere ceteris, ne
solem videant. nam quid est aliud hominibus negare sapientiam quam mentibus eorum verum ac divinum lumen
auferre? quodsi natura hominis sapientiae capax est, oportuit et opifices et rusticos et mulieres et omnes denique
qui humanam formam gerunt doceri, ut sapiant, populumque ex omni lingua et condicione et sexu et aetate
conflari.

363 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 30, 9-10: Dissolutis religionibus universis et omnibus quaecumque in
earum defensionem dici vel solebant vel poterant refutatis, deinde convictis philosophiae disciplinis, ad veram

89



Ksiega czwarta De vera sapientia et religione zostata pomyslana jako tematyczna
odpowiedz na pierwsze trzy ksiggi. Podobnie jak one, rozpoczyna si¢ dedykacyjnym wstepem
do cesarza Konstantyna, wskazujagcym na upadek pierwotnej religijnosci 1 madrosci,
przeksztatconych z czasem w mnogosé fatszywych kultow oraz spekulacji filozoficznych®4,
Jej autor pisze bowiem: sic humanam vitam prioribus saeculis in clarissima luce versatam
caligo ac tenebrae comprehenderunt, et quod huic pravitati congruens erat, postquam sublata
sapientia est, tunc demum sibi homines sapientium nomen vindicare coeperunt>®. Jednakze
zaroOwno poganskie religie pozbawione byty zasad madrosci, jak tez filozoficzne rozwazania
w znacznej mierze odrywaty si¢ od charakteru religijnego, co miato doprowadzi¢ do trwatego
roztamu miedzy tymi nierozerwalnymi, zdaniem Laktancjusza, sferami*®®. Wyjatek wérod
pogan stanowili pitagorejczycy i1 Platon, ktorzy zwrocili si¢ w strong egipskich i1 perskich
rytuatow?®’. Jedynym ludem, utrzymujagcym lacznoéé miedzy tymi sferami, byli w dawnych
wiekach Zydzi, ich za$ wierzen, zdaniem Laktancjusza, filozofowie nie mogli poznaé>®®,
Prawdziwa bowiem wiara i madro$¢ musza zawiera¢ si¢ w sobie nawzajem i stanowi¢ cato$¢:
idcirco et in sapientia religio et in religione sapientia est. ergo non potest segregari, quia
sapere nihil aliud est nisi deum verum iustis ac piis cultibus honorare’®. Warto$é
prawdziwego kultu i madrosci oznacza uczczenie we wlasciwy sposob Boga, ktory jest

Ojcem’”°,

Terminem tym poganie okreslaja wielu swoich bogoéw, co wedle apologety
wyklucza zasadno$¢ jej uzycia®’!. Przez falszywe poznanie bostwa poganie zostali pozbawieni

wiasciwego kultu, poniewaz znajomo$¢ najwyzszej istoty poprzedza i wyznacza sposob jego

nobis religionem sapientiamque veniendum est, quoniam est ut docebo utrumque coniunctum, ut eam vel
argumentis vel exemplis vel idoneis testibus adseramus et stultitiam, quam nobis isti deorum cultores obiectare
non desinunt, ut nullam penes nos, sic totam penes ipsos esse doceamus. et quamquam prioribus libris, cum
falsas arguerem religiones, et hoc, cum falsam sapientiam tollerem, ubi veritas sit ostenderim, planius tamen
quae religio et quae sapientia vera sit liber proximus indicabit.

364 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 1, 1-5.

365 Lactantius, Divinae institutiones IV 1, 6.

366 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 3, 4-7: quoniam igitur ut dixi philosophia et religio deorum diiuncta
sunt longeque discreta, siquidem alii sunt professores sapientiae, per quos utique ad deos non aditur, alii
religionis antistites, per quos sapere non discitur, apparet nec illam esse veram sapientiam nec hanc religionem.
idcirco nec philosophia potvit veritatem comprehendere nec religio deorum rationem sui, qua caret, reddere. ubi
autem sapientia cum religione inseparabili nexu cohaeret, utrumque esse verum necesse est, quia et in colendo
sapere debemus, id est scire quid nobis et quomodo sit colendum, et in sapiendo colere id est re et actu quod
scierimus implere. ubi ergo sapientia cum religione coniungitur? ibi scilicet ubi deus colitur unus, ubi vita et
actus omnis ad unum caput et ad unam summam refertur, denique idem sunt doctores sapientiae qui et dei
sacerdotes.

367 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 2, 4.

368 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 2, 4-6.

369 Lactantius, Divinae institutiones IV 3, 10.

370 Lactantius, Divinae institutiones IV 3, 11: multorum autem deorum cultum non esse secundum naturam etiam
hoc argumento colligi et comprehendi potest: omnem deum qui ab homine colitur necesse est inter sollemnes
ritus et precationes patrem nuncupari, non tantum honoris gratia, verum etiam rationis, quod et antiquior est
homine et quod vitam salutem victum praestat ut pater.

371 por. Lactantius, Divinae institutiones IV 3, 12-18.

90



czczenia: sapientia praecedit, religio sequitur, quia prius est deum scire, consequens colere®’>.
Po raz pierwszy w czwartej ksiedze Laktancjusz wprost podaje zrodia bliskie chrzescijanskiej
wierze, zaczynajac od starotestamentalnych prorokow, ktorych lata zycia przybliza na

podstawie wydarzen znanym poganom, takich jak wojna trojanska, rzady perskiego witadcy

3

Cyrusa, czy rzymskiego krola Tarkwiniusza Pysznego®’’. Ttumaczy pierwotne biblijne

znaczenie miana ,,Chrystus™’*, przez wielu falszywie przyjmowane za imie wtasne Jezusa,

nierzadko podajac je w zmienionej formie: sed exponenda huius nominis ratio est propter

375

ignorantium errorem, qui eum immutata littera Chrestum solent dicere’’>. Afrykanczyk cytuje

szereg proroctw starotestamentalnych pochodzacych miedzy innymi z Ksiegi Jeremiasza®’®,

Ksiegi Izajasza®”’, Psalmoéw Dawida’’®, Ksiegi Krolewskiej’”, Ksiegi Ezdrasza®*’, Ksiegi

382

Malachiasza®®!, Ksiggi Daniela’®? Ksiegi Madrosci®®, Ksiggi Micheasza®®, Ksiegi

385 386

Powtorzonego Prawa’®, Ksiegi Zachariasza Znaczna cze$¢ tych cytatow w tekscie

pochodzi z testymoniéw Cypriana, dlatego tez Laktancjusz cytuje tekst Pisma Swietego

wylacznie po tacinie®®’.

Z Nowego Testamentu wykorzystuje migdzy innymi prolog
Ewangelii $w. Jana, gdy wspomina o filozoficznym uzyciu greckiego rzeczownika Adyog w

konteks$cie duchowego rodzenia si¢ Drugiej Osoby Boskiej*®8.

W ogdblnym ujeciu czwarta ksiega, w odrdznieniu od poprzednich, po raz pierwszy
zapoznaje czytelnika ze $cisle chrzescijanskimi zrodtami 1 otwarcie mowi o sprawach wiary.
Najwiece] przykladow pozabiblijnych podaje autor z greckich proroctw sybillinskich
wskazujacych na mesjanski wymiar tych tekstow. Ksiega czwarta, cho¢ wydaje si¢

najbardziej konfesyjna z catych Divinae institutiones, to jednak trudno w niej znalez¢

372 Lactantius, Divinae institutiones IV 4, 3.

373 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 5, 5-9.

374 Por. Lactantius, Divinae institutiones 1V 7, 4-7: lesus quippe inter homines nominator, nam Christus non
proprium nomen est, sed nuncupatio potestatis et regni; sic enim ludaei reges suos appellabant [...] ob hanc
rationem nos eum Christum nuneupamus, id est unctum, qui Hebraeice Messias dicitur.

375 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 7, 5.

376 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 8, 1.

377 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 11, 10-12.

378 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 8, 14.

379 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 11, 6.

380 por, Lactantius, Divinae institutiones IV 11, 5.

381 por. Lactantius, Divinae institutiones IV 11, 8.

382 por. Lactantius, Divinae institutiones IV 12, 12.

383 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 16, 7.

384 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 17, 3.

385 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 17, 6.

3% Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 18, 29.

387 Por. M. Cytowska, H. Szelest, Literatura rzymska: okres cesarstwa: autorzy chrzescijanscy, Warszawa 1994,
s. 89.

388 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 8, 16; 9, 1-4.

91



informacje na temat chrzescijanskich obrzedow, sakramentéw czy ogolnej nauki

katechetycznej. Jak podkresla Jerzy Wojtczak-Szyszkowski:

Ksiega czwarta miata by¢ zasadniczg czeécia wyktadu prawd wiary religii
chrzedcijanskiej i czytelnik [...] mdgl od autora tego oczekiwac. Tu jednak Laktancjusz
nie stangt na wysokosci trudnego badz co badz zadania. Dziwi nas to tym bardziej, ze
czas, w ktorym pracowal nad Divinae institutiones, byt czasem bardzo juz rozwinigtej
doktryny chrzescijanskiej, co wigcej w ogniu dyskusji spowodowanej wystgpieniami w
tym czasie Ariusza — mozna si¢ bylo spodziewaé zajecia stanowiska w tej kwestii przez
Laktancjusza [...] byly problemy zwigzane z wladzg papieska i wiladza biskupow, z
wazno$cig chrztu, z zyciem kaptanskim, funkcjami diakondéw, bylo podnoszone

zagadnienie istoty Ko$ciota, pojawialy si¢ inne herezje — tego wszystkiego i wielu

innych, waznych kwestii, nie ma w ksiedze czwartej dzieta Laktancjusza nawet $ladu’.

Niepodjecie tych kwestii w sposob doglebny nie oznacza jednak, ze autor nie byt ich
swiadomy. Pod koniec ksiegi wspomina on o zerwaniu wigzi heretyckich wspolnot z
Ko$ciotem Powszechnym?®”’, w ktérym jako jedynym sprawowane sa praktyki dajace sie
utozsamia¢ z sakramentami: sed tamen quia singuii quique coetus haereticorum se
potissimum Christianos et suam esse catholicam ecclesiam putant, sciendum est illam esse
veram, in qua est confessio et paenitentia, quae peccata et vulnera, quibus subiecta est

imbecillitas carnis, salubriter curat®®

. Ksigga ta konczy si¢ deklaracjg zamiaru napisania
osobnego traktatu wymierzonego bezposrednio w heretykow>*2, co moze wskazywaé na do$¢
konkretne stanowisko Laktancjusza — autora, ktory sam bedac swiadkiem dwczesnej sytuacji
w Kosciele, unikal rozwazania tych spraw w piSmie skierowanym przede wszystkim do

pogan.

W piatej ksiedze, zatytulowanej De iustitia, apologeta stara si¢ wyrazi¢ istotg,
istotnego dla swojego wyobrazenia o prawdziwej religii i madro$ci, pojecia sprawiedliwosci.
We wstepie dedykowanym Konstantynowi Laktancjusz podkresla znaczenie wykorzystania w

apologii sztuki retorycznej i poezji, ktore — jesli nie stuzg prawdzie — moga same w sobie

389 J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstep..., dz. cyt., s. 12-13.

3% Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 30, 10-11: cum enim Phryges aut Novatiani aut Valentiniani aut
Marcionitae aut Anthropiani seu quilibet alii nominantur, Christiani esse desierunt, qui Christi nomine amisso
humana et is externa vocabula induerunt. sola igitur catholica ecclesia est, quae verum cultum retinet, hie est
fons veritatis, hoc domicilium fidei, hoc templum dei. quo si quis non intrauerit vel a quo si quis exierit, a spe
vitae ac salutis alienus est.

91 Lactantius, Divinae institutiones IV 30, 13.

392 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 30, 14: postea plenius et uberius contra omnes mendaciorum sectas
proprio separatoque opere pugnabimus.

92



33 W tym kontekécie wskazuje rowniez na potrzebe uzupelnienia

prowadzi¢ do zguby
chrzedcijanskiej literatury apologetycznej, dotychczas zawsze niedoskonatej pod wzgledem
tresci lub stylu®®*. Nastepnie przybliza biograficzny kontekst powstania Divinae institutiones,

zwiazany z rozpoczeciem przesladowan w Nikomedii*®>.

Glowny wywdd dotyczacy sprawiedliwosci, autor rozpoczyna od przywotania
mitycznego obrazu zlotego wieku, znanego z klasycznej literatury lacinskiej i greckiej,
w szczegblnosci za$ z utwordw poetyckich epoki augustowskiej**®. Afrykanczyk postuguje sie
ta figura, aby wyjasni¢ chrzescijanskie rozumienie raju, w ktorym panowata doskonata
sprawiedliwo$¢ bedaca dla niego najwazniejsza z cnoét: iustitia [...], quae aut ipsa est summa

397 Wedtug Laktancjusza wraz ze skutkiem grzechu upadt

virtus aut fons est ipsa virtutis
pierwotny porzadek, oparty na wierze w jedynego Boga oraz na sprawiedliwo$ci i wzajemne;j
pomocy ludzi, wyrazonej w cnotach takich jak: humanitas, aequitas 1 mistericordia. W jego
miejsce pojawita si¢ wielo§¢ kultdow demonicznych, a spoteczenstwem zaczely rzadzié
niesprawiedliwo$¢ i tyrania®®. Szczegdlne widoczne w argumentacji autora jest zestawienie
cnoty sprawiedliwosci — iustitia z pobozno$cig — pietas, ktore wzajemnie warunkujg swoje
istnienie 1 nie moga by¢ od siebie odlaczone. Stad tez Laktancjusz uwaza, ze gwarantem

9

spotecznego i politycznego porzadku jest wilasciwie pojety kult Boga®”. Objawione

393 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 11: ob eamque causam volui sapientiam cum religione coniungere,
ne quid studiosis inanis illa doctrina possit officere, ut iam scientia litterarum non modo nihil noceat religioni
atque iustitiae, sed etiam prosit quam plurimum, si is qui eas didicerit, sit in virtutibus instructior, in veritate
sapientior.

3% Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 21-25: eo fit, ut sapientia et veritas idoneis praeconibus indigeat.
et si qui forte litteratorum se ad eam contulerunt, defensioni eius non suffecerunt. ex iis qui mihi noti sunt
Minucius Felix non ignobilis inter causidicos loci fuit. huius liber, cui Octavio titulus est, declarat quam idoneus
veritatis adsertor esse potuisset, si se totum ad id studium contulisset. Septimius quoque Tertullianus fuit omni
genere litterarum peritus, sed in eloquendo parum facilis et minus comptus et multum obscurus fuit. ergo ne hic
quidem satis celebritatis invenit. unus igitur praecipuus et clarus extitit Cyprianus, quoniam et magnam sibi
gloriam ex artis oratoriae professione quaesierat et admodum multa conscripsit in suo genere miranda.

395 Por. Lactantius, Divinae istitutiones V 2,1-17; 3, 1-26.

396 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 5, 2-4: a Saturni temporibus, quae illi vocant aurea, repetunt exempla
iustitiae narrantque in quo statu fuerit humana vita, dum illa in terra moraretur. quod quidem non pro poetica
fictione, sed pro vero habendum est. Saturno enim regnante, nondum deorum cultibus institutis nec adhuc illa
gente ad divinitatis opinionem consecrata, deus utique colebatur.

397 Lactantius, Divinae institutiones V 5,1.

3% Por. Lactantius, Divinae institutiones V 6, 4-6: et quoniam nullum in iis uestigium iustitiae fuit, cuius officia
sunt humanitas aequitas misericordia, iam superba et tumida inaequalitate gaudebant altioresque se ceteris
hominibus satellitum comitatu et ferro et insigni ueste faciebant. hinc honores sibi et purpuras et fasces
invenerunt, ut securium gladiorumque terrore subnixi quasi iure dominorum perculsis ac pauentibus imperarent.
in hac condicione humanam vitam rex ille constitvit, qui debellato ac fugato parente non regnum, sed impiam
tyrannidem viet hominibus armatis occupavit et aureum illud iustumque saeculum sustulit coegitque homines
malos et impios fieri vel ex hoc ipso, quod eos avertit a deo ad se adorandum,; quod terror insolentissimae
potestatis expresserat.

399 Lactantius, Divinae institutiones V 8, 6-7: quodsi solus deus coleretur, non essent dissensiones et bella, cum
scirent homines unius se dei filios esse ideoque divinae necessitudinis sacro et inviolabili vinculo copulatos,

93



w chrzescijanstwie Prawo Boze, przywracajace pierwotne zasady panujgce miedzy ludzmi,
znosi konieczno$¢ obowigzywania praw panstwowych, powstatych w celu powstrzymania
ludzkiej niegodziwosci i zaprowadzenia karnoéci w spoteczenstwie*?’. Postuszefistwo, wobec
tego Prawa, zakorzenionego w nauce Bozej, prowadzi do zmiany postrzegania innych — od tej
pory nalezy traktowac¢ ich jako rownych sobie. Tak rozumiana sprawiedliwo$¢ jest wynikiem
jej nieodlacznej czesci, jaka jest aequitas: iustitia quamvis omnes simul virtutes amplectatur,
tamen duae sunt omnium principales quae ab ea divelli separarique non possunt, pietas

et aequitas*''.

Laktancjusz, wykorzystujac pojecia z zakresu rzymskiego prawa i filozofii, stara si¢
wykazaé, ze nie byly one uzywane we wilasciwym sensie, stad tez odmawia mitycznemu
Eneaszowi taczonej z nim czgsto poboznosci (pietas) ze wzgledu na jego furi¢ w trakcie

402 W szerszym sensie Grecy i Rzymianie,

bitwy oraz brak lito$ci nad pokonanym Turnusem
zdaniem Afrykanczyka, nie byli zdolni do wilasciwej realizacji cnét, ktére glosili, ani do
utrzymania  sprawiedliwych form spolecznego  zycia*”®. Odmienne rozumienie
sprawiedliwo$ci u pogan i chrzes$cijan powoduje, ze postrzegaja oni wzajemnie swoje nauki
jako sprzeczne z rozumem**. Laktancjusz przywoluje w tym kontekécie przewrotne nauki
Karneadesa o sprawiedliwosci, sprowadzajace to, co zazwyczaj uchodzi za madro$¢ i przejaw

cnoty, do naiwnoéci i glhupstwa w obliczu zagrozenia zycia*®®. Sprawiedliwo$¢ jego zdaniem

nie ma wynika¢ z naturalnego 1 Boskiego prawa, lecz ze spotecznej umowy stuzacej jedynie

nullae fierent insidiae, cum scirent cuiusmodi poenas deus animarum interfectoribus praepararet, qui
clandestina scelera et ipsas etiam cogitationes peruidet, non essent fraudes et rapinae, si deo praecipiente
didicissent et suo et paruo esse contenti, ut fragilibus et caducis solida et aeterna praeferrent, non essent
adulteria et stupra et mulierum prostitutiones, si esset omnibus notum damnari a deo quidquid appetitur ultra
generandi cupiditatem, nec feminam necessitas cogeret pudorem suum profanare, ut uictum sibi obscenissimum
quaerat, cum et mares libidinem continerent et habentium pia et religiosa collatio non habentibus subveniret.

400 por. Lactantius, Divinae institutiones V 8, 9: ad regendos homines non opus esset tam multis et tam variis
legibus, cum ad perfectam innocentiam dei lex una sufficeret, neque carceribus neque gladiis praesidum neque
terrore poenarum, cum praeceptorum caelestium salubritas humanis pectoribus infusa ultro ad iustitiae opera
homines erudiret.

401 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 14, 9.

402 Lactantius, Divinae institutiones V 10, 8-9: quid quod ‘bonus Aeneas haud aspernanda precantis’ trucidavit?
adiuratus enim per eundem patrem et ‘spes surgentis luli’, nequaquam pepercit ‘furiis accensus et ira’.
quisquamne igitur hunc putet aliquid in se virtutis habuisse, qui et furore tamquam stipula exarserit et manium
patris per quem rogabatur oblitus iram frenare non quiverit? nullo igitur modo pius, qui non tantum non
repugnantes, sed etiam precantes interemit.

403 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 14, 19: quare neque Romani neque Graeci iustitiam tenere potuerunt,
quia dispares multis gradibus homines habuerunt, a pauperibus ad divites, ab humilibus ad potentes, a privatis
denique usque ad regum sublimissimas potestates. ubi enim non sunt universi pares, aequitas non est, et excludit
inaequalitas ipsa iustitiam, cuius vis omnis in eo est, ut pares faciat eos qui ad huius vitae condicionem pari
sorte venerunt.

494 Por. Lactantius, Divinae insitutiones V 12, 1-13.

405 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 17, 9-34.

94



korzysci pojedynczych ludzi*®®. Stad tez rola medrca byto umiejetne postugiwanie sie swoimi
zdolnosciami w celu zabezpieczenia zdrowia lub osiagnigcia majatku, nie natomiast
uzgodnienia swojego Zycia z moralnymi ideatami*"’. Przewrotna etyka Karneadesa poshuzyta
Laktancjuszowi do wykazania r6znicy miedzy prawdziwg sprawiedliwoscig a jej pozorem,
bedacym domeng pogan. Sprawiedliwos¢, o ktorej pisze apologeta, cho¢ ma swoje
konsekwencje polityczne, odnosi si¢ przede wszystkim do wymiaru duchowego, nie za§ do
sfery czysto legalistycznej czy uwzgledniajacej w pierwszej kolejnosci korzysé. Czlowiek
zachowujacy wlasciwie pojeta sprawiedliwos¢ zastuguje na miano medrca: iustus autem ab
omni se peccato abstinet, quod aliter facere non potest quam si habeat recti prauique

2408 Przebieglo$é

notitiam. rectum autem discernere a prauo quis potest nisi sapiens
postulowana przez poganskich filozofow nie tylko nie jest, zdaniem autora, cechg medrca,
lecz takze przywodzi na mys$l zachowania zwierzat, podczas gdy $wiadome czynienie dobra

bez wzgledu na korzy$é wiasciwe jest jedynie ludziom*®

. W ogoéle ukazanie kontrastu
pomigdzy bezrozumnym, niesprawiedliwym 1 zwierzgcym charakterem poganstwa a
rozumnym, sprawiedliwym i ludzkim chrzes$cijanstwem wydaje si¢ by¢ gtownag mysla piatej
ksiggi. Cechy te szczegodlnie uwidocznity si¢ podczas przesladowan, kiedy to skrajne postawy
szalenstwa*!? i heroizmu*!'! ujawnity swoja istote same o sobie §wiadczac. Ksiega konczy sie
przedstawieniem idealu sprawiedliwos$ci, uosabianym przez znoszenie przesladowania razem

412

z niesprawiedliwoscig*!? oraz wyczekiwanie za to ostatecznej nagrody od Boga*!®.

406 pPor. Lactantius, Divinae institutiones V 16, 3: eius disputationis summa haec fuit: iura sibi homines pro
utilitate sanxisse, scilicet varia pro moribus, et apud eosdem pro temporibus saepe mutata, ius autem naturale
esse nullum; omnes et homines et alias animantes ad utilitates suas natura ducente ferri; proinde aut nullam
esse iustitiam aut, si sit aliqua, summam esse stultitiam, quoniam sibi noceret alienis commodis consulens.

407 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 16, 9-12: nempe iustitia est hominem non occidere, alienum prorsus
non attingere. quid ergo iustus faciet, si forte naufragium fecerit et aliquis imbecillior viribus tabulam ceperit?
nonne illum tabula deturbabit, ut ipse conscendat eaque nixus euadat, maxime cum sit nullus medio mari testis?
si sapiens est, faciet, ipsi enim pereundum est, nisi fecerit; si autem mori maluerit quam manus inferre alteri,
iam iustus ille, sed stultus est, qui vitae suae non item si acie suorum fusa hostes insequi coeperint et iustus ille
nactus fuerit aliquem saucium equo insidentem, eine parcet, ut ipse occidatur, an deiciet ex equo, ut ipse hostem
possit effugere? quod si fecerit, sapiens, sed idem malus, si non fecerit, iustus, sed idem stultus sit necesse est.

48 T actantius, Divinae institutiones V 17, 26.

409 Por. Lactantius, Divinae insitutiones V 17, 33-34: calliditas autem et astutia in mutis quoque animalibus sunt,
vel cum insidiantur aliis et dolo capiunt, ut deuorent, vel cum insidias aliorum vario genere deludunt, sapientia
vero in hominem solum cadit. sapientia est enim intellegentia vel ad bonum rectumque faciendum vel ad
abstinentiam dictorum factorumque improborum.

410 Lactantius, Divinae institutiones V 19, 7: in hisne mala mens est, qui contra ius humanitatis, contra fas omne
lacerantur, an potius in his, qui ea faciunt in corporibus innocentium, quae nec saeuissimi latrones nec
iratissimi hostes nec immanissimi barbari aliquando fecerunt?

411 Por, Lactantius, Divinae institutiones V 19, 20-23.

412 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 22, 3: quodsi negari non potest, quin summa sit virtus, necesse est
iustum et sapientem virum in potestate esse hominis iniusti, ut capiat patientiam. patientia est enim malorum
quae aut inferuntur aut accidunt cum aequanimitate perlatio.; V 22, 10: cum ergo iniuriam nulli faciat nec
aliena cupiat nec sua quoque si viauferantur defendat, cum sciat etiam inlatam iniuriam moderate ferre, quia

95



W szoéstej ksiedze De vero cultu Laktancjusz rozwija refleksje nad istotg prawdziwej
religijnos$ci — nieopartej na zewngtrznych obrzedach, lecz zakorzenionej w duchowej i
etycznej postawie cztowieka. Od samego poczatku ksiggi autor wyraza mysl, wedle ktorej
kwestia wlasciwego kultu stanowi najwazniejszy punkt jego dziela, poniewaz sama istota
cztowieczenstwva ma zawiera¢ si¢ nie tyle w rozwazaniach czy kontemplacji nad
rzeczywistoécia boska, ile w kontakcie z nig*'*. Laktancjusz powraca do dychotomii obecnej
juz we wezesniejszych ksiegach — przeciwstawia falszywy zewnetrzny kult duchowej religii
1 podkresla wyjatkowos¢ chrzescijanstwa jako jedynej bezkrwawej religii, zakorzenionej
w moralno$ci. Jednakze fundamenty etyki chrze$cijanskiej nie pozostaja w sprzecznosci
z madros$cia poganskich filozoféw, dlatego Laktancjusz postuluje wykorzystanie ich dorobku
jako swoistej propedeutyki wiary*!®>. Zwracajac sie do cesarza Konstantyna, autor przytacza
chrzedcijanskg nauk¢ o dwodch drogach zycia: dobrej, prowadzacej do zbawienia, 1 zlej,
wiodacej do potepienia*'®, by nastepnie zestawi¢ je z motywem rozdroza w ksztalcie litery Y
oznaczajacego wybor pomiedzy cnota a rozkosza*'’. Zdaniem Laktancjusza, jej prawe ramie

symbolizuje wschod stonca jako symbol narodzenia do zycia wiecznego, lewe za$ — zachod

virtute praeditus est, necesse est iustum hominem subiectum esse iniusto et contumeliis adfici ab insipiente
sapientem, ut et ille peccet, quia iniustus est, et hic in se virtutem habeat, quia iustus est.

413 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 23, 5: nos tantummodo laboremus, ut ab hominibus nihil aliud in
nobis nisi sola iustitia puniatur; demus operam totis viribus, ut mereamur a deo simul et ultionem passionis et
praemium.

414 Por, Lactantius, Divinae institutiones V1 1, 2: venio nunc ad id quod est summum operis huius et maximum, ut
doceam quo ritu quoue sacrificio deum coli oporteat. id enim est hominis officium in eoque solo summa rerum et
omnis beatae vitae ratio consistit, quandoquidem propterea ficti et inspirati ab eo sumus, non ut caelum
videremus et solem, quod Anaxagoras putavit, sed ut artificem solis et caeli deum pura et integra mente
coleremus.

415 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 2, 16-18: quodsi hoc illi faciunt quibus non est veritas cognita,
quanto magis nos facere debemus qui a deo eruditi et inluminati possumus vera praecipere! nec tamen sic
docebimus, ut quasi prima virtutis elementa tradamus, quod est infinitum, sed tamquam docendum susceperimus
eum qui apud illos iam perfectus esse videatur. manentibus enim praeceptis eorum, quae solent ad probitatem
recte dare, ignota illis superstruemus ad perficiendam consummandamque iustitiam, quam non tenent. ea vero
quae possunt cum illis esse communia praetermittam, ne quid ab iis videar mutvari, quorum errores coarguere
atque aperire decreverim.

416 por. Lactantius, Divinae insitutiones V1 3, 1-3: Duae sunt viae, Constantine imperator, per quas humanam
vitam progredi necesse est, una quae in caelum ferat, altera quae ad inferos deprimat. quas et poetae in
carminibus et philosophi in disputationibus suis induxerunt. et quidem philosophi alteram virtutum esse
voluerunt, alteram vitiorum, eamque quae sit adsignata virtutibus, primo aditu esse arduam et confragosam, in
qua si quis difficultate superata in summum eius euaserit, habere eum de cetero planum iter, lucidum
amoenumque campum, et omnes laborum suorum capere fructus uberes atque iucundos, quos autem primi
aditus difficultas deterruerit, eos in illam vitiorum viam labi atque deflectere, quae primo ingressu sit quasi
amoena multoque tritior, deinde cum in ea paulo ulterius processerint, amoenitatis illius speciem repente
subduci, exoriri autem viam praecipitem, nunc saxis asperam nunc obductam sentibus nunc gurgitibus
intercisam vel torrentibus rapidam, ut laborare haerere labi cadere sit necesse.

417 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 3, 6: omnis ergo haec de duabus uiis dispu- 6 tatio ad frugalitatem
ac luxuriam spectat. dicunt enim humanae vitae cursum Y litterae similem, quod unus quisque hominum cum
primae adulescentiae limen attigerit et in eum locum venerit, ‘partis ubi se uia findit in ambas’, haereat
nutabundus ac 15 nesciat, in quam se partem potius inclinet.

96



bedacy obrazem $mierci*'®. W wyobrazeniu filozofoéw i poetow poganskich konsekwencije

wyboru drogi odnosily si¢ jedynie do ziemskiego zycia, natomiast w przypadku nauki

chrzescijan sg one wieczne*!’.

Afrykanczyk, piszac o cierpieniach wynikajacych z wybrania drogi §wigtosci i cnoty,
przyréwnuje zycie chrzescijanina do shuzby wojskowej*?® oraz przeprowadza szczegdtowy
wyktad na temat cnoty — virfus — oparty na kilkunasto-heksametrowym fragmencie utworu
Lucyliusza*?!. Istota cnoty jest, wedlug Laktancjusza, jej praktyczne urzeczywistnianie, a nie
czysto teoretyczne rozwazania: verum scientia non potest esse virtus, quia non est intus
in nobis, sed ad nos extrinsecus venit. quod autem transire ab altero ad alterum potest, virtus
non est, quia virtus sua cuique est. scientia igitur alieni beneficii est, quia posita est
in audiendo, virtus tota nostra est, quia posita est in voluntate faciendi boni***. Ksiega szosta
zawiera rOwniez probe czesciowego usprawiedliwienia mys$li poganskiej — cho¢ nie stanowi
ona pelni prawdy, to nieraz w sposob prorocki przepowiadata ja pod natchnieniem ducha

Bozego*?.

Poza poznaniem Boga i prawdy, wyrazem prawdziwego kultu jest rowniez wlasciwe
zachowanie czlowieka wobec innych ludzi, okreslone przez Laktancjusza mianem humanitas.
Pojecia tego autor uzywat w roznych kontekstach, jednak tutaj oznacza ono wzajemna pomoc,
ktorg ludzie powinni sobie $wiadczyé*?*. Znaczenie tej cnoty ma dla Laktancjusza wymiar nie
tylko spoteczny, lecz takze religijny, stanowiac o istocie ludzkiej natury. Jej naruszenie,
przejawiajace si¢ w wyrzadzeniu krzywdy drugiemu cztowiekowi, traktowane jest jako czyn
swietokradczy: summum igitur inter se hominum vinculum est humanitas; quod qui diruperit,

nefarius et parricida existimandus est*”. Kazda pomoc drugiemu czlowiekowi jest wigc

418 por. Lactantius, Divinae institutiones V1 3, 18: sed altera illa melior conversa est ad solis ortum, altera illa

deterior ad occasum, quoniam qui veritatem ac iustitiam sequitur, is accepto immortalitatis praemio perenni
luce potietur, qui autem ab illo malo duce inlectus praetulerit vitia virtutibus, mendacium veritati, necesse est ad
occasum et tenebras deferatur.

419 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 3, 10.

420 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 4, 19: voluit enim deus, qui hominem ad hanc militiam genvit,
expeditos in acie stare et intentis acriter animis ad unius hostis insidias vel apertos impetus vigilare, qui nos,
sicut periti et exercitati duces solent, variis artibus captat pro cuiusque natura et moribus saeuiens.

41 Lactantius, Divinae institutiones V1 5-7.

422 Lactantius, Divinae institutiones V1 5, 6.

423 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 8, 10: quis sacramentum dei sciens tam significanter enarrare legem
dei posset quam illam homo longe a veritatis notitia remotus expressit? ego vero eos qui vera imprudentes
loquuntur sic habendos puto, tamquam divinent spiritu aliquo instincti.

424 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 10, 3: deus enim quia ceteris animalibus sapientiam non dedit,
naturalibus ea munimentis ab incursu et periculo tutiora generavit, hominem vero quia nudum fragilemque
formavit, ut eum sapientia potius instrueret, dedit ei praeter cetera hunc pietatis adfectum, ut homo hominem
tueatur diligat foveat contraque omnia pericula et accipiat et praestet auxilium.

425 Lactantius, Divinae institutiones V1 10, 4.

97



powinnoscig wynikajaca z natury ludzkiej, nie nalezy wigc oczekiwac za nig innej nagrody

niz tej od Boga*?®.

W dalszej czeséci rozwazan Laktancjusz koncentruje si¢ na interpretacji roli afektow
w szkotach filozoficznych, a zwlaszcza u stoikow 1 perypatetykoéw, wykazujac ich bledne
nauczanie w tej materii*?’. Autor szerzej omawia réwniez kwestie zmystow oraz cielesnych
przyjemnoéci przez nie odbieranych*?®. Pod koniec ksiegi apologeta wraca do wiasciwego
tematu, ktorym jest prawdziwy kult Boga, upatrywany przede wszystkim w duchowej i
etycznej postawie cztowieka*?®. Podobnie jak w przypadku czwartej ksiegi, autor nie porusza

h*° a nawet ostatnie

szczegotow dotyczacych sakramentalnych obrzeddéw chrze$cijanskic
zdania sugeruja, ze kult ten nie musi by¢ sprawowany w zadnym konkretnym miejscu,
poniewaz najistotniejsze dokonuje si¢ we wnetrzu cztowieka: nec tantum hoc in templo putet
sibi esse faciendum, sed et domi et in ipso etiam cubili suo. secum denique habeat deum

semper in corde suo consecratum, quoniam ipse est dei templum™'.

Ostatnia, siddma ksiega, zatytulowana De beata vita, poswigcona jest omowieniu
najwyzszego dobra, ktérym wedlug Laktancjusza jest nie$miertelno$¢*? przedstawiona
w perspektywie nadchodzacych wydarzen mesjanskich. Rozpoczyna si¢ ona od krotkiego
streszczenia zagadnien poruszonych we wczesniejszych czg¢$ciach Divinae institutiones,

prowadzacych do kwestii ostatecznych, zwiefczajacych dzieto*. Choé w wielu miejscach

426 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 12, 2: huius enim operis et officii merces a deo est expectanda solo.
nam si ab homine expectes, iam non humanitas erit illa, sed beneficii faeneratio, nec potest videri bene meruisse
qui quod facit non alteri, sed sibi praestat. et tamen res eodem redit, ut quod alteri quisque praestiterit nihil ab
eo commodi sperans, vere sibi praestet, quia mercedem capiet a deo.

427 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 14-18.

428 pPor. Lactantius, Divinae institutiones VI 20-22.

429 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 25, 7: donum est integritas animi, sacrificium laus et hymnus; si
enim deus non uidetur, ergo his rebus coli debet quae non uidentur. nulla igitur alia religio vera est nisi quae
virtute ac iustitia constat.

40 Por. J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstep..., dz. cyt., s. 18:  ,Kolejnym, powaznym brakiem tej ksiggi jest wiasnie
brak jakichkolwiek wzmianek nauki o tasce, a co za tym idzie nie ma zadnych informacji dotyczacych zrddet,
z ktorych wierni moga czerpa¢ laske jako niezbedny srodek prowadzacy do zbawienia. Wlasciwie nie ma nawet
informacji o chrzcie, przez ktéry poganin staje si¢ cztonkiem Kosciota Chrystusowego. Daremnie tez
poszukujemy w tym (jak i w innych) utworze Laktancjusza wiadomos$ci o sakramentach, je§li nawet nie
wszystko jeszcze na ten temat bylto Scisle okreslone w nauce Kosciota. Przede wszystkim nie ma tam Zadnej
wiadomosci, jak wspomnieliémy o Mszy Swictej i ani stowa o Eucharystii, ktorg przeciez bez watpienia
Laktancjusz przyjmowat”.

41 Lactantius, Divinae institutiones VI 25, 15.

432 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 8, 1: num est igitur summum bonum immortalitas, ad quam
capiendam et formati a principio et nati sumus. ad hanc tendimus, hanc spectat humana natura, ad hanc nos
prouehit virtus. quod bonum quia deprehendimus, superest ut etiam de ipsa immortalitate dicamus.

433 Por. Lactantius, Divinae institutions VI 1, 3: nam quid prodest aut falsis religionibus liberari aut intellegere
veram? quid aut vanitatem falsae sapientiae pervidere aut quae sit vera cognoscere? quid, inquam, prodest
caelestem illam iustitiam defendere? quid cum magnis difficultatibus cultum dei tenere, quae est summa virtus,
nisi eam divinum praemium beatitudinis perpetuae subsequatur?

98



Laktancjusz powtarza poruszane wczesniej tematy i1 tezy (migdzy innymi: cel powstania

434" znaczenie bledu filozofow, ktorzy nie poznali prawdy o Bogu®*’,

swiata 1 czlowieka

przewage dobr duchowych nad cielesnymi**® czy istote cztowieczenstwa zawierajaca sie w

dazeniu do cnét i unikaniu wystepkow*’), to jednak wlasciwym i nowym tematem ksiegi s
4 ystep J y y ¢81 83

rozwazania nawigzujace do judeo-chrzescijanskiej apokaliptyki.

Autor rozpoczyna swoj historiozoficzny wywod od przytoczenia biblijnej nauki
o stworzeniu $wiata w sze$¢ dni 1 szabacie wienczacym to dzieto, majacym odpowiadac
szeSciu wiekom ludzko$ci, zakonczonym siddmym okresem zamykajagcym histori¢
stworzenia®*®. Zanim jednak, zdaniem Laktancjusza, mialo si¢ to wypei¢, $wiat musial
doznaé licznych cierpien i zniszczen*®. Figura przesladowcy w kazdym wieku miato byé
wielkie rzadzace §wiatem imperium uciskajgce ludzi, uosabiane w historii przez: Egipcjan,

40 Ostatnie, jak zaznacza

Persow, Grekow, Asyryjczykow czy — w czasach autora — Rzymian
Afrykanczyk, ma nadejs¢ ze Wschodu i odebra¢é Rzymianom wiadze: cuius vastitatis et
confusionis haec erit causa, quod Romanum nomen, quo nunc regitur orbis — horret animus
dicere, sed dicam, quia futurum est — tolletur e terra et imperium in Asiam revertetur ac
rursus oriens dominabitur atque occidens serviet**'. Wtadza ta ma reprezentowac calg potege

Swiatowych mocarstw 1 ostatecznie wystapi¢ przeciwko sprawiedliwosci 1 porzadkowi

zarowno ludzkiemu, jak i Boskiemu**?. Laktancjusz opisuje w tym miejscu zaréwno

434 Por. Lactantius, Divinae institutiones V11 4-5.

435 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 2-3.

436 pPor. Lactantius, Divinae institutines VII 1, 4-5.

437 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 9-10.

438 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 14, 7-9: Mundum deus et hoc rerum naturae admirabile opus, sicut
arcanis sacrae scripturae continetur, sex dierum spatio consummavit diemque septimum, quo ab operibus suis
requieverat, sanxit. hic est autem dies sabbati, qui lingua Hebraeorum a numero nomen accepit, unde
septenarius numerus legitimus ac plenus est. nam et dies septem sunt quibus per vicem revolutis orbes
conficiuntur annorum et septem stellae quae non occidunt et septem sidera quae vocantur errantia, quorum
dispares cursus et inaequabiles motus rerum ac temporum varietates efficere creduntur. ergo quoniam sex
diebus cuncta dei opera perfecta sunt, per saecula sex id est annorum sex milia manere in hoc statu mundum
necesse est. dies enim magnus dei mille annorum circulo terminator.

439 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 15, 7: propinquante igitur huius saeculi termino humanarum rerum
statum commutari necesse est et in deterius nequitia inualescente prolabi, ut iam nostra haec tempora, quibus
inigvitas et malitia usque ad summum gradum crevit, in illius tamen insanabilis mali comparatione felicia et
prope aurea possint iudicari.

40 Por, Lactantius, Divinae institutiones V11 15, 13: nam et Aegyptios et Persas et Graecos et Assyrios proditum
est regimen habuisse terrarum, quibus omnibus destructis ad Romanos quoque rerum summa pervenit.

441 T actantius, Divinae institutiones VII 15, 11.

442 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 16, 2-3: hi exercitibus in immensum auctis et agrorum cultibus
destitutis, quod est principium eversionis et cladis, disperdent omnia et comminuent et uorabunt. tum repente
adversus eos hostis potentissimus ab extremis finibus plagae septentrionalis orietur, qui tribus ex eo numero
deletis, qui tunc Asiam obtinebunt, adsumetur in societatem a ceteris ac princeps omnium constituetur. hic
insustentabili dominatione vexabit orbem, divina et humana miscebit, infanda dictu et exsecrabilia molietur,
nova consilia in pectore suo volutabit, ut proprium sibi constituat imperium, leges commutet et suas sanciat,

99



spustoszenia wojenne, jak i1 kleski zywiotowe towarzyszace tym rzadom, ktore pochtonely
zycie nawet dwoch trzecich wyznawcow Kosciota**’. Pozostali za§ beda zwodzeni przez
falszywego proroka — tworcy nowego kultu oraz przesladowcy opierajacych mu si¢
chrzescijan***. Opisywany ucisk ma zostaé zakofczony ponownym przyjéciem Chrystusa
wraz z armig aniotow, wyzwoleniem reszty uci$nionych wiernych oraz wypowiedzeniem

445

ostatecznej wojny wojskom panujacego Antychrysta Po ich zwycigstwie, wedhug

Laktancjusza nawigzujacego do tradycji millenarystycznej, ma nastgpi¢ pierwszy sad nad

1*7 oraz tysigcletnie panowanie Chrystusa na ziemi, ktore

duszami**®, zmartwychwstanie cia
bedzie przypominato ztoty wiek. W opisie tym autor taczy tradycje judeo-chrzescijanskich
apokaliptyk z klasycznymi wyobrazeniami poetéw poganskich na temat pierwszego wieku
ludzkosci. Odmienieni maja by¢ nie tylko ludzie, lecz takze cala przyroda, ktéra znow
poddana sprawiedliwym rzadom zacznie obficie rodzi¢ owoce i ushugiwaé¢ cztowiekowi**. Po
ostatnim tysiacleciu Laktancjusz, podobnie jak wielu wczesnochrze$cijanskich millenarystow,
opisuje ponowne podjecie walki zta przeciwko Krolestwu Chrystusa i jego $wietych. W
apokaliptycznej wizji autora sprawiedliwi zostaja oblgzeni we wilasnym miescie, dopdki
gniew Bozy nie unicestwi wojsk przeciwnikéw 1 nie rozpocznie si¢ sad ostateczny nad
duszami*®. Ksigga konczy si¢ pochwalg Cesarza Konstantyna**® oraz wezwaniem wiernych
do wytrwatosci w chrzescijanskiej wierze: intendamus ergo iustitiae, quae nos inseparabilis
comes ad deum sola perducet, et ‘dum spiritus hos regit artus’, infatigabilem militiam deo
militemus, stationes vigiliasque celebremus, congrediamur cum hoste quem novimus fortiter,
ut victores ac devicto adversario triumphantes praemium virtutis quod ipse promisit a domino

consequamur451 .

contaminabit diripiet spoliabit occidet; denique immutato nomine atque imperii sede translata confusio ac
perturbatio humani generis consequetur.

43 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 16, 5-14.

444 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 4-6.

445 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 19, 4-6: hic est enim liberator et iudex et ultor et rex et deus, quem
nos Christum vocamus, qui priusquam descendat, hoc signum dabit. cadet repente gladius e caelo, ut sciant iusti
ducem sanctae militiae descensurum, et descendet comitantibus angelis in medium terrae et antecedet eum
flamma inextinguibilis et virtus angelorum tradet in manus iustorum multitudinem illam, quae montem
circumsedebit, et concidetur ab hora tertia usque in uesperum et fluet sanguis more torrentis, deletisque
omnibus copiis impius solus effugiet et peribit ab eo virtus sua. hic est autem qui appellatur Antichristus, sed se
ipse Christum mentietur et contra verum dimicabit et uictus effugiet et bellum saepe renovabit et saepe vincetur,
donec quarto proelio confectis omnibus impiis debellatus et captus tandem scelerum suorum luat poenas.

446 pPor. Lactantius, Divinae institutiones VII 20-21.

447 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 23,1-5.

448 por. Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 1-15.

449 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 26, 1-10.

430 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 26, 11-17.

41 Lactantius, Divinae institutiones VI 27, 16.

100



Divinae institutiones byly z pewno$cig najwazniejszym dzielem w dorobku
Laktancjusza. Oprocz objetosci i podjetych w nim rozwazan, $wiadczy o tym ich skrocone
opracowanie, przygotowane dla blizej nieznanego dzi§ swojego przyjaciela lub ucznia,
Pentadiusza. Mialo to miejsce najpewniej w kilka lat po napisaniu owego opus magnum,
a wiec blizej roku 3152, Juz od starozytnosci tekst ten byl przepisywany w niepetnych
wersjach, ktorym brakowalo poczatkowych rozdziatéw, a czasem réwniez zakonczenia. Opis
tego dzieta w katalogu podanym przez Hieronima sugeruje, ze on wowczas takze nie
dysponowat catoécia: émirounv ejusdem operis in libro uno acephalo*?. Ostateczna, pelna
edycje oparta na rgkopisie turynskim przygotowat dopiero w XVIII wieku niemiecki badacz
Christoph Mathaeus Pfaff, wykorzystujac paryska publikacje z 1712 roku. Na jej podstawie

Ioannes Davius ogtosit w Cambridge w 1718 roku kolejng wersje, wzbogacong o filologiczne
przypisy**.

Pomimo nazwy Epitome sugerujacej, iz jest to streszczenie dzieta, Laktancjusz,
zachowujac gtéwna mysl i1 intencje Divinae institutiones, podejmuje si¢ ,raczej nowego
opracowania poprzedniego tematu*>>. We wstepie autor zaznacza, Ze streszczenie siedmiu

ksiagg w jednej wymagato rezygnacji z licznych cytatéw 1 zrodel obecnych w oryginale, a

takze ograniczenia charakterystycznej dla niego retorycznej rozwlektosci*. W pierwszych

rozdzialach Laktancjusz powtarza zawarta w pierwsze] ksiedze argumentacj¢ na rzecz

monoteizmu®’, nastepnie opisuje przyktady niemoralnosci poganskich bostw*® oraz

459

zwigzane z nimi religijne obrzedy* i ich demoniczne pochodzenie*®’. Autor ponownie

kieruje rowniez swoje zarzuty przeciwko filozofom i ich metodzie poszukiwan najwyzszego

dobra*!,  wbrew swoim zapowiedziom zachowuje duzg cze$¢ cytatow  ze

462

starotestamentalnych prorokow w czesci poswieconej postaci Chrystusa®™“. Rowniez wywody

42 por. J. Czuj, Wstep..., dz. cyt., s. 22: ,, Miedzy napisaniem Institutiones a Epitome uplynat szereg lat. Jezeli

pierwsze wyszto okoto r. 310, to drugie nie ukazato si¢ przed 315”.

453 Hieronymus, De viris Hlustribus LXXX.

44 Por. J. Czuj, Wstep..., dz. cyt., s. 23.

45 Tamze, s. 22.

456 Por. Lactantius, Epitome, praefatio 3: Fit enim totum et minus plenum, cum tanta rerum multitudo in
angustum coartanda sit, et brevitate ipsa minus clarum, maxime cum et argumenta plurima et exempla, in quibus
lumen est probationum, necesse sit praeteriri, quoniam tanta eorum copia est, ut vel sola librum conficere
possint. Quibus sublatis quid poterit «verumy, quid apertum videri? Sed enitar quantum res sinit et diffusa
substringere et prolixa breviare, sic tamen, ut neque res ad copiam neque claritas ad intellegentiam deesse
videatur in hoc opere, quo in lucem veritas protrahenda est.

47 Por. Lactantius, Epitome 1-V1.

458 Por. Lactantius, Epitome VII-XXII.

459 Por. Lactantius, Epitome XXIII-XXVI.

460 Por. Lactantius, Epitome XXVIII.

461 Por. Lactantius, Epitome XXX-XL.

462 Por. Lactantius, Epitome XLII-XLIX.

101



464 i wydarzen apokaliptycznych*® zostaja

na temat sprawiedliwo$ci*®®, prawdziwego kultu
zachowane w porzadku znanym z Divinae institutiones. Tekst miejscami precyzuje badz
zmienia argumentacje wystepujaca w laktancjuszowym Opus magnum, o czym zaswiadcza
we wstepie do osiemnastowiecznego wydania Davisius: At libellus hicce plurima suppeditat,

466

quorum in opere majore nullum prorsus est vestigium Przyktadem tego sa chocby

67

fragmenty odnoszace sie do zrédel i znaczenia zta w $wiecie*®’ oraz te nawigzujace do

filozofii Platona*¢®

. Oproécz tego Laktancjusz przetozyt na tacing wszystkie oryginalne greckie
cytaty z Divinae institutiones ujete nawet w szczatkowej formie, tak aby ujednolici¢ catos¢

wywodu. Mimo licznych uproszczen utwor zostat przez autora stylistycznie dopracowany*’.

Kolejne dzieto Laktancjusza, odbiegajace nieco zarowno od typowych dla apologety
tematow, jak 1 struktury, skoncentrowane byto przede wszystkim na biezacych wydarzeniach
historycznych zwigzanych z przesladowaniami chrze$cijan w latach 303-313. Tytut przyjety
dzi§ przez wydawcow jako De mortibus persecutorum pochodzi z najstarszego zachowanego
rekopisu z XI wieku, wystepujacego pod nazwa Lucii Caecilii liber ad Donatum confessorem
de mortibus persecutorum, za$ w katalogu Hieronima znajduje si¢ jedynie wzmianke o jedne;j
ksiedze poswigconej przesladowaniom: de persecutione librum unum*’°. Praca ta pisana
najprawdopodobniej w latach 314-316 zostala jednoznacznie przypisana Laktancjuszowi
dopiero w XVII wieku, cho¢ ozywiona debata na ten temat trwata nawet do drugiej polowy
XIX wieku*’!. Jeden z gtéwnych zarzutoéw wobec autorstwa Laktancjusza miat dotyczyé stylu

i charakteru tworcy. Jak referuje w swoim wstgpie Jan Czuj, powoltujac si¢ na Samvela

463 Por. Lactantius, Epitome LV-LVL.

464 Por. Lactantius, Epitome LVIII- LXVIL.

465 Por. Lactantius, Epitome LXXI-LXXIIIL.

466 J. Davisius, Praefatio, w: Lactantii Firmiani Epitome Divinarum Institutionum ad Pentadium fratrem,
Cantabrigiae 1718.

467 Por. Lactantius, Epitome XXIX 11: Vides ergo, id quod saepe dixi, bonum et malum ita sibi esse conexa, ut
alterum constare non possit. Summa igitur prudentia Deus materiam virtutis in malis posuit, quae idcirco fecit,
ut nobis constitueret agonem, in quo victores immortalitatis praemio coronaret.

468 Por. Lactantius, Epitome XXXVIII: Huius auditor Plato, quem deum philosopthorum Tullius nominat, qui
solus omnium sic philosophatus est, ut ad veritatem propius accederet; tamen qui Deum ignoravit, in multis ita
lapsus est, ut nemo deterius erraverit, inprimis quod in libris civilibus omnia omnibus voluit esse communia.

De patrimoniis tolerabile est, licet sit iniustum,; nec enim aut obesse cuiquam debet, si sua culpa minus. Sed, ut
dixi, potest aliquo modo ferri. Etiamne conjuges, etiamne libri, communes erunt? Non erit sanguinis ulla
distinctio, nec genus certum, nec familiae, nec cognationes, nec affinitates, sed sicut in gregibus pecudum,
confusa/consusa et indiscreta omnia; nulla erit in viris continentia, nulla in foeminis pudicitia.Quis esse in
utrisque amor coniugalis potest, in quibus non est certus aut proprius affectus? Quis erit in patrem pius,
ignorans unde sit natus? Quis filium diliget, quem putabit alinum? Quin etiam foeminis curiam reservavit,
militiam, et magistratus, et imperia permisit. Quanta erit infelicitas urbis illius, in qua virorum officia mulieres
occupabunt? Sed haec alias latius.

469 Por. J. Wojtczak, Verba sentiendi, dicendi i opinandi w ,, Epitome Divinarum Institutionum” Laktancjusza,
,» Roczniki Humanistyczne” 3/1996, s. 179-183.

470 Por. J. Czuj, Wstep..., dz. cyt., s. 16.

471 Por. tamze, s. 17.

102



Brandta: ,,De mortibus persecutorum — mimo pozorow pokrewienstwa z innemi dzietami
Lakancjusza — nie da si¢ pogodzi¢ z szlachetng humanitarno$cig i chrzescijanska mitoscia

bliZzniego naszego autora™’?

, po czym dodaje: ,,jezyk pisma tego podobnym jest do sposobu
wyrazania si¢ Laktancjusza; jezeli styl traktatu jest nieco odmiennym, jezeli w nim obok
zaokraglonych perioddw wystepuja zdania krotkie, urwane, to to si¢ ttumaczy warunkami
pamfletu historyczno-politycznego, ustrojem namietnym, ktory traktat natchngh™*’>,
Argumentem przemawiajacym na korzy$¢ autorstwa Laktancjusza wydaje si¢ rowniez fakt, ze
dzieto jest adresowane do Donata, a przeciez imi¢ to znajduje si¢ we wstepie do innego z
dziet Afrykanczyka — De ira Dei. Z jego tekstu wynika, ze byl on jednym z chrzeécijan

torturowanych podczas prze$ladowan*’*.

Celem utworu jest ukazanie rzadow Opatrznos$ci Bozej w historii 1 jest to pierwszy
tekst podejmujacy na tak szeroka skale tematyke historiozoficzng w tacinskiej literaturze
chrzedcijanskiej. Autor juz na samym poczatku wyraza nadziej¢ nadejscia nowych czasow,
bedacych tryumfem sprawiedliwosci, dzigki ktorej zostang wynagrodzone krzywdy
poniesione przez wyznawcOw Chrystusa w czasie rzadéw poprzednich cesarzy
przesladowcow*”>. To ich upadek i $mieré Laktancjusz postrzega jako przejaw dziatania
gniewu oraz mitosierdzia Bozego w $wiecie 1 historii. Streszczajagc opowies¢ o mece i
zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa oraz o dziatalno$ci misyjnej apostotdow, autor pokazuje,

ze od samego poczatku wladcy odpowiedzialni za $mier¢ niewinnych chrzescijan ponosili za

476 477 478 479

to kare, czego przykladami byli: Neron*’®, Domicjan*’’, Decjusz*’®, Walerian*”® i Aurelian*®.

472 Tamze.

473 Tamze, s. 18.

474 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XVI 8-11: Nihil adversus te verbera, nihil ungulae, nihil ignis,
nihil ferrum, nihil varia tormentorum genera valuerunt: adimere tibi fidem ac devotionem nulla vis potvit. Hoc
est esse discipulum dei, hoc est militem Christi, quem nullus hostis expugnet, nullus lupus de castris caelestibus
rapiat, nullus laqueus iudicat, nullus dolor vincat, nullus cruciatus affligat. Denique post illas novem
gloriosissimas pugnas, quibus a te diabolus victus est, non est ausus ulterius congredi tecum, quem tot proeliis
expertus est non posse superari. Et cum tibi parata esset victrix corona, desiit amplius provocare, ne iam
sumeres, quam licet non acceperis in praesenti, tamen integra tibi pro virtutibus tuis et meritis in regno domini
reservatur.

475 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum 1 2-6: Ecce, deletis omnibus adversariis, restituta per orbem
tranquillitate, profligata nuper ecclesia rursum exurgit et maiore gloria templum dei, quod ab impiis fuerat
eversum, misericordia domini fabricatur. Excitavit enim deus principes qui tyrannorum nefaria et cruenta
imperia resciderunt <et> humano generi providerunt, ut iam quasi discusso tristissimi temporis nubilo mentes
omnium pax iucunda et serena laetificet. Nunc post atrae tempestatis violentos turbines placidus aer et optata
lux refulsit. Nunc placatus servorum suorum <precibus> deus iacentes et afflictos caelesti auxilio sublevavit,
nunc maerentium lacrimas extincta impiorum conspiratione detersit. Qui insultaverant deo, iacent, qui templum
sanctum everterant, ruina maiore ceciderunt, qui iustos excarnificaverunt, caelestibus plagis et cruciatibus
meritis nocentes animas profuderunt. Sero id quidem, sed graviter ac digne.

476 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum 11 5-8.

477 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum 111 1-5.

478 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum IV 1-3.

103



Opis zachowan tych wladcow oraz przypisane im epitety przypominaja znane z Divinae
institutiones cechy poganskiego kultu odznaczajacego si¢, zdaniem Laktancjusza, mnogo$cia
niesprawiedliwosci, zbrodni 1 szalenstwa. Wida¢ to szczegdlnie w czgsSci poswigconej
charakterystyce rzagdow Dioklecjana, opartych na wyzysku, konfiskacie majatkow czy ztym
zarzadzaniu administracyjnym i ekonomicznym*!. Oprécz samego Dioklecjana Laktancjusz
bardzo negatywnie ocenia jego rodzing i politycznych wspolpracownikow, wylaczajac ze
swojej krytyki jedynie Konstancjusza, ojca pozniejszego cesarza Konstantyna: Constantium
praetereo, quoniam dissimilis ceterorum fuit dignusque qui solus orbem teneret*®?.
Przyktadem odmiennego zachowania Konstancjusza mial by¢ jego stosunek do przesladowan,
gdyz mimo iz stosowal si¢ on do rozkazéw, np. burzac Swiatynie, to nie odbierat zycia
wiernym: Nam Constantius, ne dissentire a maiorum praeceptis videretur, conventicula, id est
parietes, qui restitui poterant, dirui passus est, verum autem dei templum, quod est in
hominibus, incolume servavit*®’. Cheé ukazania w dobrym $wietle ojca Konstantyna mozna
taczy¢ z faktem bliskich kontaktow Laktancjusza z tym wtadca w okresie powstawania dzieta

oraz pragnieniem zbudowania dobrego wizerunku wladcy sprzyjajacego chrzescijanom.

479 Por. Lactantius, De mortobus persecutorum V 1-6.

480 por, Lactantius, De mortibus persecotorum VI 1-3.

41 Por, Lactantius, De motibus persecutorum VII 1-12: Diocletianus, qui scelerum inventor et malorum
machinator fuit, cum disperderet omnia, ne a deo quidem manus potvit abstinere. Hic orbem terrae simul et
avaritia et timiditate subvertit. Tres enim participes regni sui fecit in quattuor partes orbe diviso et multiplicatis
exercitibus, cum singuli eorum longe maiorem numerum militum habere contenderent, quam priores principes
habverant, cum soli rem publicam gererent. Adeo maior esse coeperat numerus accipientium quam dantium, ut
enormitate indictionum consumptis viribus colonorum desererentur agri et culturae verterentur in silvam. Et ut
omnia terrore complerentur, provinciae quoque in frusta concisae; multi praesides et plura officia singulis
regionibus ac paene iam civitatibus incubare, item rationales multi et magistri et vicarii praefectorum, quibus
omnibus civiles actus admodum rari, sed condemnationes tantum et proscriptiones frequentes, exactiones rerum
innumerabilium non dicam crebrae, sed perpetuae, et in exactionibus iniuriae non ferendae. Haec quoque
<quomodo> tolerari <non> possunt quae ad exhibendos milites spectant? Idem insatiabili avaritia thesauros
numquam minui volebat, sed semper extraordinarias opes ac largitiones congerebat, ut ea quae recondebat
integra atque inviolata servaret. Idem cum variis iniqvitatibus immensam faceret caritatem, legem pretiis rerum
venalium statuere conatus est; tunc ob exigua et vilia multus sanguis effusus, nec venale quicquam metu
apparebat et caritas multo deterius exarsit, donec lex necessitate ipsa post multorum exitium solveretur. Huc
accedebat infinita quaedam cupiditas aedificandi, non minor provinciarum exactio in exhibendis operariis et
artificibus et plaustris, omnia quaecumque sint fabricandis operibus necessaria. Hic basilicae, hic circus, hic
moneta, hic armorum fabrica, hic uxori domus, hic filiae. Repente magna pars civitatis exciditur. Migrabant
omnes cum coniugibus ac liberis quasi urbe ab hostibus capta. Et cum perfecta haec fuerant cum interitu
provinciarum, "non recte facta sunt", aiebat, "alio modo fiant." Rursus dirui ac mutari necesse erat iterum
fortasse casura. Ita semper dementabat Nicomediam studens urbi Romae coaequare. lam illud praetereo, quam
multi perierint possessionum aut opum gratia. Hoc enim usitatum et fere licitum consuetudine malorum. Sed in
hoc illud fuit praecipuum, quod ubicumque cultiorem agrum viderat aut ornatius aedificium, iam parata domino
calumnia et poena capitalis, quasi non posset rapere aliena sine sanguine.

482 Lactantius, De mortibus persecutorum VIII, 7.

483 Lactantius, De mortibus persecutorum XV 7.

104



W De mortibus persecutorum Laktancjusz przedstawil rowniez histori¢ ztozenia ofiary
przez urzednikéw cesarskich i odmowy wziecia w niej udziatu przez chrzescijan®®*, jak
rowniez opis rozpoczecia si¢ przesladowan*® tudziez wydania edyktu przesladowczego®®.
Apologeta w wielu fragmentach skupia si¢ na tytutlowych $mierciach przesladowcow

chrzescijan. W przypadku Dioklecjana opisuje jego chorobe i szalenstwo poprzedzajace

87

przymusowa abdykacje cesarza®®’. Autor zaznacza takze, ze $mierci bylego wiadcy

towarzyszylo ogolne przygnebienie *%%. Opisuje rowniez ostatnie chwile zycia pozostatych

1489

wspomnianych cesarzy. Sewer zostaje skazany na otwarcie sobie zyl*®, Maksymian wybiera

490

Smier¢ przez powieszenie™ ", za§ w przypadku Galeriusza Laktancjusz szczegdlowo opisuje

chorobe i cierpienia, jakich doznal w ostatnim roku zycia, polegajace na rozktadzie i gniciu

ciala, w ktorym legto si¢ robactwo®!. W relacji autora umierajacy cesarz miat wydaé 29

2

kwietnia 311 roku w Nikomedii edykt tagodzacy przes$ladowania chrze$cijan*?, w wyniku

czego cze$¢ wiernych zostata wyposzczona z wigzien, wérdd nich byt miedzy innymi Donat —

adresat tekstu*”?

. Maksencjusz, probujac uciec z walacego sie mostu, ginie w Tybrze**, a
Maksymin Daja, probujac popetni¢ samobdjstwo przez przyjgcie trucizny, zamiast na

natychmiastowsg $mieré, skazal sie na wielogodzinne cierpienie i szalenstwo®”>. Kazda z

484 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum X.

485 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XI-XII.

486 por. Lactantius, De mortibus persecutorum XIII-XIV.

487 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XVII 8-9: Quae suspicio tantum valvit, ut nemo crederet eum
vivere, nisi Kalendis Martiis prodisset, vix agnoscendus, quippe qui anno fere toto aegritudine tabuisset. Et ille
1dibus Decembribus morte sopitus animam receperat, nec tamen totam. Demens enim factus est, ita ut certis
horis insaniret, certis resipisceret.

488 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XLII 2: Suspiria et gemitus, crebrae lacrimae, iugis volutatio
corporis, nunc in lecto, nunc humi. 3 Ita viginti annorum felicissimus imperator ad humilem vitam deiectus a deo
et proculcatus iniuriis atque in odium vitae deductus postremo fame atque angore confectus est.

489 Lactantius, De mortibus persecutorum XXVI 11: Quo facto nihil aliud impetravit nisi bonam mortem. Nam
venis eius incisis leniter mori coactus est.

490 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XXX 5.

1 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XXXIII 1-11.

492 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XXXIV 1-5.

493 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XXXV 2: Tunc apertis carceribus, Donate carissime, cum ceteris
confessoribus e custodia liberatus es, cum tibi carcer sex annis pro domicilio fuerit

4% Por. Lactantius, De mortobus persecutorum XLIV 9: Maxentianus proterretur, ipse in fugam versus properat
ad pontem, qui interruptus erat, ac multitudine fugientium pressus in Tiberim deturbatur.

495 Por. Lactantius, De mortibus persecotorum XLIX 2-7: Ibi cum iam terra marique premeretur nec ullum
speraret refugium,; angore animi ac metu confugit ad mortem quasi ad remedium malorum, quae deus in caput
eius ingessit. Sed prius cibo se infersit ac vino ingurgitavit, ut solent ii qui hoc ultimo se facere arbitrantur, et sic
hausit venenum. Cuius vis referto stomacho repersussa valere non potvit in praesens, sed in languorem malum
versum est pestilentiae similem, ut diutius protracto spiritu cruciamenta sentiret. lam saevire in eum coeperat
virus. Cuius vi cum praecordia eius furerent, insustentabili dolore usque ad rabiem mentis elatus est, adeo ut per
dies quattuor insania percitus haustam manibus terram velut esuriens devoraret. Deinde post multos gravesque
cruciatus cum caput suum parietibus infligeret, exilierunt oculi eius de caveis; tunc demum, amisso visu, deum
videre coepit candidatis ministris de se iudicantem. Exclamabat ergo sicut ii qui torquentur solent, et non se, sed
alios fecisse dicebat. Deinde quasi tormentis adactus fatebatur Christum subinde deprecans et implorans, ut

105



opisanych przez Laktancjusza $mierci byla postrzegana jako kara za popelnione zbrodnie
przeciwko wyznawcom chrze$cijanstwa i samemu Bogu. Jak wynika z relacji autora, oprécz
chorob cielesnych, przesladowcy cierpieli w wymiarze duchowym czy popadali w rozpacz.
Niekiedy rowniez wyznawali swojg wine, proszac Boga o przebaczenie. Tak wiasnie byto w

przypadku Galeriusza 1 Maksymina Dai.

W opozycji do postawy wymienionych wtadcow, Laktancjusz opisuje Konstantyna
jako meza opatrzno$ciowego walczacego po stronie Boskiej sprawiedliwos$ci. Juz na poziomie
literackiej konstrukcji postaci przysztego cesarza widaé, ze zlagczone w nim cechy
szlachetno$ci, urody i wojskowej dyscypliny odpowiadaja klasycznym wzorcom grecko-
rzymskich herosow: Constantinus, sanctissimus adulescens et illo fastigio dignissimus,
qui insigni et decoro habitu corporis et industria militari et probis moribus et comitate
singulari a militibus amaretur, a privatis et optaretur, eratque tunc praesens iam pridem a
Diocletiano factus tribunus ordinis primi*®. Ukazane kolejno w tekécie epizody z Zycia
miodego Konstantyna, przedstawiajace jego droge do wiladzy jako walke Boga przeciwko
przesladowcom, znajduja kulminacyjny punkt w wydarzeniach z 24 listopada 312 roku —
Bitwie pod Mostem Mulwijskim. Wéwczas to przyszly imperator mial otrzymaé we $nie

nakaz uczynienia na tarczach swoich Zonierzy chrystogramu®’

, a dzigki ingerencji
Opatrznosci wojsko Maksencjusza zostato pokonane, za§ Konstantyn witany przez lud 1 senat
rzymski zostal uznany za zwycig¢zcg, za co przyznano mu tytul pierwszego wsrdd

augustow**s,

Podobng rol¢ obroncy Boskiego fadu w tekScie Laktancjusza pelnit
sprzymierzony z Konstantynem Licyniusz, ktory otrzymawszy polecenie odmawiania wraz z
wojskiem przed bitwg modlitwy przekazanej przez aniota, rozgromit wojska Maksymina*®’.
Wraz z nim to Konstantyn sformulowat 13 czerwca 313 roku w Mediolanie dokument
nakazujacy zaprzestania przesladowan chrzescijan, proklamujacy tolerancje religijng w
Cesarstwie oraz postulujagcy zwrot zagrabionych Kosciotowi majatkow>®. Traktat
Laktancjusza jest jedynym antycznym zrodiem, zachowujagcym caly tekst tzw. Edyktu

Mediolanskiego, jak rowniez stanowi obok Vita Constantini Euzebiusza z Cezarei,

najwazniejsze chrzescijanskie $wiadectwo historyczne okresu tetrarchii oraz ideologii

suimet misereretur. Sic inter gemitus quos tamquam cremaretur edebat, nocentem spiritum detestabili genere
mortis efflavit.

496 Lactantius, De mortibus persecutorum XVIII 10.

47 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XLIV 5: Commonitus est in quiete Constantinus, ut caeleste
signum dei notaret in scutis atque ita proelium committeret. Facit ut iussus est et transversa X littera, summo
capite circumflexo, Christum in scutis notat.

498 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XLIV 7-12.

499 Por. Lactnantius, De mortibus persecutorum XLVI 1-12.

300 Por, Lactantius, De mortibus persecutorum XLVIII 2-12.

106



Konstantyna. Jest to rowniez najczesciej wykorzystywane i1 cytowane przez historykéw dzieto
Laktancjusza, cho¢ spotkato si¢ ono z krytyka ze strony dziewi¢tnastowiecznych badaczy ze

wzgledu na obecng w nim stronniczo$¢>"!

Kolejng zachowang publikacja Laktancjusza byl traktat De ira Dei. Mogt on
powstawa¢ rownolegle do De mortibus persecutorum lub zaraz po jego napisaniu, czyli w
latach 316-317, jak twierdzi Anthony P. Coleman®*?. W prologu do De ira Dei Afrykanczyk
ponownie dedykuje swoj tekst Donatowi, i cho¢ brak pewnosci czy jest to sama osoba, co w
przypadku poprzedniego utworu, to wiadomo, ze autor planowat powstanie dzieta co najmnie;j

kilka lat wczes$niej, na co wskazuje zapowiedz z drugiej ksiegi Divinae institutiones:

unde quidam putant ne irasci quidem deum omnino, quod adfectibus, qui sunt
perturbationes animi, subiectus non sit, quia fragile est omne animal quod adficitur et
commovetur. quae persuasio veritatem ac religionem funditus tollit. sed seponatur interim

nobis hic locus de ira {(dei) disserendi, quod et uberior est materia et opere proprio latius

exsequenda®®.

Glownym tematem utworu jest tytutowa kwestia gniewu Boga i jego znaczenia w $wiecie
1 historii. Juz w De mortibus persecutorum Laktancjusz wielokrotnie zwracal uwage na
powiazanie go z wypetieniem sprawiedliwosci poprzez zestanie kar dla przesladowcow, lecz
tym razem staral si¢ rozwazy¢ to zagadnienie w perspektywie filozofii i teologii. Punktem
odniesienia stal si¢ tu sprzeciw wobec epikurejskiej 1 stoickiej wizji bostwa, ktérego natura
nie moze z konieczno$ci podlega¢ uczuciu gniewu. Laktancjusz, §wiadomy atrakcyjnosci
filozoficznego konceptu Boga pozbawionego cech przypisywanych niegodziwym ludziom,
przestrzega adresata, aby nie ulegt wizji sprzecznej z przekazem nauki chrzescijanskiej>**.

Wskazuje na rézne stopnie poznania Stworcy, przy czym pierwszy oznacza zrozumienie

01 Por. J. Vogt, Upadek Rzymu, przel. A. Lukaszewicz, Warszawa 1993, s. 100: , Laktancjusz w swoim dziele
O smierci przeSladowcow, ktore przedstawia zdarzenia az do roku wydania, to znaczy 318, z pewna doza
fanatyzmu probuje dowies¢, ze wszyscy przesladowcy chrze$cijan marnie skonczyli, gdy tymczasem Konstantyn
i Licyniusz, ktory wywyzszyli wiar¢ chrzescijanska, doznali blogostawienstwa Bozego™; por. J. Burckhardt,
Czasy Konstantyna Wielkiego, Warszawa 2022, s. 197-232.

302 Por. A.P. Coleman, dz. cyt., s. 25-26: It was written after persecution had ended, and intimates at the unrest
which ensued following the conflict between Constantine and Licinius in 316[...] Therefore, 316/7 can be
asserted as an approximate date of composition”.

303 Lactantius, Divinae institutiones 11 17, 4-5.

304 Por. Lactantius, De ira Dei 1 2. ed; S. Brandt, Vindobona 1893: Animadverti saepe, Donate, plurimos id
existimare (quod etiam nonnulli philosophorum putaverunt), non irasci Deum,; quoniam vel benefica sit
tantummodo natura divina, nec cuiquam nocere, praestantissimae atque optimae congruat potestati; vel certe nil
curet omnino, ut neque ex beneficentia eius quidquam boni perveniat ad nos, neque ex maleficentia quidquam
mali. Quorum error, quia maximus est, et ad evertendum vitae humanae statum spectat, coarguendus est a nobis,
ne et ipse fallaris, impulsus auctoritate hominum, qui se putant esse sapientes.

107



1 odrzucenie poganskich kultow i praktyk, drugi wiar¢ w jednego Boga i Jego opatrznos$¢ nad
Swiatem, trzeci za$ poznanie Chrystusa, okre§lanego przez autora mianem minister i nuntius,

395 Apologeta, kierujac swoj

dzigki ktéremu mozliwa jest petnia poznania wtasciwego kultu
wywod przeciwko szkotom filozoficznym, skupia si¢ w szczegdlnosci na drugim stopniu

odnoszacym si¢ do wiary w jednego Boga i1 Jego ingerencji w §wiat.

Glowny zarzut skierowany wobec epikurejczykow dotyczy niemoznosci czynienia
dobra ani zta przez bostwo, ktére w systemie tej szkoly pozostaje oddalone poza $wiatem

06 W przypadku szkoty stoikow, przyznajacych najwyzszej istocie

lub nie ma go wecale
wylacznie mozliwo$¢ czynienia dobra, Laktancjusz zwraca uwage, ze tak pojety Bog nie
moze wymierzy¢ sprawiedliwosci polegajacej na karze i nagrodzie dla ludzi wedlug ich
uczynkéw>"’. W argumentacji autora widoczna jest silnie dualistyczna perspektywa: Ita qui
bonos diligit, et malos odit, et qui malos non odit, nec bonos diligit: quia et diligere bonos, ex
odio malorum venit; et malos odisse, ex bonorum charitate descendit. Nemo est qui amet
vitam sine odio mortis, nec appetat lucem, nisi qui tenebras fugit. Adeo natura ista connexa

t508.

sunt, ut alterum sine altero fieri nequea Gniew Boga, zdaniem Laktancjusza, jest

naturalng konsekwencja jego taskawos$ci 1 sprawiedliwosci polegajacej na wynagradzaniu

39 Rozpoznanie za$ woli Boga i religijno$é sa, wedle

Jego czcicielom i karaniu przeciwnikow
niego, jedynymi cechami prawdziwie odrézniajacymi ludzi od innych stworzef, gdyz nawet
takie cechy jak: mowa, $miech czy przewidywanie przyszioS§ci mozna odnalez¢ wsrod

zwierzat>'?,

W dalszej czesci wywodu Laktancjusz, przyblizajac poglady dawnych filozofow na
temat natury bostwa 1 jego opatrznosci, podobnie jak w Divinae institutiones stara si¢

wykaza¢ ich niezgodnos$¢ wzgledem wiary w jednego Boga wynikajacej z chrzescijanskiego

305 Por. Lactantius, De ira Dei 11 1-2.

306 Por. Lactantius, De ira Dei IV 1-15.

307 Por. Lactantius, De ira Dei V 8-9: Speciose ista, populariterque dicuntur, et multos illiciunt ad credendum:
sed qui haec sentiunt, ad veritatem quidem propius accedunt; sed in parte labuntur, naturam rei parum
considerantes. Nam si Deus non irascitur impiis et iniustis, nec pios utique iustosque diligit. Ergo constantior est
error illorum, qui et iram simul, et gratiam tollunt. In rebus enim diversis, aut in utramque partem moveri
necesse est, aut in neutram.

3% Lactantius, De ira Dei V 10-11.

309 Por. Lactantius, De ira Dei V1 1-2: Hae sunt de Deo philosophorum sententiae. Aliud praeterea nihil
quisquam dixit. Quod si haec, quae dicta sunt, falsa esse deprehendimus, unum illud extremum superest, in quo
solo possit veritas inveniri, quod a philosophis nec susceptum est unquam, nec aliquando defensum; consequens
esse, ut irascatur Deus, quoniam gratia commovetur. Haec tuenda nobis et asserenda sententia est. In eo enim
summa omnis, et cardo religionis pietatisque versatur. Nam neque honos ullus deberi potest Deo, si nihil
praestat colenti, nec ullus metus, si non irascitur non colenti.

310 por, Lactantius, De ira Dei VII 6-15.

108



Objawienia®!!. Powracajac jednak do glownego tematu pracy, stwierdza, Ze odrzucenie
prawdziwej religii i jej nauczania na temat gniewu i kary Bozej prowadzi do upadku zycia
moralnego i w konsekwencji, upadku calej spotecznosci. Strach przed Bogiem ma dla niego
wymiar wychowawczy 1 spajajacy oraz jest jedynym gwarantem zachowania sprawiedliwosci
wsrod ludzi: Timor igitur Dei solus est, qui custodit hominum inter se societatem, per quem
vita ipsa sustinetur, munitur, gubernatur. Is autem timor auferetur, si fuerit homini persuasum,
quod irae sit expers Deus, quem moveri et indignari, cum iniusta fiunt, non modo communis
utilitas, sed etiam ratio ipsa nobis et veritas persuadet’'?. Laktancjusz, powtarzajac swoje
poglady z De opificio Dei czy Divinae institutiones na temat stworzenia $wiata i cztowieka’'?,
a takze na temat istoty zla w $wiecie'*, opisuje w kolejnej czesci znaczenie sprawiedliwego
gniewu, ktory staje si¢ dla cztowieka wiasciwym $rodkiem do unikania wystepkow, a dla

Boga do karcenia zta’'®

. Czlowiek nasladujacy swojego Stworce realizuje réwniez ten
przymiot Opatrznos$ci, jednak o ile Boski gniew jest odroczony w czasie lub odnosi si¢ do
wiecznosci, tyle ten ludzki realizuje si¢ w czasie i powinien, zdaniem apologety trwaé krétko
i by¢ ,,$miertelny”: ira enim mortalium debet esse mortali*'®. Filozoficzng krytyke gniewu, w
szczegllnosci przytoczone przez autora poglady Seneki, Posejdoniosa czy Cycerona
odnoszace si¢ do pojecia gniewu pojetego jako zadzy zemsty 1 szkodzenia innym, Laktancjusz

517

zalicza do gniewu niesprawiedliwego, bedacego wystepkiem”'’. Réwniez mitosierdzie Boga,

w mysSli autora, moze zaistnie¢ jedynie jako przebaczenie kar wymierzonych przez Boski
gniew, poniewaz w przeciwnym razie jego istota tracitaby swdj sens: si potest ignoscere,

potest igitur et irasci>'®,

311 Por. Lactantius, De ira Dei VII-X.

312 Lactantius, De ira Dei X1I 5.

313 Por. Lactantius, De ira Dei XIV 1-6.

514 Por. Lactantius, De ira Dei XV 1-12.

315 Lactantius, De ira Dei XVII 17-19: Necesse est enim bono ac iusto displicere, quae prava sunt, et cui malum
displicet, moveri, cum id fieri videt. Ergo surgimus ad vindictam; non quia laesi sumus, sed ut disciplina
servetur, mores corrigantur, licentia comprimatur. Haec est ira iusta, quae sicut in homine necessaria est ad
pravitatis correctionem, sic utique in Deo, a quo ad hominem pervezykanit exemplum. Nam sicuti nos potestati
nostrae subiectos coercere debemus, ita etiam peccata universorum Deus coercere debet. Quod ut faciat,
irascatur necesse est; quia naturale est bono ad alterius peccatum moveri et incitari.

316 Lactantius, De ira Dei XXI 5.

317 Lactantius, De ira Dei XVII 13, 20: Sed Stoici non viderunt esse discrimen recti et pravi, esse iram iustam et
iniustam: et quia medelam rei non inveniebant, voluerunt eam penitus excidere. Peripatetici vero non
excidendam, sed temperandam esse dixerunt: quibus in sexto libro Institutionum satis respondimus. Nescisse
autem philosophos, quae ratio esset irae, apparet ex definitionibus eorum, quas Seneca enumeravit in libris,
quos de Ira composuit. «Ira est, inquit, cupiditas ulciscendae iniuriae. Alii, ut ait Posidonius, cupiditas puniendi
eius, a quo te inique putes laesum. » Quidam ita definierunt: « Ira est incitatio animi ad nocendum ei qui, aut
nocuit, aut nocere voluit.» [...] Nam definitio Ciceronis « Ira est libido ulciscendi, » non multum a superioribus
distat. Ira autem, quam possumus vel furorem, vel iracundiam nominare, haec ne in homine quidem debet esse,
quia tota vitiosa est.

318 Lactantius, De ira Dei XX 1.

109



W koncowej czgsci pracy apologeta cytuje fragmenty greckich wyroczni sybillinskich

dotyczace gniewu Boga nad $wiatem i Jego sadu’!’

. Oprocz erudycyjnego charakteru mogto
mie¢ to rowniez na celu, podobnie jak w przypadku Divinae institutiones, odwotanie si¢
autorytetu uznawanego w niechrzescijanskich kregach filozoficznych, nie za§ do Pisma
Swietego zarezerwowanego dla wspotwyznawcow Laktancjusza. Oprocz tego w tekscie tym
wystepuja liczne nawigzanie do klasycznej literatury rzymskiej, w szczegdlnosci do
Wergiliusza i Owidiusza. Z perspektywy teologicznej dzieto to, cho¢ niedopracowane pod
wzgledem dogmatycznym i nie odwotujace si¢ do 6wczesnych sporow i literatury, pozostaje
jedynym traktatem obierajagcym temat Bozego gniewu w tacinskiej literaturze chrzescijanskiej

pdznego antyku, dlatego tez ma dla badaczy unikatowy walor i charakter>?°.

Z obfitej korespondencji, ktora prowadzil Laktancjusz w pdzniejszym okresie swojego
zycia, zachowatly si¢ do naszych czaséw jedynie drobne fragmenty. Z katalogu Hieronima
wynika, ze byly to dwie ksiegi listéw do Demetriana, adresata De opificio Dei, dwie do
Asklepiadesa, dwie do Sewera i cztery do Probusa. Szczegdlnie fragmenty z tego ostatniego
zbioru, przechowane w tekstach swietego ze Strydonu, zostang szerzej oméwione w ostatnim

rozdziale niniejszej rozprawy.

Oprécz wymienionych wyzej dziet Laktancjusza, znanych badz w calosci, badz
jedynie z tytulu, fragmentow czy komentarzy innych pisarzy, do naszych czasow dotrwaty
rowniez utwory poetyckie, tradycyjnie jemu przypisywane. Pierwszym 1 najdluzszym z nich
jest spisany dystychem elegijnym poemat De ave phoenice. Nie pojawia si¢ on w katalogu
Hieronima, cho¢ wspomniane tam zostatlo inne dzieto utozone heksametrem, co pozwala
stwierdzi¢, ze Afrykanczyk z cala pewnoscig trudnil si¢ rowniez poezja. Najwczesniejsze
zrodto przypisujace Laktancjuszowi autorstwo poematu o Feniksie pochodzi od Grzegorza z

21

Tours. Wzmianka na ten temat pojawia si¢ w dziele De cursu stellarum®'. Z opisu

319 Por. Lactantius, De ira Dei XXII-XXIII.

320 Por. A.P. Coleman, Lactantius the theologian..., dz. cyt., s. 26; H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics,
Goteborg 1958, s. 70: ,,The only monograph on that subject left by the ancients”.

521 Por. Gregorius Turoniensis, De cursu stellarum 23; red. F. Haase, Vratislavia 1853: [...] Tertium est quod de
phoenice Lactantius refert: magna est, ait, corpore et decora plumis unguibusque et oculis, quae alterius avis
non est iuncta consortio nec vincta coniugio, nam et nescire homines manifestum est, cuius sit generis, masculus
an femina sive neutrum. Haec postquam mille transierit annos , petit locum omnibus locis mundanis celsitudine
praeminentem, in quo habetur lucus viridi coma ueruo hibernoque perdurans, in cuius medium fons est magnus
et ubertate profluus et lenitate praeclarus; huius in litore arbor nobilis reliquas luci arbores prosperitate
praecellens, in huius arboris vertice haec avis de diversis pigmentorum generibus constrvit sibi ,,seu nidum sive
sepulchrum”, insedensque in medio eius ore odoramenta adtrahit seque ex his tegit; tunc diversis modulis incipit
cantos effundere suaves ac de nido exiliens aquarum se undis inmergit;, quod cum ter quaterque repetierit,
ascendit iterum super nidum adtrahitque denuo super se odoramenta , quae detulit; emicante autem sole primum
ei iubar infert ignem adprehensumque nidum tota integre concrematur; tunc puluis exustus ad se collegitur et in

110



sredniowiecznego teologa jasno wynika, ze mowa jest o tekscie De ave phoenice, na co
wskazuje cytat odnoszacy si¢ do gniazda, w ktorym mityczny ptak odbywa rytuat swojej
$mierci i zmartwychwstania — seu nidum sive sepulcrum. Réwniez anonimowe dzieto z VII
wieku zatytutowane De dubiis nominibus przypisuje autorstwo poematu afrykanskiemu
pisarzowi, omawiajgc o$miokrotnie pisowni¢ poszczegdlnych wyrazdow w  nim
wystepujacych’?2. Choé¢ powszechnie przyjmuje sie, ze autorem poematu z duza pewnoscia
moze by¢ Laktancjusz, to wsréd badaczy nie ma zgody co do momentu powstania utworu.
Kwestia sporna pozostaje to, czy stalo sie to przed, czy juz po nawrdceniu pisarza®>>. W
samym tek$cie brak jednoznacznych odniesien do chrzescijanstwa, jednakze sam literacki
topos cyklicznej $mierci i ponownych narodzin feniksa w swojej dhugiej recepcji poganskiej
zostal przejety przez wcezesnych autoréw chrzescijanskich jako alegoria zmartwychwstania
Chrystusa. Temat ten zostanie szerzej omdéwiony w kolejnym rozdziale pracy, w czesci
poswigconej kategoriom imitatio 1 emulatio, ktore Laktancjusz taczyt z tradycja klasyczng 1

chrzescijanska.

unam massam quasi [ in oui specie conglobatur ; ac exinde iterum surgens resumta vita nutritur, nec cuiquam
homini, dum inplumis est, pascere cura est: tantum celesti rore nutrita ad pristinam speciem revocatur et ipsius
figurae eisdem plumis eodemque colore reparata progreditur, ut prius fuerat ante mortem. Quod miraculum
resurrectionem humanam ualde figurat et ostendit, qualiter homo luteus redactus in puluere sit iterum de ipsis
favillis tuba canente resuscitandus.

322 Por. Tatuinus, De dubiis nominibus 137, 165, 197, 200, 209, 258, 318, 470 CCSL CXXXIIIa, Turnholtum
1968.

523 Por. Minor Latin Poets; with Introductions and English Translations, red. J. Wight Duff, A.M. Duff,
Cambridge 1934, s. 644-646: ,,Prima facie, then, there seems little to startle one in the ascription to Lactantius:
but, in fact, the authorship of the Phoenix has long been under discussion. It is easy to discover in the poem both
pagan and Christian constituents. Baehrens indeed argues that the pagan element is enovgh to invalidate the
traditional ascription (supported by certain MSS. of the poem) to so unquestionably Christian an author. To meet
this objection Brandt has argued that the Phoenix was composed by Lactantius before his conversion; and
Pichon, who minimises the Christian colour, is so sure that the pagan touches would have been unacceptable to a
Christian, that he holds the only possible alternatives to be the composition of the poem either by Lactantius at a
pre-Christian stage or by a different author who was pagan. Yet such ,,contamination” of conflicting strains does
not seem to be an insuperable barrier to the prevailing belief: indeed, it is rather to be expected in the age and
circumstances of Lactantius. Baehrens, who, like Ribbeck, rejects the Lactantian authorship, is not convinced by
Dechent's study of similarities in phraseology between our poem and the unquestioned works of Lactantius. As
regards the testimony by Gregory of Tours b in the sixth century to a poem on the phoenix which he summarises
and ascribes to Lactantius, Baehrens eventually concluded that Gregory had not before him the same poem as we
have, but a lost one by Lactantius. On Jerome's authority we know that Lactantius wrote a ‘Odoiopixov from
Africa to Nicomedia, presumably when he went on Diocletian's invitation to teach rhetoric in that city; and it is
Baehrens' suggestion that into this narrative of his own journey eastwards he might have appropriately worked
an account of the fabled Oriental bird, using our extant poem (according to Baehrens, by a pagan) but adding
Christian colour. The hypothesis next assumes that after the supposed disappearance of Lactantius' poem
monkish copyists made an incorrect ascription of the surviving poem to the ,,Christian Cicero”, being misled by
the outward resemblances in it to Christian ideas and by the knowledge that a Phoenix had actually been
composed by Lactantius. It will be noted that the monks, if this guess be true, did not find the paganism of the
poem so much of a stumbling-block as Baehrens and Pichon have done. But the majority of critics, including
Ebert, Manitius, Riese, Birt and Dechent, have been satisfied with a less elaborate theory and have accepted our
poem as Lactantius' authentic work”.

111



Utwor De ave phoenice rozpoczyna si¢ od opisu mitycznej krainy znajdujacej si¢ na
Dalekim Wschodzie, powyzej znanego ludziom $wiata. W miejscu tym panuje wieczna
wiosna, a takze doskonata rowno$é terenu bez dolin i gor’*. Opisano tam dziewiczy gaj,
nietkniety przez zadng mitologiczng katastrofe — nie dosiggnat go ani pozar po upadku

powozu Faetona, ani potop, przetrwany jedynie przez Deukaliona i Pyrrhe.’%

. W kraju tym
nie ma zadnych chorob, ubdstwa, $mierci, zbrodni ani innych nieszcze$é, a przyrode cechuje
stalo$¢ i niezmienno$¢>2°. Z centralnej czesci gaj kuje zrodio wody, d Sci

. ] czgscl gaju wytryskuje zrodto wody, dwanascie razy w
miesigcu nawadniajgc okolicg. Nieopodal niego rosnie wysokie drzewo, a na jego szczycie
zasiada ptak Feniks. Kazdego ranka o $wicie czerpie on dwanascie razy wode¢ ze Zrodla i wita

wschodzace stonce pieknym $piewem, trzykrotnie uderzajac skrzydlami®?’.

Ptasie trele
wyznaczajg réwniez inne godziny w tej krainie, a sam feniks okre§lony zostaje nawet mianem
czcigodnego kaplana (vemeranda sacerdos) wtajemniczonego w kult Feba™?®. Wedtug
Laktancjusza tytutowy ptak po przebyciu tysigca lat, przybywa do Syrii, gdzie dopelniajg si¢
jego dni na szczycie palmy, wybieranej jako miejsce do odbycia rytuatu swojej $mierci i

529

ponownych narodzin®~”. Najpierw ptak zbiera olejki i wonnosci, by si¢ nimi namascié, a

nastepnie dokonaé samospalenia®*’.

Z masy popiotu wylania si¢ maly bialy robak
przybierajacy po zastygnieciu ksztatt jaja, z ktorego ponownie odradza sie feniks®*!. Ptak nie
moze jednak spozywac pokarmoéw pochodzacych z tego $wiata, lecz zywi si¢ boskim
nektarem 1 ambrozja, plyngcym do niego z nieba az do momentu, gdy osigga sity
wystarczajace do opuszczenia gniazda®*?. Gdy to nastepuje, ptak formuje dziobem bryle z
pozostato$ci stosu wonnos$ci, popiolu i1 resztek swojego ciata, zanosi ja w szponach do
$wiatyni w egipskim Heliopolis i sklada ja w ofierze na ottarzu>*?. Po dokonaniu obrzedow
odzyskuje w pelni swoja piekna postaé, a takze niezwykte barwy.’**. Powracajacy na Wschod,
do swojego domu, ptak jest podziwiany przez ludzi, ktérzy wypatruja go z zachwytem. W
trakcie lotu towarzyszy mu chor ptakoéw, az wzniesie si¢ w eter. Utwor konczy si¢ pochwala

jego postaci oraz wyrazem podziwu dla boskiej samowystarczalno$ci 1 nieSmiertelnosci,

objawiajacej si¢ w wiecznym cyklu odradzania:

524 Por. Lactantius, De ave phoenice 1-8; red. M.C. Fitzpatric, Philadelphia 1933.
525 Por. Lactantius, De ave phoenice 9-14.

526 Por. Lactantius, De ave phoenice 15- 24.
527 Por. Lactantius, De ave phoenice 25-54.
328 Por. Lactantius, De ave phoenice 55-58.
329 Por. Lactantius, De ave phoenice 59-78.
330 por. Lactantius, De ave phoenice 79-98.
31 por. Lactantius, De ave phoenice 99- 108.
332 Por. Lactantius, De ave phoenice 109-114.
333 Por. Lactantius, De ave phoenice 115-122.
334 Por. Lactantius, De ave phoenice 123-149.

112



Ipsa sibi proles suus est pater et suus heres
nutrix ipsa sui simper alumna sibi

ipsa quidem sed non eadem quia et ipsa nec ipsa est

aeternam vitam mortis adepta bono®>.

Inny poemat przypisywany niekiedy Laktancjuszowi, noszacy tytut De passione
Domini, w odroznieniu od De ave phoenice porusza tematyke SciSle chrzescijanska.
W osiemnastowiecznym wydaniu utwér poprzedzony byt adnotacja: Incerti auctoris carmen

de Passione Domini Lactantio aliqguando adscriptum®

. Utwor pojawia si¢ jeszcze w edycji
krytycznej Samvela Brandta z 1893 roku, jednak w najnowszych opracowaniach nie da si¢
znalez¢ juz zadnych odniesien do jego przypisania Laktancjuszowi. Niekiedy mozna spotkaé
si¢ z opinig, ze tekst ten powstal w epoce renesansu. Poemat zostal napisany heksametrem
daktylicznym 1 w wielu fragmentach zdradza inspiracje Eneidg Wergiliusza, co moglo

przyczynié sie do jego powigzania z literackim autorytetem Laktancjusza®’

. Ma forme piesni
wielkanocnej, cho¢ nie stanowi jedynie wiernego opisu me¢ki krzyzowej. W utworze Chrystus
zwraca si¢ do wchodzacego do $wiatyni wiernego, zachecajac go, by spojrzat na krucyfiks
i wspomniat trud, jaki sam ponidst podczas ziemskiej wedrowki®>*®. Oprécz przytoczonych
w aluzyjny sposob wydarzen z Nowego Testamentu®, podmiot liryczny zwraca sie do
wiernego, aby za jego przykltadem przyjat cierpienia oraz odsunal si¢ od spraw

h540

$wiatowych>*, wyczekujac zbawienia i odpoczynku w nadchodzacym krélestwie !,

Kolejnym poematem taczonym niekiedy z nazwiskiem Laktancjusza, byla
chrzescijanska piesn De pascha. We wspomnianym wyzej osiemnastowiecznym wydaniu
redaktorzy przypisuja jednak jej autorstwo Wenancjuszowi Fortunatowi: Lactantii, seu potius
Venanti Honorii Fortunati ad felicem episcopum De pascha. Rowniez w serii Patrologia
Latina przytoczony utwor przypisuje si¢ temu autorowi. Okoliczno$¢ ta wydaje si¢
wystarczajagcym powodem, by zrezygnowac z nawet pobieznej analizy utworu w niniejszej

pracy. Na uwage zashuguje jednak to, ze w tradycji wielu wiekow nazwisko Laktancjusza

335 Lactantius, De ave phoenice 167-170.

336 L. Coelii sive Czecilli Lactantii Firmiani, Opera Omnia quae exstant, vol. 11, Biponti 1786, s. 445.
337 Lactantius, De passione Domini; red. S. Brandt, G. Laubmann, Vindobona 1893, s. 148-151.

338 Por. Lactantius, De passione Domini 1-12.

339 Por. Lactantius, De passione Domini 13-39.

340 por. Lactantius, De passione Domini 40-68.

41 Por. Lactantius, De passione Domini 69-80.

113



odznaczato si¢ szczegdlnym powazaniem i wigzano je z literackg doktadnoscig i wybornym

stylem.

Zachowane teksty, co do ktorych autorstwo Laktancjusza nie budzi watpliwosci,
czgsto odbiegajg od tematyki kos$cielnej czy teologicznej, koncentrujac si¢ gldéwnie na
rozwazaniach filozoficznych i1 $wieckich. Jednocze$nie sam autor w Divinae institutiones
wyraza gotowos¢ podjecia zagadnien blizszych charakterowi innych ortodoksyjnych pism
apologetycznych IV wieku. Jednym z nich mialo by¢ dzieto napisane przeciwko heretyckim
wyznaniom chrzescijanskim, o czym zaswiadcza w czwartej ksiedze Divinae institutiones:
postea plenius et uberius contra omnes mendaciorum sectas proprio separatoque opere

542

pugnabimus®**, a takze w De ira Dei: refutabimus postea diligentius, cum respondere ad

%, Kolejnym tematem,

omnes sectas coeperimus, quae veritatem, dum disputant, perdiderun
ktéry chciat poruszy¢ w osobnym dziele, byto zagadnienie stosunku chrzescijanstwa do wiary
zydowskiej, co wyznal w ostatniej ksiedze Divinae instutiones: sed erit nobis contra ludaeos
separata materia, in qua illos erroris et sceleris revincemus™**. Teksty te, jesli kiedykolwiek
w ogole powstaly, nie zostaly uwzglednione w zadnych antycznych katalogach czy

Swiadectwach, niemniej sam plan ich napisania rzuca nieco $wiatla na charakter

zainteresowan Laktancjusza u schytku jego zycia.

Podsumowanie

Na podstawie omowionych w tym rozdziale podstawowych faktow dotyczacych zycia
1 dorobku Laktancjusza, mozna uzna¢ go za jedng z wazniejszych postaci w przetomowym
okresie formowania si¢ tacinskiej kultury chrzescijanskiej tej epoki. Nie znaczy to jednak,
ze byl jedynym autorem zapowiadajacym nowy okres w dziejach doczesnej reprezentacji
chrzedcijanstwa, ale, ze jako cztowiek blisko zwigzany z najwazniejsza postacia redefiniujaca
pozycje Kosciola — cesarzem Konstantynem, walnie przyczynit si¢ do nakreslenia projektu
christianitas na zrgbach klasycznego $wiata. Najwazniejszym dla niniejszej rozprawy bedzie
jednak w pierwszej kolejnosci podjecie tematu laktancjuszowego rozumienia humanitas —
kategorii, ktéra wedle metodologicznego podziatu zaproponowanego w pierwszym rozdziale
obejmuje przede wszystkim wymiar etyczny i estetyczny. W dalszej kolejnosci zostanie ona
uzupelniona o implikacj¢ polityczng, a takze przeanalizowana zostanie wizja panstwa obecna

w pismach Afrykanczyka. Rozdzial drugi, koncentrujacy si¢ na sylwetce Laktancjusza jako

342 Lactantius, Divinae institutiones IV 30, 14.
343 Lactantius, De ira Dei 11 6.
3% Lactnantius, Divinae institutiones VII 1, 26.

114



autora 1 intelektualisty przetomu epok, pozwolit dostrzec, ze jego tworczos¢ stanowi ogniwo
taczace tradycje klasyczng z rodzacym si¢ mys$leniem chrzescijanskim — zar6wno na poziomie
jezyka, jak 1 idei — co czyni analize humanitas w jego uj¢ciu szczegoOlnie istotng dla

zrozumienia przemian kulturowych 1 duchowych poznej starozytnosci.

115



Rozdzial 111 — De Lactantii humanitate

W rozdziale tym omoéwione zostanie poje¢cie humanitas w pismach Laktancjusza oraz
wylaniajgcy si¢ z niego obraz humanizmu w wymiarze etycznym i estetycznym, a wigc,
wedle przyjetej w pierwszym rozdziale pracy terminologii, w wezszym jego znaczeniu.
Podjeta zostanie proba calosciowego zrekonstruowania koncepcji ,,prawdziwego
cztowieczenstwa”, na ktérg apologeta powotuje si¢ w wielu swoich dzielach, objasniajac
zwlaszcza zagadnienia dotyczace moralnosci, religii, polityki czy literatury. Zaproponowana
przez autora perspektywa nie stanowi jedynie adaptacji klasycznej mysli humanistycznej
Grekow 1 Rzymian, lecz w tworczy sposob wciela ja do refleksji chrzescijanskiej, umacniajac
jej pozycje w kanonie zachodnioeuropejskiego chrzescijanstwa na wiele wiekow.
Podobienstwo to za§ mozna rozpatrywac jako jeden z dowoddéw na inspiracje tworczoscia
afrykanskiego mysliciela obecng w mys$li nowozytnej, ktoéra begdzie tematem ostatniego
rozdziatu pracy. Jednak, aby dobrze zrozumie¢ to zrddlo, majace wplyw na ksztalt
chrzescijanskiego humanizmu p6zniejszych epok, nalezy doktadnie przyjrzeé¢ si¢ znaczeniom

pojec¢ uzywanych przez autora oraz wynikajacej z nich problematyki.
Humanitas

Wyrazy takie jak humanitas czy humanum wystgpuja w pismach Laktancjusza do$¢
czesto, jednak nie zawsze odpowiada im takie samo znaczenie. W zalezno$ci od kontekstu
afrykanski autor nadaje im mniej lub bardziej zblizone rozumienie. Probujac zawezi¢ pole
semantyczne sldow wywodzacych sie¢ od tacinskiego rdzenia homo, badacz twodrczo$ci
Laktancjusza spotyka si¢ nieraz ze znaczeniami sobie sprzecznymi lub przynajmniej znacznie
od siebie oddalonymi. Z jednej strony ludzkie sprawy, umiejetnosci, wiedza oraz samo
poznanie — humana — odnosza si¢ do tego, co pozostaje w opozycji do boskiej madrosci
1 poznania; same z siebie, bez ich ingerencji, nie sg zdolne uchwyci¢ prawdy o $wiecie,
transcendencji ani o wlasnej naturze >*. Zatem to, co przynalezy cztowiekowi, opisywane jest
jako przeciwienstwo tego, co pochodzi od Boga, a ci, ktorzy sa pozbawieni §wiadomosci tej

roznicy, skazani sg na btad 1 falszywe mniemanie, okreslane jako humanas voces odmiennie

35 Lactantius, Divinae institutiones 1 1, 6: quod quia fieri non potvit ut homini per se ipsum ratio divina
notesceret, non est passus hominem deus lumen sapientiae requirentem diutius errare ac sine ullo laboris effectu
uagari per tenebras inextricabiles. apervit oculos eius aliquando et notionem veritatis munus suum fecit, ut et
humanam sapientiam nullam esse monstraret et erranti ac uago viam consequendae immortalitatis ostenderet.

116



46 W takim ujeciu natura humana czy szerokorozumiane

niz prorockie divinas voces
humanum nalezatoby rozumie¢ przede wszystkim negatywnie jako synonim utomnosci czy
falszu. Z kolei pojecie divinum odnosi si¢ do zbioru pozytywnych cech, ktére wyznaczaja
najwyzszy ideat zarowno w sferze moralnej, jak i epistemologicznej. Naturalna wiedza
filozofow, pozbawionych objawienia, byla jedynie zdaniem si¢ na ludzki rozum — ten zas,
wedlug Laktancjusza w De ira Dei, jest wrecz tozsamy z niewiedza: humanitatis est
ignoratio, divinitatis scientia. Unde nobis aliquo lumine opus est ad depellendas tenebras,
quibus offusa est hominis cogitatio, quoniam in carne mortali agentes, nostris sensibus

347 Operowanie tymi skrajnociami wida¢ takze w linii

divinare non possumus
argumentacyjnej uderzajacych w poganskich bogéw. Jesli Jowisz nie posiada zdolno$ci
przewidywania przysztosci, nie moze by¢ uznany za prawdziwe bostwo, poniewaz jego
atrybutem powinna by¢ wszechwiedza: si autem divinus non sit, ne deus quidem sit, unde ipsa
divinitas nominatur, ut ab homine humanitas®*®. Skoro to, co boskie, bierze swa nazwe od
Boga, a to, co ludzkie — od cztowieka, Afrykanczyk jednoznacznie daje do zrozumienia, ze

mitologiczne opowiesci, z racji swego zaklamania rzeczywistosci, nalezg do tego drugiego

porzadku — ludzkiego.

Z drugiej strony mozna zauwazy¢, ze nawet w przypadku bostw poganskich ich
dobroczynna postawa wobec ludzi odnosi si¢ wlasnie do najszlachetniejszej strony ludzkiej
natury czy jej niemal boskiego ideatu. Wedlug euhemerystycznej interpretacji mitologii,
przytaczanej przez Laktancjusza, bogowie — bedacy wielkimi wiadcami dawnych wiekow —
wlasnie dzigki owej dobroczynnosci zostali zapamigtani jako ci, dzigki ktérym ludzie mogli
wie$é prawdziwie ludzkie zycie: erant ad humanitatem compositi>*®. Szlachetne dziatania
wladcow, bedace wyrazem najwyzszego standardu czlowieczenstwa, otwieraty ich poddanym
mozliwo$¢ prowadzenia dobrego i1 spelnionego Zzycia. Laktancjusz zauwaza jednak, ze

postawa ta mogta by¢ rowniez narzedziem stuzacym zdobyciu ich przychylnosci dla wtasnych

>4 Lactantius, Divinae institutiones 1 4, 2: at enim veritatis expertes non putant his esse credendum, illas enim
non divinas, sed humanas fuisse voces aiunt.

347 Lactantius, De ira Dei 1 4-5.

348 Lactantius, Divinae institutiones 1 11, 10.

39 Lactantius, Divinae institutiones 1 15, 1-2: Quibus ex rebus cum constet illos homines fuisse, non est
obscurum qua ratione dii coeperint nominari. si enim nulli reges ante Saturnum vel Vranum fuerunt propter
hominum raritatem, qui agrestem vitam sine ullo rectore uiuebant, non est dubium, quin illis temporibus
homines regem ipsum totamque gentem mactare summis laudibus ac novis honoribus coeperint, ut etiam deos
appellarent sive ob miraculum virtutis — hoc vere putabant rudes adhuc et simplices — sive, ut fieri solet, in
adulationem praesentis potentiae sive ob beneficia quibus erant ad humanitatem compositi.

117



celow>?,

Bez wzglegdu na intencje, w tym ujgciu  humanitas nabiera znaczenia
odpowiedzialno$ci oraz wzajemnej zaleznosci migdzy mieszkancami czy wspotobywatelami.
Uzupetnia wszelkie braki, ktorych czlowiek do$wiadcza w poréwnaniu do sprawnosci czy
atrybutow dzikich zwierzat, czynigc wzajemng pomoc i troske miedzy ludzmi nakazem
wynikajacym z samej natury>'. Stad tez jalmuzna i pomoc biednym, stanowia przypomnienie

boskiego nakazu wpisanego w porzadek stworzenia od samego poczatku, na co szczegdlnie

zwraca uwage Laktancjusz: fac illam beneficium, fac humanitatem, largire pauperibus>>2.

Autor rozszerza pozytywne rozumienie tej cechy o lagodnos¢, ogltade czy kulture
umystowa. We fragmencie Divinae institutiones opisujacym krwawe ofiary z ludzi,
Laktancjusz zarzuca Rzymianom, ze pretendujac do roli spoteczenstwa znanego ze swojej
,ludzkos$ci”, oddaja si¢ barbarzynskim zwyczajom: nostri vero qui semper mansuetudinis et
humanitatis sibi gloriam vindicaverunt, nonne sacrilegis his sacris immaniores reperiuntur? ii
enim potius scelerati sunt habendi, qui cum sint liberalium disciplinarum studiis expoliti, ab
humanitate desciscunt, quam qui rudes et imperiti ad mala facinora bonorum ignoratione

labuntur>>?

. W tym wypadku humanitas wskazuje rowniez na wyzszy model cywilizacyjny,
bedacy zaprzeczeniem dzikoSci czy nieokrzesania. Jak wida¢ dotyczy to jednoczesnie
wymiaru moralnego, jak 1 umyslowego. W innym fragmencie Laktancjusz utozsamia ja
wprost ze sprawiedliwoscia, czyli najwazniejsza z cndt spotecznych, ktorej poswiecil jedng z
ksiag swojego opus magnum: expedita est igitur hominis ratio, si sapiat; cuius propria est
humanitas. ipsa humanitas quid est nisi iustitia?>>*. W szczegolny sposob sprawiedliwo$é, w

555

pojeciu Laktancjusza, bedaca summa virtus aut fons est ipsa virtutis™>, taczy w sobie

powinnosci wzgledem Bostwa 1 ludzi, przy czym pierwsza okre$lana jest mianem religio,

536 W myséli apologety s3 one ze sobg na tyle zlaczone, ze zniesienie

druga za$ humanitas
jednej powoduje utrate drugiej. Dlatego Boska cze$¢ 1 religia stajg si¢ warunkiem wilasciwie

rozumianej humanitas: religioni ergo serviendum est, quam qui non suscipit, ipse se prosternit

330 Lactantius, Divinae institutiones V 6, 2: ut enim servitio ceteros subiugarent, in primis necessaria vitae
subducere et colligere coeperunt eaque firmiter conclusa servare, ut beneficia caelestia facerent sua, non
propter humanitatem, quae nulla in eis erat, sed ut omnia cupiditatis et avaritiae instrumenta corraderent.

31 Lactantius, Divinae institutiones 111 23, 9: cum enim natura hominis imbecillior sit quam ceterorum
animalium, quae vel ad perferendam uim temporum vel ad incursiones a suis corporibus arcendas naturalibus
munimentis providentia caelestis armavit, homini autem quia nihil istorum datum est, accepit pro istis omnibus
miserationis adfectum qui plane vocatur humanitas, is qua nosmet ipsos invicem tueremur.

332 Lactantius, Divinae institutiones 111 23, 6.

353 Lactantius, Divinae institutiones 1 21, 4-5.

334 Lactantius, Divinae intitutiones 111 9, 19.

355 Lactantius, Divinae institutiones V 5, 1.

336 Lactantius, Divinae institutiones V1 10, 2: sed tamen primum iustitiae officium est coniungi cum deo,
secundum, cum homine. Sed illud primum religio dicitur, hoc secundum misericordia vel humanitas nominatur.
quae virtus propria est iustorum et cultorum dei, quod ea sola vitae communis continet rationem.

118



in terram et vitam pecudum secutus humanitate se abdicat®’. W tym wlasnie autor dzieta
upatruje jednej z glownych przyczyn falszywosci nauki filozofow, ktorzy wystepowali nie
tylko przeciwko wierzeniom mitologicznym, lecz takze przeciwko religii jako takiej, bedacej

3% 0 ile Laktancjusz zgadza si¢ z krytyka tresci poganskiego kultu,

ich zdaniem zZrédtem leku
o tyle niekiedy zdaje si¢ broni¢ istnienia samej struktury religijnej czy form modlitwy,

bedacych odpowiedzia na potrzebe porzuconej pierwotnie wiezi ze Stworcg>.

Kolejnym aspektem wspoitworzagcym rozlegly obraz omawianego pojecia
cztowieczenstwa jest wspomniane przez Laktancjusza ius humanitatis, rozumiane jako
przyrodzone prawo i godno$¢ kazdego cztowieka, za§ w anachroniczny sposob mozna
rozumie¢ tez jako prawo do nietykalno$ci osobistej. Takie rozumienie tego pojecia widoczne

jest w kontekscie Owczesnych przesladowan i tortur, na ktore skazywano chrzescijan:

num igitur hoc sermone aut aliqua ratione reddita facere nituntur? minime, sed viatque
tormentis. 0 mira et caeca dementia! in his putatur mala mens esse qui fidem servare
conantur, in carnificibus autem bona! in hisne mala mens est, qui contra ius humanitatis,
contra fas omne lacerantur, an potius in his, qui ea faciunt in corporibus innocentium,
quae nec saevissimi latrones nec iratissimi hostes nec immanissimi barbari aliquando

fecerunt?>®°

Przesladowcy, nie stosujac si¢ do standardow poszanowania ludzkiego ciata, sami okazali si¢
wykracza¢ przeciwko swojemu czlowieczenstwu, zblizajac si¢ do barbarzyncow
1 przestepcOw, a nawet bluzniercow 1 dzikich zwierzat: ergo pro beluis immanibus sunt
habendi qui homini nocent, qui contra ius humanitatis et fas omne spoliant cruciant occidunt

exterminant>®'.

W innym fragmencie Laktancjusz opisuje ius humanitatis jako nadrz¢dne prawo
czlowieka sprawiedliwego, ktory nie tylko nie wyrzadza innym krzywdy, nie pozada i nie

zazdro$ci dobr nalezacych do innych ludzi, lecz Zzyje w przeswiadczeniu o ogdlnoludzkim

357 Lactantius, Divinae institutiones 111 10, 15.

58 Lactantius, Divinae institutiones 111 9, 10: qui ergo philosophi volunt animos omni metu liberare, tollunt
etiam reis ligionem et orbant hominem suo proprio ac singulari bono, quod est a recte vivendo atque ab omni
humanitate diiunctum, quia deus ut cuncta viventia subiecit homini, sie ipsum hominem sibi.

39 Lactantius, Divinae institutiones 11 1, 6-7: cum vero ipsos deorum cultores saepe videamus deum summum et
confiteri et praedicare, quam sibi veniam sperare possint impietatis suae qui non agnoscunt cultum eius, quem
prorsus ignorari ab homine fas non est? nam et cum iurant et cum optant et cum gratias agunt, non lovem aut
deos multos, sed deum nominant. adeo veritas ipsa cogente natura etiam ab invitis pectoribus erumpit.

360 Lactantius, Divinae institutiones V 19, 6-7.

361 Lactantius, Divinae institutiones VI 10, 8.

119



braterstwie, majacym swe zrodto w Bogu®®?. Przejawiaé sie moze ono rowniez w zyczliwosci
czy w uczciwym traktowaniu w sporze filozoficznym badz religijnym. Laktancjusz wymaga
takiej postawy od swoich poganskich adwersarzy, kierujac do nich stowa Divinae
institutiones: si quis attigerit ex istis inepte religiosis, ut sunt nimia superstitione impatientes,
insectetur etiam maledictis et vix lecto fortasse principio adfligat proiciat exsecretur seque
inexpiabili scelere contaminari atque adstringi putet, si haec aut legat patienter aut audiat.
ab hoc tamen si fieri potest humanitatis iure postulamus, ut non prius damnet quam universa

cognoverit’®.

Najwazniejszy fragment odnoszacy si¢ do znaczenia humanitas w mysli afrykanskiego
autora znajduje si¢ w szostej ksiedze, gdzie caly jedenasty rozdzial poswigcony jest

wyktadowi tej cnoty. Ze wzgledu na jego szczegolng wage, warto przytoczy¢ go w catosci:

Conservanda est igitur humanitas, si homines recte dici velimus. id autem ipsum,
conservare humanitatem, quid aliud est quam diligere hominem, quia homo sit et idem
quod nos sumus? discordia igitur ac dissensio non est secundum hominis rationem
verumque illud est Ciceronis, quod ait “hominem naturae oboedientem homini nocere non
posse’. ergo si nocere homini contra naturam est, prodesse igitur homini secundum
naturam sit necesse est. quod qui non facit, hominis se appellatione despoliat, quia
humanitatis officium est necessitati hominis ac periculo subvenire. quaero igitur ab his
qui flecti et misereri non putant esse sapientis, si homo ab aliqua bestia comprehensus
auxilium sibi armati hominis imploret, utrumne succurrendum putent an minime. non sunt
tam impudentes, ut negent fieri oportere quod flagitat, quod exposcit humanitas. item, si
aliquis circumveniatur igni, ruina opprimatur, mergatur mari, flumine rapiatur,

num putent hominis esse non auxiliari>**.

Na wstepie Laktancjusz podkresla, zZe humanitas — czyli poczucie solidarnosci
z poszkodowanymi 1 gotowos$¢ niesienia im pomocy — stanowi nakaz wpisany w samg naturg
1 powinien by¢ zachowany miedzy ludZmi niezaleznie od sytuacji, w jakiej znalazt si¢

potrzebujacy.

362 Lactantius, Divinae institutiones V 22, 6-8: iustus vero ac sapiens quia ‘illa omnia humana’, ut est a Laelio

dictum, ‘sua bona divina iudicat’, nec alienum quidquam concupiscit, ne quem contra ius humanitatis laedat
omnino, nec ullam potentiam honoremue desiderat, ne cui faciat iniuriam — scit enim cunctos ab eodem deo et
eadem condicione generatos iure fraternitatis esse coniunctos —, sed et suo contentus et paruo, quia fragilitatis
suae memor, non amplius quaerit quam unde vitam sustentet, et ex eo ipso quod habuerit impertit etiam non
habenti, quia pius est; pietas autem summa Vvirtus est.

363 Lactantius, Divinae institutiones V 1, 1-2.

364 Lactantius, Divinae institutiones VI 11, 1-5.

120



non sint ipsi homines, si putent — nemo enim potest eiusmodi periculis non esse subiectus
—, immo vero et hominis et fortis viri esse dicent servare periturum. si ergo in eiusmodi
casibus, quia periculum vitae homini adferunt, succurrere humanitatis esse concedunt,
quid causae est cur, si homo esuriat sitiat algeat, succurrendum esse non putent? quae
cum sint paria natura cum illis casibus fortvitis et unam eandemque humanitatem
desiderent, tamen illa discernunt, quia non re ipsa vera, sed utilitate praesenti omnia
metiuntur. illos enim quos periculo subripiunt sperant sibi gratiam relaturos, egentes

autem quia non sperant, perire arbitrantur quidquid eiusmodi hominibus impertiant®®.

Autor nie postrzega tego zachowania jako wyrazu heroicznej etyki, lecz jako elementarnego
obowigzku zakorzenionego w naturze czlowieka. Niespetienie tego nakazu traktowane jest
jako istotne uchybienie, podwazajace przynalezno$¢ jednostki do wspolnoty ludzkie;.
Roéwniez oczekiwanie wdzigczno$ci, a wige jakiej§ formy zysku za okazang pomoc

Laktancjusz traktuje jako wykroczenie przeciw boskiemu i naturalnemu imperatywowi.

hinc est illa Plauti detestanda sententia: ‘male meretur qui mendico dat quod edat; nam et
illud quod dat perit et illi producit vitam ad miseriam.’ at enim poeta fortasse pro persona
locutus est. quid? Marcus Tullius in suis officialibus libris nonne hoc idem suadet, non
esse omnino largiendum? sic enim dixit: ‘largitioque quae fit ex re familiari, fontem
ipsum benignitatis exhaurit. ita benignitate nignitas tollitur; qua quo in plures usus sis, €o
minus in multos uti possis.” et idem paulo post: ‘quid autem est stultius quam quod
libenter facias, curare ut id diutius facere non possis?’ videlicet professor sapientiae
refrenat homines ab humanitate monetque, ut rem familiarem diligenter custodiant
malintque arcam quam iustitiam conservare. quod cum intellegeret inhumanum esse ac
nefarium, mox alio capite quasi actus paenitentia sic ait: ‘nonnumquam tamen est
largiendum nec hoc benignitatis genus omnino repudiandum et saepe idoneis hominibus
egentibus de re familiari impertiendum.” quid est ‘idoneis’? nempe iis qui restituere ac

referre gratiam possint>%°.

Apologeta, odwotujac si¢ do zawartych w literaturze klasycznej — w tym przypadku w
tekstach Plauta i Cycerona — wskazan etyki poganskiej, wytyka jej niewystarczalno$¢ czy
wrecz hipokryzje. Chrzescijanski autor obnaza kryterium pomocy, ktérym dla rzymskich
tworcoOw byta wzajemna korzys¢ z okazanego dobrodziejstwa. W tym fragmencie szczegolnie
wyraznie wida¢, jak Laktancjusz — atakujac klasyczne autorytety — stara si¢ obnazy¢ stabos¢

poganskich wzorcoéw, postugujac sie ich wlasnymi kategoriami.

365 Lactantius, Divinae institutiones VI 11, 5-7.
366 Lactantius, Divinae institutiones VI 11, 8-12.

121



si nunc Cicero viveret, exclamarem profecto: hic, hic, Marce Tulli, aberrasti a vera iustitia
eamque uno verbo sustulisti, cum pietatis et humanitatis officia utilitate metitus es. non
enim ‘idoneis hominibus’ largiendum est, sed quantum potest non idoneis. id enim iuste,
id pie, id humane fit, quod sine spe recipiendi feceris, haec est ‘vera illa et germana
iustitia, cuius solidam et expressam effigiem nullam tenere uos’ dicis. ipse pluribus locis
clamas ‘mercennariam’ non esse virtutem faterisque in libris Legum tuarum liberalitatem
gratvitam esse his verbis: ‘nec est dubium, quin is qui liberalis benignusque dicitur,
officium, non fructum sequatur.” cur ergo ‘idoneis’ potius largiris, nisi ut postea
mercedem recipias? Te igitur auctore ac praeceptore iustitiae quisquis ‘idoneus’ non erit,
nuditate siti fame conficietur nec homines copiosi et usque ad delicias abundantes
subvenient ultimae necessitati. si virtus mercedem non exigit, si ‘propter se’, ut dicitis,
‘expetenda est’, ergo iustitiam matrem principemque virtutum suo pretio, non tuo
commodo aestima, ei potissimum tribue a quo nihil speres. quid personas eligis? quid
membra inspicis? pro homine tibi habendus est quisquis ideo precatur, quia te hominem

putet. abice ‘umbras illas imaginesque iustitiae’ atque ipsam veram et ‘expressam tene’>¢’,

Autor przedstawia tutaj nie tylko chrzescijanski punkt widzenia, ktéry — w jego ocenie —
stanowi konsekwentne dopetnienie klasycznych ideatéw, lecz takze, w silnie zretoryzowanej
wypowiedzi, zwraca si¢ bezposrednio do osoby Cycerona, zarzucajac mu stabo$¢ oraz brak

konsekwencji.

largire caecis debilibus claudis destitutis; quibus nisi largiare moriendum est. inutiles sunt
hominibus, sed utiles deo, qui eos retinet in vita, qui spiritu donat, qui luce dignatur. fove
quantum in te est et animas hominum ne extinguantur humanitate sustenta. qui succurrere
perituro potest, si non succurrit, occidit. verum isti quia neque naturam rei tenent neque
praemium in eo quod sit sciunt, dum perdere timent, perdunt et in id quod maxime cavent
incidunt, ut quidquid largiuntur aut pereat omnino aut ad tempus brevissimum prosit. nam
qui exiguam stipem miseris negant, qui conservare humanitatem sine damno suo nolunt,
patrimonia sua effundunt, ut aut peritura et fragilia sibi comparent aut certe maximis suis

damnis nihil consequantur®.

Zdaniem Laktancjusza znaczenie pomocy $wiadczonej ludziom stabym i nie mogacym si¢
odwdzigczy¢, mozliwe jest do zrozumienia dopiero po przyjeciu warto$ci ich godnos$ci
wyplywajacej od samego Boga. Brak tej perspektywy sprawia, ze poganie nie sg zdolni
calkowicie wypeli¢ powinnosci ludzkiej wynikajacej z natury, a wigc nie moga w petni

zrealizowac swojego czlowieczenstwa:

367 Lactantius, Divinae institutiones VI 11, 12-18.
368 Lactantius, Divinae institutiones VI 18-21.

122



quid enim dicendum est de iis qui populari levitate ducti vel magnis urbibus suffecturas
opes exhibendis muneribus impendunt, nisi eos dementes atque furiosos, qui praestent id
populo quod et ipsi perdant et nemo eorum quibus praestatur accipiat? itaque ut est omnis
voluptas caduca et brevis, oculorum maxime et aurium, aut obliviscuntur homines et
alterius damna pro ingratis habent aut etiam offenduntur, si non est libidini vulgi
satisfactum, ut iam homines stultissimi malum sibi malo comparaverint, aut si adeo
placuerunt nihil amplius quam inanem fauorem paucorumque dierum fabulas
adsequuntur; sic cottidie leuissimorum hominum patrimonia in res superuacuas

prodiguntur>®’.

Tego rodzaju zaniedbanie niesie rowniez konsekwencje spoteczne — autor przekonuje, ze brak
realizacji nakazu humanitas prowadzi do postepujacego upadku obyczajow oraz wzrostu zta
w spoleczenstwie. Wida¢é w tym wywodzie, jak bardzo aspekt etycznego rozumienia
humanizmu u Laktancjusza potaczony jest ze wzorcami kulturowymi, za pomocg ktorych

utrwala si¢ przeciwny ludzkiej naturze model zycia:

num ergo illi sapientius, qui utiliora et diuturniora civibus suis exhibent munera, hi
scilicet qui publicis operibus extructis memoriam nomini suo quaerunt? ne isti quidem
recte; bona sua in terra sepeliunt, quia nec memoria quidquam mortuis confert nec opera
eorum sempiterna sunt, siquidem aut uno tremore terrae dissipantur et corruunt aut
fortvito consumuntur incendio aut hostili aliquo impetu diruuntur aut certe vetustate ipsa
dissoluta labuntur. ‘nihil est enim’, ut ait orator, ‘opere et manu factum, quod non
conficiat et consumat vetustas. at haec iustitia et lenitas florescet cottidie magis.’ illi ergo
melius, qui tribulibus suis aut clientibus largiuntur — aliquid enim praestant hominibus et
prosunt —, sed non est illa vera et iusta largitio. beneficentia enim nulla est ubicumque
necessitas non est. perit ergo quidquid gratiae causa tribvitur non indigentibus aut cum
faenore redit, et beneficentia non erit. quod etsi gratum est iis quibus datur, iustum tamen
non est, quia si non fiat, nihil mali sequitur. unum igitur certum et verum liberalitatis

officium est egentes atque inutiles alere®”°.

Zachowanie pamigci poprzez liczne fundacje i budowle stanowito dla pogan, chcacych
odznaczy¢ si¢ szczeg6lng hojnoscia, odpowiednia forme utrwalenia i pochwaty cnoty
humanitas. Zdaniem chrze$cijanskiego autora nie byla to jednak najwilasciwsza forma jej
realizacji, a znacznie bardziej przyczynia si¢ do tego zwykta jatmuzna czy pomoc osobom

zmarginalizowanym przez spoleczenstwo.

569 Lactantius, Divinae institutiones V1 22-23.
370 Lactantius, Divinae institutiones V1 23-28.

123



To, co jednak najwazniejsze w calym przytoczonym powyzej rozdziale, to
utozsamianie idealu ludzkiej moralnosci i doskonatosci z ludzka naturg. Owa propozycja
humanitas christiana, a wiec pelni czlowieczenstwa 1 kultury realizowanej w
chrzescijanstwie, wydaje si¢ nieraz wykracza¢ poza refleksje obecne w czasach Laktancjusza.
Momentami odnosi si¢ wrazenie, ze koncepcja ta znacznie silniej koresponduje z ideatami
nowozytnego humanizmu niz z refleksja charakterystyczna dla epoki Laktancjusza. Trafnie
ujat to Jerzy Wojtczak-Szyszkowski: ,, Trzeba mie¢ uznanie dla Laktancjusza, ze odwotuje si¢
on do pojecia ogolnoludzkiego, jakim jest humanitas, o ktorym wyraza si¢ w sposob bliski
dzisiejszym refleksjom na ten temat [...] Warto zwroci¢ uwage, ze Laktancjusz wiaze pojecie
humanitas z pojeciem natury i w ten sposob zbliza si¢ wyraznie do humanistow okresu

odrodzenia i wieku osiemnastego™’!.

Omoéwione powyzej pojecie humanitas pozwala lepiej zrozumie¢ znaczenie
chrzedcijanstwa, ktore dla Laktancjusza stanowi przede wszystkim vera sapientia i vera
religio — bez jego przyjecia niemozliwe jest osiagniecie peini ludzkiej natury. Dla
Afrykanczyka wiara i nauka chrzescijanska nie ograniczaja si¢ jedynie do obietnicy zycia
wiecznego (cho¢ to, wedlug autora, wyznacza kres ludzkiej wedrowki 1 jego summum
bonum), lecz s3 jedyng droga do odzyskania utraconej jednosci: z Bogiem, innymi ludZmi,
samym sobg, przyroda oraz dziedzictwem przesztosci Nauka chrzes$cijanska 1 jej boskie
pouczenia dotyczace zycia — divinae institutiones — maja na celu zwrocenie ludzko$ci na

pierwotng $ciezke stworzenia.
Vera sapientia

Formutujac cele swojego opus magnum, Laktancjusz przedstawia si¢ przede
wszystkim jako nauczyciel, ktory — porzuciwszy studium retoryki — podejmuje si¢ wyktadu
niebianskich praw i przepiséw — praecepta caelestia®’*. Zaproponowana przez niego nauka
ma na celu pogodzenie wymiaru religijnego z filozoficznym, co wyraza w stowach:
succurrendum esse his erroribus credidi, ut et docti ad veram sapientiam dirigantur et indocti
ad veram religionem. W tym ujeciu chrzescijanstwo jawi si¢ jako zwienczenie zaréwno

filozoficznych dazen do madrosci, jak i religijnych praktyk zmierzajacych do odnowienia

ST ], Wojtczak-Szyszkowski, Wstep..., dz. cyt., s. 17.

572 Lactantius, Divinae institutiones 1, 1, 8: Quae professio multo melior utilior gloriosior putanda est quam illa
oratoria, in qua diu versati non ad virtutem, sed plane ad argutam malitiam ivuenes erudiebamus, multoque
nunc rectius de praeceptis caelestibus disseremus, quibus ad cultum verae maiestatis mentes hominum instituere
possimus, nec tam de rebus humanis bene meretur qui scientiam bene dicendi adfert quam qui pie atque
innocenter docet vivere.

124



relacji z Béstwem poprzez whasciwy kult. O ile pierwsza grupa (docti) wydaje si¢ w zamysle
Laktancjusza stanowié¢ faktycznych odbiorcow dzieta’’, to jednak autor wskazuje wcigz na
znaczenie przekazu poetéw 1 literatury religijnej, kojarzonej niekiedy z mniej elitarnym

gronem odbiorcow, w przygotowaniu do przyjecia ewangelii’’*.

Samo uznanie znaczenia dialogu z filozofig bylo dla chrzescijan od co najmniej II

wieku kwestig najwyzszej wagi®’>, choé z czesci $wiadectw Nowego Testamentu, zwlaszcza

h576 577

za$ z Dziejow Apostolskic czy Listow swietego Pawta”’’, wynika, ze pierwsze takie proby
bytly podejmowane niemal od poczatku i stanowity przedtuzenie adaptacji mysli greckiej,
dokonywanej przez $rodowisko zydowskiej diaspory w Aleksandrii®’®. Najwcze$niejszym
myslicielem w pelni identyfikujacym si¢ z tradycja filozoficzng byt urodzony okoto 100 roku
greckojezyczny Justyn, ktoéry po swoim nawrdceniu zatozyl w Rzymie szkole na wzor

7. Glosil chrzescijanskie doktryny, widzagc w filozofii najlepsze

platonskiej Akademii
mozliwe wprowadzenie do ich zrozumienia i akceptacji. Uwazal, ze bez znajomosci filozofii
wiele spraw obecnych w wierze nie jest mozliwych do zrozumienia. Przykladem takich

pogladéw moze by¢ miedzy innymi w jego tekst Dialogus cum Tryphone:

Avev 6¢ @rhocopiog Kol 0pBod Adyov ovk v T mapein EpoVNoLg. Ald yp1 mhvTA
GvOpomov PIA0COQETV Kol ToDTo péYIoTOV Kol Tiidtatov Epyov nyeicbat, o 0 Aoutd

devtepa kol Tpito, Kol Qulocogiag pEV ammptnuéva pétplo. kol amodoyfls G&ia,

373 Por. A.P. Coleman, Lactantius the Theologian... dz. cyt., s.33-34: ,In the Institutiones, Lactantius makes
clear that the members of his intended audience are educated pagans, or docti, whom he hopes to draw away
from false wisdom and religion. The Institutiones begin with Lactantius praising the classical philosophers who,
forsaking

all worldly pleasures, pursued the lofty goal of attaining wisdom”.

74 Por. L.J. Swift, Arnobius and Lactantius: Two Views of the Pagan Poets, , Transactions and Proceedings of
the American Philological Association” 96/1965, s. 447: ,, Lactantius' approach is designed to disprove the
reality of the pagan gods. But given the expressed purpose of appealing to the educated non-Christian, and his
exoneration ofthe pagan poets, it seems that he is concerned with the poetic form of myth as well as its content.
575 Por. P. Hadot, Czym jest filozofia starozytna, dz. cyt., s. 289: W swych poczatkach chrzescijanstwo w
postaci, w jakiej przedstawia siebie w stowach Chrystusa, ogtasza blisko$¢ konca $wiata i nadejscie Krolestwa
Bozego. Jest to przestanie catkowicie obce mentalnosci greckiej i greckiemu sposobowi widzenia filozofii.
Whisuje si¢ w caloksztatt mysli judaistycznej, bez watpienia ja podwazajac, ale tez zachowujac pewne jej
fundamentalne pojgcia. Z pozoru nic nie moglo wskazywaé na to, ze sto lat po $mierci Chrystusa niektorzy
chrzescijanie beda przedstawiaé chrzescijanstwo nie tyko jako pewna filozofie, czyli zjawisko kultury greckie;j,
ale wrecz jako filozofie w ogole, filozofi¢ wieczna”.

76 Por. Dz 17,22-27; por. D. Karlowicz, Arcyparadoks smierci, Warszawa 2021, s. 31-51.

577 Por. M.T. Sharp, Divination and Philosophy in the Letters of Paul, Edinburgh 2023.

578 Por. J. Domanski, Patrystyczne postawy wobec dziedzictwa antycznego, ,Jdea. Studia nad strukturg i
rozwojem poje¢” V, 1992, s. 9; por. A. Harnack. The Mission and Expansion of Christianitv in the First Three
Centnries, New York 1962.

5% Por. M.J. Edwards, On the Platonic Schooling of Justin Martyr, ,,The Jurnal of Theological Studies”,
42/1991, s. 17-34.

125



otepnOévia 08 TOOTNG KOl YN TOPETOUEVNG TOIG UETAYEPLOUEVOLS ODTO POPTIKA Kol

Bavavca’®.

Prezentowane przez Justyna podejscie do filozofii pochodzi jeszcze sprzed nawrdcenia
mysliciela, jednak ,,wydaje sie, Ze po nawrdceniu opinia ta nie traci swej mocy”8!. Widoczne
jest to cho¢by w tym, ze wraz z przyjeciem chrztu nie zrywa tacznosci z wiasng tradycja,
a wrecz dostrzega w niej zasiane uprzednio ,,ziarno Stowa” (Adyog omeppatikog), pomagajace
zrozumie¢ naturalnym rozumem cze$é prawdy o Bogu i $wiecie®®?. Podazajac za niemal
boskim wskazaniem naturalnego rozumu, filozofowie poganscy stali si¢ bezwiednie
chrze$cijanami, podobnie jak sprawiedliwi mezowie Starego Testamentu: koi ol petd Adyov
Buvcavtec Xpiotiovoi giot, kv d0cot dvopicOnoav, olov &v "EAlnct pév Tokpéng xoi
‘Hparxlertog kai ol dpotor avtoig, &v PapPapoig o0& APBpadap koi Avaviog kol Alapiog kod
Micanh koi HMog kai dAkot moddoi, Gv tig mpa&elc i o OvOUaTo KaTAAEYEY HoKPOV £lval

583

gmotapevol tavdv  maportovpedo Justyn jako chrzeScijanin zdaje si¢ realizowac

najwazniejszy egzystencjalny postulat klasycznej filozofii, jakim jest zgodno$¢ zycia z

wyznawang naukg>**, Za stowami Dariusza Kartowicza:

W istocie trudno watpi¢, ze doswiadczenia filozoficzne nie tylko poprzedzaty,
ale 1 warunkowaty jego nawrdcenie. Dlatego, nawet jesli Justyn grzeszy brakiem ostro$ci
w widzeniu réznic migdzy popularng filozofia swych czaséw a chrzescijanstwem, to sam
stanowi zywy dowod na potwierdzenie tezy, ze grecka filozofia moze by¢ pojmowana
zarbwno jako praeparatio evangelica, jak i1 duchowe wsparcie w poglebianiu
chrze$cijanskiej wiary. W procesie przeciwko filozofii greckiej duchowa historia Justyna
czyni go najlepszym $wiadkiem obrony z jeszcze jednej przyczyny. Justyn umiera jako
meczennik — dowodzac doskonato$ci swej konwersji zarowno w kategoriach filozofii

1585

Grekow, jak 1 Chrystusowej Ewangelii

Druga postacia, majaca ogromny wplyw na zblizenie si¢ ideatu filozoficznego do
chrzesdcijanskiego sposobu zycia, byt Klemens Aleksandryjski. Widziat on w filozofii rodzaj

podpory dla wlasnej wiary 1, podobnie jak Justyn, wykorzystywat ja w programie swojego

>80 Justinus Martyr, Dialogus cum Tryphone 3, 3; red. G. Archambault, Paris 1909.

381 D, Karlowicz, Sokrates i inni Swieci. O postawie starozytnych chrzescijan wobec rozumu i filozofii, Warszawa
2020, s. 102.

382 Por. J. Naumowicz, Pierwsi apologeci greccy, Krakow 2004, s. 187: ,istota tej koncepcji jest przekonanie, ze
od poczatku istnienia wszech§wiata ziarna prawdy zostaly rozsiane przez boski Logos wsrod wszystkich ludzi
iwten sposob wszyscy w rdéznym stopniu odkrywaja prawde i w réznym stopniu maja udzial w boskim
Logosie”.

583 Justinus Martyr, Apologia I, LXVI 3; red. E.J. Goodspeed, Géttingen 1915.

384 Por. P. Hadot, Czym jest filozofia starozytna, dz. cyt., s. 317-318.

385 Por. D. Kartowicz, Sokrates i inni $wieci, dz. cyt., s. 99-100.

126



nauczania jako wprowadzenie do wyktadu wiary. Klemens uznaje, ze chrzescijanin, jesli jest
prawdziwym filozofem lub gnostykiem, potrafi odr6ézni¢ cenne treSci zawarte w mysli

poganskiej i podporzadkowa¢ je celom wlasciwej filozofii — to znaczy chrzescijanstwa’®®.

W pismach Laktancjusza brak bezposrednich odniesien do wspomnianych
chrzescijanskich filozoféw. Cho¢ nie da si¢ jednoznacznie rozstrzygna¢, czy znal ich pisma
1 nauki, wiele zblizonych koncepcji zaczerpngt najprawdopodobniej od tacinskich autorow,
takich jak Minucjusz Felix, Tertulian czy Cyprian z Kartaginy, do ktorych lektury odwotuje
sie w piatej ksiedze Divinae Institutiones®®’. U pierwszego z nich odnalez¢ mozna niemal
identyczng mys$l z ta, wyrazong przez Justyna. W stylizowanym na pisma Cycerona®®® dialogu
Octavius pisat on: ut quivis arbitretur, aut nunc Christianos philosophos esse aut philosophos
fuisse iam tunc Christianos®®. Calo$¢ tekstu sugeruje, ze fundamentem apologii
przedstawionej przez Oktawiusza, glownego uczestnika dialogu, nie jest bezposrednie
objawienie chrzescijanskie, lecz raczej argumentacja oparta na teologii naturalnej i
zatozeniach filozoficznych. Chrzescijanstwo jawi si¢ tu jako odstonigcie prawdy, do ktorej
wczesniej zblizali si¢ medrcy, oraz jako autentyczna, doskonata forma filozofii: animadvertis,
philosophos eadem disputare quae dicimus, non quod nos simus eorum vestigia subsecuti, sed
quod illi de divinis praedicationibus prophetarum umbram interpolatae veritatis imitati

sint??°,

W przeciwienstwie do petnego sprzecznosci politeizmu i materialistycznego atomizmu
cechujgcych mysl Cecyliusza®!, gtdéwnego adwersarza tekstu prezentujacego typowe poglady

owczesnych elit poganskich, chrzescijanstwo byto przedstawione jako prosta i racjonalna

386 Por. Clemens Alexandrinus, Stromateis 1, IX 98; red. J.C. Hinrichs, Leipzig 1905: 6 8¢ npog tov Piov
avapépav Exacta OV 0pOdV £k Te TV EAMVIK®V kol tdv BapBapikdy drodeiypoto kopilmv moAdmelpog ovTog
Tig aAnBeiag iyvevtng kol 1@ dvtl ToAvuntig, dikny tig Bacdvov AiBov (1} &' €otl AVdT SLKPIVELY TETIGTELUEVT
70 voBov and 10D Bayevodg xpuciov) kal ikavog v yopilew, 6 TOALPIG NUDY KOl YVOOTIKOC, COPIGTIKTV UEV
PIAOCOPI0G, KOUUMTIKNY 0& YOUVOOTIKTG Kol OWOmOUKNV 10TPIKAG Kol PNTOPIKTY OUAEKTIKTC Kol HETO TOG
dAlog [kai] tog kata v BapPapov errocoeiov aipécelg avthg thg dAndeioc. ndg 8¢ ovk Avaykaiov mepi
voNT@®V 1Loco@odvTta Stadafely Tov éntmobodvra tiig Tod 00D duvipemg EnPorov yevécshat.

387 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 22-25.

388 Por. B. Burliga, Polemika i retoryka w dialogu Minucjusza Feliksa "Oktawiusz", ,,Studia Elblgskie” 10/2009,
s. 409: ,,Religia chrzescijanska przedstawiona jest tutaj jako system filozoficzny, w wielu punktach styczny
zresztg z tradycyjnymi szkotami filozoficznymi. W filozoficzny klimat wprowadza struktura traktatu. Autor
zaczyna od Prologu, ulubionej przez antycznych literatow formy rozpoczynania dziel prozatorskich —
odpowiednika inwokacji w dzietach poetyckich. Bezposredniej inspiracji dostarczyt mu, jak si¢ wydaje, Cyceron
z jego dialogiem O naturze bogdw (De natura deorum) — bedacy wielka dyskusja pomigdzy epikurejczykiem,
stoikiem i przedstawicielem akademii. Uwaza si¢, ze postac tego ostatniego, sceptyka Kotty37, byta literackim
pierwowzorem Minucjuszowego Cecyliusza Natalisa. Traktat Cycerona byl zapewne takze inspiracjg dla
Minucjusza w uktadzie dzieta”.

389 Minucius Felix, Octavius XX 1; red. H. Rendall, London, 1931.

3% Minucius Felix, Octavius, XXXIV 5.

1 por. Minucius Felix, Octavius V 1-13.

127



filozofia zycia. Chociaz Oktawiusz krytykuje $lepe postuszenstwo wobec rzymskiej tradycji,
to staje na stanowisku, jakoby chrzes$cijanie byli spadkobiercami cnét przodkéw. Jako
przyktad podaje nieztomnos$¢ chrzeécijanskich kobiet i dzieci, przyréwnujac ich postawe do
mestwa legendarnych wodzow>?2. Jego zdaniem to chrze$cijanie, realizujac etyczne postulaty

1 ideaty poganskich medrcow, stajg si¢ ich bezposrednimi nastepcami.

O chrzescijanstwie jako o prawdziwej filozofii pisal, w nieco bardziej skomplikowany
sposob, sceptyczny wobec greckiego dziedzictwa Tertulian. Poglady autora czesto
interpretowane s3 jako wyraz postawy antyfilozoficznej, na co wskazujg m.in. przywotywane
fragmenty jego dziel, zwlaszcza rozdziat XLVI Apologeticum, gdzie pod koniec Tertulian
formutuje jednoznaczng konstatacje: Adeo quid simile philosophus et Christianus, Graeciae
discipulus et caeli, famae negotiator et vitae, verborum et factorum operator, et rerum
aedificator et destructor, amicus et inimicus erroris, veritatis interpolator et integrator

2°%3; czy z dzieta De praescriptione haereticorum,

et expressor, et furator eius et custos
z ktorego pochodzi stynne zdanie: Quid ergo Athenis et Hierosolymis? quid academiae
et ecclesiae? quid haereticis et christianis?***. Zdanie to dla wielu mysélicieli pézniejszych
epok stanowito asumpt to budowania postawy chrzescijanskiego antyracjonalizmu i braku
zgody miedzy religijnym a filozoficznym pojeciem bodstwa, ktoremu miat od starozytnosci
patronowaé wtasnie Tertulian®”. Jego nieche¢ do filozofii nalezy jednak $ciéle rozumieé jako
sprzeciw wobec konkretnych nauk czy raczej praktyk zyciowych znanych filozoféw, nie za$
krytyce samego rozumu czy poszukiwania i umitowania madro$ci. Jego antyfilozoficzno$¢

596

nie moze by¢ zatem utozsamiona z antyracjonalnizmem’”°. Cytujac Karlowicza:

W umysle Tertuliana spér migdzy Objawieniem a naturg nie istnieje. Jesli Tertulian
proklamuje spor, to jest to konflikt migdzy natura a historyczng filozofig. I wtasnie

filozofii, ktoéra falszuje obraz natury, Tertulian wydaje wojng zaro6wno w imieniu rozumu,

392 Minucius Felix, Octavius XXXVII 3-7: Vos ipsi calamitosos viros fertis ad caelum, ut Mucium Scaevolam,
qui cum errasset in regem, perisset in hostibus, nisi dexteram perdidisset. Et quot ex nostris, non dextram solum,
sed totum corpus uri, cremari sine ullis eiulatibus pertulerunt, cum dimitti praesertim haberent in sua potestate!
Viros cum Mucio vel cum Aquilio aut Regulo comparo? Pueri et mulierculae nostrae cruces et tormenta, feras et
omnes suppliciorum terriculas inspirata patientia doloris inludunt. Nec intellegitis, o miseri, neminem esse qui
aut sine ratione velit poenam subire aut tormenta sine deo possit sustinere.

393 Tertulianus, Apologeticum XLVI 18; red. T.R. Glover, London 1931.

394 Tertulianus, De praescriptione haereticorum 7,9; red. P. De Labriolle, Paris 1907.

395 Por. L. Szestow, Ateny i Jerozolima, przet. C. Wodzinski, Krakow 1993, s. 346-347.

36 Por. D. Kartowicz, Sokrates i inni swieci, dz. cyt., s. 43: filozofia, Grecja, przyjazn bledu, Ateny i Akademia
nie musza by¢é — i nie sg — synonimem naturalnego rozumu, lecz historycznymi przyktadami jego
skorumpowanych owocow. Antyfilozoficzno¢ i antyracjonalizm to nie to samo. Tertulian z wlasciwa sobie
stanowczos$cig mowi nie to, ze rozum nie moze pozna¢ nawet cienia prawdy, lecz ze dotychczasowa filozofia nie
reprezentuje niczego procz fatszu”.

128



natury, jak i Objawienia. Nieskazona natura jest w swojej istocie chrzescijanska, a to

znaczy, ze odkrywany w niej fad nie jest sprzeczny z Objawieniem®”.

Lektura pism Tertuliana pokazuje, ze autor doskonale znat grecka i1 rzymska tradycje literacka
i filozoficzna™®, a jego postawa sprzeciwu moze by¢ odebrana znacznie bardziej jako glos

3% Widoczne staje si¢ to juz w warstwie

pochodzacy z wngetrza tej tradycji, nie za$ spoza niej
leksykalnej, np. chrzesécijanstwo okresla mianem secta, bedacym odpowiednikiem greckiego
rzeczownika aipeoig odnoszacego si¢ w literaturze klasycznej najczesciej do szkot
filozoficznych, podazajacych za naukami swojego zatozyciela czy mistrza®”. W refleksji nad
znaczeniem terminu christianus autor zestawia nadanie tej nazwy wyznawcom Chrystusa
z tradycja filozoficzna, w ktérej uczniowie okreslali si¢ mianem pochodzacym od imienia
zatozyciela szkoty °°!. O rzymskim filozofie moralnym Senece Tertulian pisat, ze byt on saepe

602

noster 603.

— co nalezy rozumie¢, iz jego my$l miejscami antycypowala mysl chrzesécijanska
Co wigcej, w Apologetyku autor dzieta niejako zastania si¢ postawa Seneki wobec poganskich
wierzen 1 praktyk, podkreslajac, ze jego (tj. Seneki) krytyka byla jeszcze ostrzejsza niz
wlasna: O impiae voces, o sacrilega convicia! Infrendite, inspumate! lidem estis, qui Senecam
aliquem pluribus et amarioribus de vestra superstitione perorantem probetis®®*. Swiadomie

badZ nie, Tertulian przejal réwniez wiele elementow stoickiej doktryny do formujacej si¢

97 Tamze, s. 43-44.

398 Zob. R.D.S. Sider, Ancient Rhetoric and the Art of Tertullian, Oxford 1971, passim.

399 Por. J.-C. Fredouille, Tertullien et la conversion de la culture antique, Paris 1972, s. 337-357.

600 Ppor, K. Vanhoutte, 4 heretical tale about heresy or when words do matter, ,HTS Teologiese
Studies/Theological Studies”, 75 (3)/2019, s. 6: ,,Now, another term with which these hairesis were familiarly
known in the time that is of our interest is, and this is a point of fundamental importance, ¢prAocodia, philosophy.
The most common hairesis in the Graeco-Roman world in the time of the birth of Christianity were the
philosophical schools. These philosophical schools, however, no longer had the characteristics of the great
purely Greek philosophical ‘schools’, like the Academy, the Lyceum or the Stoa, but the ‘fluidity’ (a fluidity that
also regarded the membership of these hairesis, as Justin Martyr’s or even St. Augustine’s tales of passing
through various philosophical schools attests) that this non-locality gave them, allowed them also to be more
visible throughout the totality of the Roman empire. This greater visibility was also reached through their sharing
of a recognised means of their dress: the tribon or pallium — even the so-called philosophy-hater that Tertullian
was supposed to be, took great pride in his wearing a pallium”.

01 Por. Tertulianus, Apologeticum 111 6: At enim secta oditur in nomine utique sui auctoris. Quid novi, si aliqua
disciplina de magistro cognomentum sectatoribus suis inducit? Nonne philosophi de auctoribus suis
nuncupantur Platonici, Epicurei, Pythagorici?

602 Por. Tertulianus, De anima 20, 3: Sicut et Seneca saepe noster: insita sunt nobis omnium artium et aetatum
semina, magisterque ex occulto deus producit ingenia, ex seminibus scilicet insitis et occultis per infantiam,
quae sunt et intellectus.

03 Por. P. Nehring, Autorytet Seneki w argumentacji wczesnochrzescijanskiej, ,,Symbolae Philologorum
Posnaniensium Graecae et Latinae” 22 (2)/2012, s. 52: ,,Owa «chrystianizacja» Seneki ma tu swoje glebokie
uzasadnienie w argumentacyjnej strategii obecnej w De anima. Dyskusja zawarta w tym dziele dotyczyta
mianowicie wewnetrznego chrzescijanskiego sporu, a zatem adresatami byli tu sami chrze$cijanie, a nie poganie
jak w Apologetyku. Aby nie narazi¢ si¢ na zarzut, ze w kwestii teologicznej, jaka bez watpienia byla natura
duszy, rozwaza wylacznie poglady roznych poganskich szkol filozoficznych, jedne odrzucajac, a inne
przyjmujac, przedstawil Seneke nie tylko jako stoika, ale tez mysliciela jak najblizszego chrzesécijanstwu”.

604 Tertulianus, Apologeticus X11 26.

129



nauki chrzescijanskiej, co stanowilo nie tyle jego osobisty wktad, ile charakter niemal catej

zachodniej mysli chrze$cijanskiej pierwszych wiekow®?.

Dwie postawy prezentowane przez pierwszych lacinskich apologetow chrzescijanstwa,
cho¢ nie pozostajace w radykalnie przeciwstawnej pozycji wzgledem siebie, to jednak
zarysowuja dwie gtowne postawy w odniesieniu do dziedzictwa mysli, literatury i sztuki
klasycznego antyku. O ile Minucjusz Feliks bedzie prezentowal bardziej adaptacyjny nurt,
stawiajgcy na dialog z antykiem poprzez wykazywanie licznych podobienstw, to linia
wywodzaca si¢ od Tertuliana begdzie ukazywac¢ wyjatkowos¢ 1 odmienno$¢ chrzescijanstwa na

tle poganskiej mys$li®®. W obu za$ przypadkach nauka Chrystusa przekazana Ko$ciotowi

stanowi ostateczny punkt poznania madro$ci na temat Boga, $wiata i cztowieka®"’.

W pismach Laktancjusza mozna doszukaé si¢ obydwu postaw, a moze nawet jest to
juz préba ich recepcji i syntezy. W Divinae institutiones znajduja si¢ zarowno elementy

698 i Seneki®” bedacej przygotowaniem, a nawet

afirmacji moralnej filozofii Cycerona
podstawa dla przestania ewangelicznego, jak rowniez krytyka fatszywosci zycia i postaw
filozofow czy nawet zaprzeczenie wartosci catej ich nauki, ktora, zdaniem apologety
sprzeciwita si¢ swojemu podstawowemu powotaniu, jakim byto poszukiwanie madrosci. Juz

na samym poziomie jezykowym Laktancjusz zwraca uwage na niemozno$¢ utozsamiania

605 Por. T. Zielinski, Chrzescijaristwo starozytne a filozofia rzymska, Zamo$¢ 1921, s. 5-6: ,,Chrze$cijanstwo, o
ile ulegto wptywowi filozofji, nosi na wschodzie charakter neoplatoniczny, na zachodzie — stoicki. Na wschodzie
umysly teologow zaprzatalo zagadnienie samego Bodstwa i jego objawien wobec $wiata; na zachodzie —
zagadnienie stosunku doli cztowieka; zagadnienie tego, jakimi drogami czlowiek osiggna¢ moze zbawienie
i szczesliwos¢ wieczna”.

606 Por. J. Sajdak, Wstep, w: Tertulian, Apologetyk, Poznan 1947, s. LXVII-LXXVIL.

807 Por. Z. Xu, Lactantius and Eusebius: Christianity and Philosophy in the Early Fourth Century, ,,Open
Journal of Philosophy” 13 (4)/2023, s. 646-647: ,,The Integration Model argues that there is no clear-cut
distinction between Christianity and philosophy and that Christianity was only part of the philosophy, i.e.,
Christian philosophy. Disjunction Model proposes that philosophy greatly influences Christianity albeit the fact
that it is subsidiary to Christianity. Conflict Model, suggests an irreconcilable relation between Christianity and
philosophy, and between faith and reason. Such debate over the relation between Christianity and philosophy has
been extended to the studies in Late Antiquity and become an important lens through which we approach many
Christian works”.

608 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 2, 15-16: [...] sed Ciceronis est putanda, qui scripsit, credo ut libros
quos de officiis erat scripturus commendaret, in quibus ipsis ‘nihil esse’ testatur ‘in omni philosophia melius et
fructuosius quam praecepta vitae dare’. quodsi hoc illi faciunt quibus non est veritas cognita, quanto magis nos
facere debemus qui a deo eruditi et inluminati possumus vera praecipere quodsi hoc illi faciunt quibus non est
veritas cognita, quanto magis nos facere debemus qui a deo eruditi et inluminati possumus vera praecipere! nec
tamen sic docebimus, ut quasi prima virtutis elementa tradamus, quod est infinitum, sed tamquam docendum
susceperimus eum qui apud illos iam perfectus esse videatur. manentibus enim praeceptis eorum, quae solent ad
probitatem recte dare, ignota illis superstruemus ad perficiendam consummandamque iustitiam, quam non
tenent. ea vero quae possunt cum illis esse communia praetermittam, ne quid ab iis videar mutvari, quorum
errores coarguere atque aperire decreverim.

09 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 22, 11: si quis autem volet scire plenius, cur malos et iniustos deus
potentes beatos divites fieri sinat, pios contra humiles miseros inopes esse patiatur, sumat eum Senecae librum,
cui titulus est ‘quare bonis viris multa mala accidant, cum sit providentia’. in quo ille multa non plane imperitia
saeculari, sed sapienter ac paene divinitus elocutus est.

130



filozofii z przedmiotem, na zdobycie ktorego jest nakierowana: Philosophia est, ut nomen
indicat ipsique definiunt, Studium sapientiae. unde igitur probem phiiosophiam non esse
sapientiam quam ex ipsius nominis significatione? qui enim sapientiae studet, utique nondum

sapit, sed ut sapere possit studet®'°.

W swojej krytyce Laktancjusz idzie jeszcze dalej, piszac, ze filozofia i jej adepci nigdy
nie beda zdolni zblizy¢ sie do swojego celu ze wzgledu na obrany przez siebie btedny sposéb
dojécia do niej®!!. Afrykanczyk, wyrdzniajac podstawy historycznej filozofii, stwierdza,
ze ta jedynie opiera na pojeciu wiedzy 1 mniemania. Jego zdaniem pierwsze z nich, jesli nie
zostanie odpowiednio natchniona przez Boga, nie moze staé¢ si¢ udzialem czlowieka®!?.
Oparcie poszukiwan madrosci jedynie na mniemaniu i dociekaniu prawdy za pomoca
dialektyki i dyskusji nigdy si¢ nie powiedzie®'>. W przekonaniu Laktancjusza zasadnym
argumentem przeciwko szkotom filozoficznym jest réwniez wielos$¢ ich pogladow, ktore z

zasady wzajemnie si¢ wykluczaja®'®. Boska nauka, w odréznieniu od nich, ma jedne i pewne

zrédlo oraz pomaga rozwigza¢ kwestie postawione przez filozofow:

Quid ergo superest nisi ut omissis litigatoribus furiosis ac pertinacibus veniamus ad
iudicem, ilium scilicet datorem simplicis et quietae sapientiae, quae non tantum formare
nos et inducere in viam possit, verum etiam de controversiis istorum ferre sententiam?
haec nos docet quod sit hominis verum ac summum bonum. de quo priusquam dicere
incipio, illae omnes sententiae refellendae sunt, ut appareat neminem illorum fuisse s

sapientem®!

Chrzesdcijanstwo jest wigc dla afrykanskiego apologety wypetnieniem pierwotnego zatozenia
filozofii, ktérym byto poszukiwanie madrosci (sapientia), jednak nie przynalezy ono jedynie

do medrcow, lecz wszystkich ludzi z racji ich natury®!S. Laktancjusz wyraza nawet mysl,

610 [actantius, Divinae institutiones 111 2, 3.

611 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 2, 7-10.

612 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 3, 1-3: Duabus rebus uidetur philosophia constare, scientia et
opinatione, nec ulla re alia. scientia venire ab ingenio non potest nec cogitatione comprehendi, quia in se ipso
habere propriam scientiam non hominis, sed dei est. mortalis autem natura non capit scientiam nisi quae veniat
extrinsecus. idcirco enim oculos et aures et ceteros sensus patefecit in corpore divina sollertia, ut per eos aditus
scientia permanet ad mentem.

613 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 3, 8-16.

14 Por. Lactantius, Divinae institutiones 1l 4, 3-4: in multas sectas phiiosophia divisa est et omnes varia
sentiunt. in qua ponimus veritatem? in omnibus certe non potest, designemus quamlibet,; is nempe in ceteris
omnibus sapientia non erit. transeamus ad singulas, eodem modo quidquid uni dabimus, ceteris auferemus. una
quaeque enim secta omnes alias evertit, ut se suaque confirmet, nec ulli alteri sapere concedit, ne se desipere
fateatur. sed sicut alias tollit, sic ipsa quoque ab aliis omnibus tollitur.

615 Lactantius, Divinae institutiones 111 8, 1.

616 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 16, 10-11: nos ab hac caiumnia immunes ac liberi sumus qui
philosophiam toliimus, quia humanae cogitationis inuentio est, sophiam defendimus, quia divis na traditio est,
eamque ab omnibus suscipi oportere testamur, ille cum philosophiam tolleret nec melius aliquid adferret,

131



ze skoro natura ludzka otwarta jest na poznanie madrosci, to konsekwencja tego jest szerokie
rozciggnigcie nauki rowniez na kobiety 1 wszystkie stany spoteczne: quodsi natura hominis
sapientiae capax est, oportuit et opifices et rusticos et mulieres et omnes denique qui
humanam formam gerunt doceri, ut sapiant, populumque ex omni lingua et condicione et sexu
et aetate conflari®'’. Postawa taka, cho¢ znajdowata jednostkowe przypadki wéréd niektorych
szkot filozoficznych, to jednak w znacznej mierze pozostawata im obca®'®. W tym ujeciu
chrzescijanstwo staje si¢ filozofia w najszerszym tego stlowa znaczeniu czy wrecz filozofia
par excellence, uniwersalng drogg do zdobycia peini czlowieczenstwa poprzez uczczenie

odwiecznej madroéci®’.

Pod koniec trzeciej ksiegi Divinae institutiones Laktancjusz, obwotujac Boska nauke
prawdziwg filozofia, wskazuje jednoczes$nie na istotny element btgdu filozoféow, ktérym byto
wypaczenie lub catkowite odrzucenie religii: quanta itaque voce possum, testificor prociamo
denuntio: hic, hic est iiiud, quod philosophi omnes in tota io sua vita quaesierunt nec
umquam tamen investigare comprehendere tenere valuerunt, quia religionem aut prauam

t620

retinuerunt aut totam penitus sustulerunt®=. Nalezy wiec przyjrze¢ si¢ religijnemu aspektowi

Boskiej nauki, omawianej przez Laktancjusza.
Vera religio

Relacja Kosciota pierwszych wiekow z religiami $wiata antycznego wydaje si¢
bardziej zagmatwana niz ta, ktorg chrzescijanstwo nawigzato z myslg filozoficzng. Pierwsza
przeszkoda, napotykang przez wyznawcow Chrystusa, byt brak ustalonych ram
dogmatycznych zobowigzujacych wiernych do ustalonego kanonu przekonan, wynikajacy z
uczestnictwa w sprawowanym kulcie grecko-rzymskich bogdéw. Samego zjawiska religijnosci
1 charakteru kultow poganskich nie mozna sprowadzi¢ do jednej zasady dzialania ze wzgledu
na ich r6znorodno$¢ oraz odmienno$¢. Ponadto wydzielenie tego, co przynalezy do sfery

religijnej, aco poza nig wykracza, w odniesieniu do sfery polityki, filozofii czy sztuki

sapientiam tollere putabatur eoque facilius de sententia pulsus est, quia constat hominem non ad stultitiam, sed
ad sapientiam nasci.

17 Lactantius, Divinae institutiones 111 25, 5.

618 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 25, 13-18; zob. S. Protasi, Teaching Ancient Women Philosophers:
A Case Study, ,, Feminist Philosophy Quarterly” 6 (3)/2020, s. 1-26.

619 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 26, 1: Quod ergo illi poscente natura faciendum esse senserunt, sed
tamen neque ipsi facere potuerunt neque a philosophis fieri posse viderunt, sola haec efficit doctrina caelestis,
quia sola sapientia est.

20 L actantius, Divinae institutiones 111 30, 4.

132



powoduje niemate trudnosci®?!. Antyczne chrzeécijanstwo byto wiec skazane na niekonczacy

sic dialog i bolesng konfrontacje na kazdym kroku codziennego zycia. Swiadectwo tego
znajduje si¢ juz chocby w Dziejach Apostolskich, gdzie poruszana jest kwestia zakazu
spozywania mi¢sa, poswigeconego uprzednio na ofiar¢ bogom oraz zabitego niezgodnie z

zydowskim zwyczajem®?2.

Zdaniem Marii Jaczynowskiej: ,,w wyniku tych zakazow
chrzedcijanin nie mogl bez obaw uczestniczy¢ w positku w domu przedstawiciela innej religii,
co stanowito istotng bariere obyczajowo-towarzyska”®?®. Czesto radykalne odciecie si¢ od
rytualnych praktyk bylo postrzegane przez owczesne wiadze jako akt wrogosci wobec
panstwa, co skutkowato prawnymi przesladowaniami. Przyktadami takich incydentow moga

by¢ choéby przytoczone w poprzednim rozdziale wydarzenia zawarte w Divinae institutiones

i De mortibus persecutorum Laktancjusza®?*.

Aby unikng¢ nadmiernego poszerzenia zakresu analizy o cato$¢ zagadnienia religii
antycznej i jej relacji z chrzes$cijanstwem, warto ograniczy¢ si¢ do aspektow poruszanych
przez Laktancjusza i autorow stanowigcych dla niego zrodto inspiracji. Cala pierwsza ksigga
Divinae institutiones, zatytulowana De falsa religione, po$wigcona zostata krytyce
konkretnych mitow 1 praktyk religijnych, charakterystycznych zaréwno dla przesztosci, jak i
czasOw wspotczesnych autorowi. Sam schemat krytyki doprowadzajacej nieraz ad absurdum
wydarzenia mitologiczne czy zwigzany z nimi kult, apologeta zaczerpnat z dziet Tertuliana,
Minucjusza Feliksa oraz Cypriana. Liczne podobienstwa $wiadcza nie tylko o lekturze i
inspiracji wymienionymi autorami, lecz takze o ogdlnym charakterze stosunku do poganskich
zrodet, przybierajacy w pismach Laktancjusza najbardziej rozlegla 1 dojrzata forme. Nie brak
roOwniez rozwazan na temat fenomenu religijnosci jako takiej, gdy chrzescijanski apologeta,
polemizujac z cyceronska definicja pojecia religio, proponuje swoje wiasne rozumienie tego

zagadnienia. Laktancjusz przytacza na ten przyklad fragment z De natura deorum:

Ita non enim philosophi solum verum etiam maiores nostri superstitionem a religione
separaverunt.nam qui totos dies precabantur et immolabant, ut sibi sui liberi superstites
essent, superstitiosi sunt appellati, quod nomen patvit postea latius; qui autem omnia quae

ad cultum deorum pertinerent diligenter retractarent et tamquam relegerent, i sunt dicti

021 Zob. R.L. Fox, Pagans and Christians, New York 2006; zob. C.P. Jones, Between Pagan and Christian,
Cambridge 2014; G. Dizerga, Pagans and Christians: The Personal Spiritual Experience. J.J. O’Donnell,
Pagans: The End of Traditional Religion and the Rise of Christianity, New York 2015.

622 Por. Dz 15,20 w: Pismo Swiete Starego i Nowego Testamentu. Biblia Tysigclecia. Wydanie V, Poznan 2025.
23 M. Jaczynowska, Religie Swiata rzymskiego, Warszawa 1990, s. 225.

624 Zob. strony 52-53.

133



religiosi ex relegendo, tamquam elegantes ex eligendo, tamquam ex diligendo diligentes,

ex intellegendo intellegentes®?.

Gtowny punkt niezgody Laktancjusza wzgledem propozycji Cycerona nie lezy jednak w
samym rozrdznieniu na supersitio 1 religio, ktore mogto by¢ bardzo cenne dla chrze$cijanskiej
apologetyki, lecz na uznaniu, ze istota religijnosci polega na powtarzalnosci rytuatu
(relegere), nie za§ na checi nawigzania ponownej wigzi (religare) z Bogiem. Jak sam

proponuje:

Quae cum ita se habeant ut ostendimus, apparet nullam aliam spem vitac homini esse
propositam, nisi abiectis vanitatibus et errore miserabili deum cognoscat et deo serviat,
nisi huic temporali renuntiet vitae ac se rudimentis iustitiae ad cultum verae religionis
instituat. hac enim condicione gignimur, ut generanti nos deo iusta et debita obsequia
praebeamus, hunc solum noverimus, hunc sequamur. hoc vinculo pietatis obstricti deo et

religati sumus, unde ipsa religio nomen accepit non ut Cicero interpretatus est a

relegendo®.

Wartosci tej definicji nie nalezy upatrywaé jedynie w pragnieniu retorycznego popisu
irywalizacji z poganskim mistrzem stowa, lecz wynika ona $ci§le z chrzedcijanskiego
swiatopogladu Afrykanczyka. Element Boskiej nauki moéwigcy o pierwotnym stanie i
odigczeniu od Boga niejako determinuje w tym miejscu refleksje antropologiczng. Stad tez
powszechne przeswiadczenie o istnieniu Opatrznos$ci, ktorej mysliciele poganscy nadawali
rézne imiona 1 probowali uja¢ za pomoca réznych koncepcji. Wynika to, zdaniem

Laktancjusza, z naturalnej potrzeby religijnosci®?’.

Przygladajac si¢ sposobowi rozumienia religii w innych pismach Cycerona, na
przyktad w De inventione — tek$cie z pewnos$cia znanym Laktancjuszowi, mozna ujrzec
doktadniej sposdb pojmowania tego zjawiska, obejmujacego nie tylko kwesti¢ spotecznej
stabilizacji, ale réwniez elementy potrzeby osobistej duchowosci. Z jednej strony religio jest
rozumiana jako lek przed bogami, pomagajacy zachowaé jedno$¢ w panstwie: religionem

t628

eam, quae in metu et caerimonia deorum sit, appellant®*®, z drugiej za$ daje mozliwos¢

uczczenia podziwianej przez ludzi boskoSci: religio est, quae superioris cuiusdam naturae,

625 Cicero, De natura deorum 11 71.

626 Lactantius, Divinae institutions IV 28, 1-3.

627 Por. Lactantius, Divinae institutiones 1 5, 21: horum omnium sententia quamvis sit incerta, eodem tamen
spectat, ut providentiam unam esse consentiant. sive enim natura sive aether sive ratio sive mens sive fatalis
necessitas sive divina lex sive quid aliud dixeris, idem est quod a nobis dicitur deus. nec obstat appellationum
diversitas, cum ipsa significatione ad unum omnia revoluantur.

%28 Cicero, De inventione 11 61; red. E. Stroebel, Lipsiae 1915.

134



%% Szczegodlnie ten drugi aspekt

quam divinam vocant, curam caerimoniamque affer
dotyczacy poznania filozoficznego mogt mie¢ wplyw na chrzeécijanska interpretacje
Laktancjusza. Jak komentuje Anna Chlewicka: ,.tylko poprzez refleksje filozoficzng [...]
cztowiek zdobywa wiedz¢ o tym, jakie jest znaczenie natury dla poszanowania
sprawiedliwosci oraz dla zachowania zwigzkéw miedzyludzkich. Ponadto [...] badanie natury
wszechrzeczy budzi w ludziach uczucie miloéci i wdziecznoéci wobec bogow”®. Akt
duchowego uczczenia boskiego majestatu poprzez poznanie praw natury byltby wigc
postrzegany jako akt S$cisle religijny, ktérego nast¢gpstwem jest wlasciwe poznanie
rzeczywistosci 1 wewnetrzny lad zycia. Wcigz jednak rozumienie proponowane przez

Laktancjusza przekracza mys$l Arpinaty, a nawet wybiega znacznie poza jakiekolwiek

o6wczesne rozumienie religii, na co zwraca uwage Toni Alimi:

However, Lactantius was especially eager to marry Cicero's account of religio to a
Christian origin story about an initial bond between humans and God that religio seeks to
restore. When combined, these two elements amounted to a theory of religio. According
to Lactantius's theory, religio is universal. Every society has its own religio. These
religiones are either true or false. The true religio worships the true God. False religiones
worship false gods. The only true religio is Christianity. It is the original religio and the
only religio that worships the true God. All other religiones are false imitations. These
features of Lactantian religio are, of course, the features that several scholars have
claimed are distinctives of modern religion. Yet we find them articulated in a detailed and
sophisticated way by Lactantius in the early fourth century. It is impossible to understand
how Lactantius was adapting and adopting ideas he had encountered in Cicero, on
Lactantius's own terms, unless we attribute to him these commitments that are often
called modern. Scholars who insist on a strict divide between ancient religio and modern
religion have as their goal the understanding of historical texts in their own contexts. The

example of Lactantius shows how this strict divide can undermine this goal®!.

To, co stanowi pewne novum u Laktancjusza, to zdaniem badacza fenomenologiczne ujgcie
zjawiska religio, odnoszacego si¢ do wszystkich ludzi, wszystkich czasow 1 $cisle zwigzany
z ich naturg. Znaczenie religio wraz z poznaniem prawdziwej madrosci — sapientia stanowig
dla Laktancjusza dwa filary Boskiej nauki, taczacej w sobie projekt pojednania sfery kultu

ze sferg rozumu: idcirco et in sapientia religio et in religione sapientia est. ergo non potest

629 Cicero, De inventione 11 161.

630 A. Chlewicka, Teologia polityczna Cycerona, ,,Symbolae Philologorum Posnaniensium Graecae et Latinae”
25 (1)/2015, s. 46.

01T, Alimi, Lactantius’s “Modern” Conception of Religio, ,,Journal of Religious History” 47 (3)/2023, s. 384.

135



segregari, quia sapere nihil aliud est nisi deum verum iustis ac piis cultibus honorare®*?,

Co ciekawe, Laktancjusz nigdzie dokladnie nie opisuje ani petnego charakteru tej religii,
zwlaszcza w ujeciu obrzedow z nig zwigzanych, ani pelnej wyktadni owej filozofii. Zgodnie

z obserwacja Jana Legowicza:

Laktancjusz nie podaje metody postgpowania, stara si¢ jedynie systematycznie wytozy¢
chrzedcijanskie zatozenia i postulaty doktrynalne. Wypracowuje wiec swego rodzaju
katalog zagadnien dotyczacych Boga i Chrystusa jako «Logosu» i Syna bozego,

problemow dotyczacych czltowieka i jego moralno$ci oraz pytan w odniesieniu do

miejsca cztowieka w §wiecie i stosunku $wiata do cztowieka®.

Dzieta apologety maja raczej charakter protreptykow, a nie peinej religijnej katechezy. Nie
zmienia to faktu, ze czeSciowo wylania si¢ z nich sposoéb rozumienia wyjatkowosci
chrzescijanskiej religio, jaka chcial ukaza¢ ten autor. Istotg chrzescijanskiej praktyki zycia
jest, wedtug Laktancjusza, oddanie czci Bogu, poniewaz jest to ostateczny cel, dla ktérego
czlowiek zostat stworzony®**. Poznanie Boga poprzez odkrywanie jego madrosci warunkuje
wiasciwy duchowy kult®®. Nieznajomo$¢ objawienia zmusza wyznawcow religii poganskich
do ciaglego poszerzania obrzgdowosci i zewngtrznych rytualdw: homines autem neglecta
iustitia cum sint omnibus flagitiis aut sceleribus inquinati, religiosos sese putant, si templa et
aras hostiarum sanguine cruentaverint, si focos odorati ac veteris vini profusione
madefecerint®®. Praktyka ta odrywa ludzi od ich pierwotnej natury i dokonuje wewnetrznej

t638

degradacji®’, a nawet upodabnia ich do dzikich zwierzat®*. Mozna wiec stwierdzié, ze tak

032 Lactantius, Divinae institutiones IV 3, 10.

633 J. Legowicz, Historia filozofii starozytnej ..., dz. cyt., s. 573.

634 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 1, 2: id enim est hominis officium in eoque solo summa rerum et
omnis beatae vitae ratio consistit, quandoquidem propterea ficti et inspirati ab eo sumus, non ut caelum
videremus et solem, quod Anaxagoras putavit, sed ut artificem solis et Caeli deum pura et integra mente
coleremus.

635 Por. Lactnatius, Divinae institutiones V1 1, 10: qui bona neglegunt animi, corporis appetunt, in tenebris ac
morte versantur, quae sunt terrae atque corporis, quia vita et lumen a caelo est. cuius quoniam. expertes sunt
corpori serviendo, longe absunt ab intellectu rerum divinarum. eadem miseros ubique caecitas premit. sicut
enim qui sit uerus deus, ita etiam qui sit uerus cultus ignorant.

36 Lactantius, Divinae institutions V11, 5.

37 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 10, 15-18: nec est difficile docere, cur deorum cultores boni et iusti
esse non possint. quomodo enim sanguine abstinebunt qui colunt cruentos deos Martem atque Bellonam?
quomodo aut parentibus parcent qui expulsorem patris sui lovem aut natis ex se infantibus qui Saturnum?
quomodo pudicitiam tuebuntur qui colunt deam nudam et adulteram et quasi apud deos prostil6 tutam?
quomodo se rapinis et fraudibus abstinebunt qui Mercurii furta noverunt docentis non fraudis esse decipere, sed
astutiae? quomodo libidines coercebunt qui lovem Herculem Liberum Apollinem ceterosque venerantur, quorum
adulteria etstupra in mares et feminas non tantum doctis nota sunt, sed exprimuntur etiam in theatris atque
cantantur, ut sint omnibus notiora? possuntne inter haec iusti esse homines, qui etiamsi natura sint boni, ab ipsis
tamen diis erudiantur ad iniustitiam? ad placandum enim deum quem colas iis rebus opus est, quibus illum
gaudere ac delectari scias. sic fit, ut vitam colentium deus pro qualitate numinis sui formet, quoniam
religiosissimus est cultus imitari.

136



jak falszywa madro$¢ 1 religia oddalajg cztowieka od jego cztowieczenstwa, tak te prawdziwe
dokonuja ponownej integracji w jego wnetrzu. Zresztag Laktancjusz sam pisze o tym na

poczatku drugiej ksiegi, w ktorym wyjasnia cele prezentowanej nauki:

convictis inanibus et hominum impia vanitate detecta singularis dei adserere maiestatem,
suscipiens utilius et maius officium revocandi homines a pravis itineribus et in gratiam
secum ipsos educendi, ne se, ut quidam philosophi faciunt, tantopere despiciant neve se
infirmos et superuacuos et nihili et frustra omnino natos putent, quae opinio plerosque ad
vitia compellit. nam dum existimant nulli deo esse nos curae aut post mortem nihil
futuros, totos se libidinibus addicunt et, dum licere sibi putant, hauriendis voluptatibus
sitienter incumbunt, per quas imprudentes in laqueos mortis incurrant. ignorant enim quae
sit hominis ratio; quam si tenere vellent, in primis dominum suum agnoscerent, virtutem
iustitiamque sequerentur, terrenis figmentis animas suas non substernerent, mortiferas
libidinum suavitates non appeterent, denique se ipsos magni aestimarent atque
intellegerent plus esse in homine quam uidetur; cuius uim condicionemque non aliter

posse retineri, nisi cultum veri parentis sui deposita pravitate susceperint®®.

Przyswojenie Boskiej nauki ma dla Laktancjusza przede wszystkim znaczenie egzystencjalne,
jest nim zrozumienie swojej godnosci i wartosci, a takze uzdrowienie ze wszystkiego,
co odgradza czlowieka od jego niemal niebianskiej natury. To wlasnie poprzez zasady
chrzedcijanskiej madrosci i duchowa praktyke religijng czlowiek zyskuje mozliwo$¢

Swiadomego spetnienia swojego cztowieczego powotania.
De aesthetica Lactantii

Omowiony powyzej aspekt humanizmu odnosi si¢ niemal w zupetnosci do wymiaru
etycznego 1 egzystencjalnego, wyznacza standard rozumienia cech prawdziwie ludzkich
1 wskazuje na jego zrodlo, ktérym jest objawiona religia. Nie jest to jednak jedyny obszar
mys$li humanistycznej rozwijany przez Laktancjusza. Cho¢ autor ten nie sformutowat wprost
spojnej teorii estetycznej, to jednak na podstawie rozproszonych fragmentow jego dziet
mozna zrekonstruowaé preferowany stosunek do dziedzictwa klasycznego oraz do samej
sztuki. Ujecie to da si¢ odczyta¢ jako rodzaj wytycznych dla ksztaltujacej si¢ kultury

chrze$cijanskiej poczatku IV wieku — epoki przetomu konstantynskiego.

638 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 11, 3: aspernantur utique corpora beluarum, quibus sunt ipsi

saeuiores, sibique adeo placent, quod homines nati sint, quorum nihil nisi liniamenta et summam figuram
gerunt.
39 Lactantius, Divinae institutiones 11 1, 2.

137



Sposrod wielu mitéw 1 obrazéw klasycznego imaginarium poganskiej kultury, ktére
chrzescijanska wrazliwo$¢ z tatwoscia mogta przeszczepi¢ na swodj grunt, Afrykanczyk
w szczegllny sposob wykorzystuje temat zltotego wieku. Nie jest on dla niego jedynie
alegorig retorycznie wzbogacajaca wypowiedz na tematu dziejéw $wiata, ale klamrg
kompozycyjng spinajacg wizje pierwszego i ostatniego wieku ludzkosci, majaca kluczowe
znaczenie dla jego historiozofii. Pierwszy raz watek ten pojawia si¢ w piatej ksiedze Divinae
institutiones, gdy Laktancjusz kresli wizje poczatkow ludzkosci na ziemi. Co istotne autor
jako chrzescijanin nie odwotuje si¢ do obrazu z Ksiggi Rodzaju, lecz do poetyckiego

wyobrazenia aurea aetas®*’:

quod poetae dictum sic accipi oportet, non ut existimemus nihil omnino tum fuisse
privati, sed more poetico figuratum, ut intellegamus tam liberales fuisse homines, ut natas
sibi fruges non includerent nec soli absconditis incubarent, sed pauperes ad
communionem proprii laboris admitterent. ‘flumina iam lactis, iam flumina nectaris
ibant.” nec mirum, cum promptvaria iustorum benigne paterent omnibus nec avaritia
intercipiens beneficia divina famem sitimque vulgo faceret, sed omnes aequaliter

abundarent, cum habentes non habentibus large copioseque donarent®*!.

Zgoda, wzajemna pomoc 1 hojnos¢ wedtug tego wyobrazenia cechujg pierwotng wspdlnote
ludzi sprzed grzechu. Oprocz bezposredniego wskazania na poetéw, Laktancjusz zawart
w swojej wypowiedzi cytat z Metamorphoses Owidiusza opisujacy bujno$¢ natury, ktora
dostarczata ludziom ztotego wieku pozywienie bez udziatu ich wysitku i pracy®*?. Zdaniem
afrykanskiego autora byt to poetycki obraz (more poetico figuratum) jednosci cztowieka

1 stworzenia oraz miedzyludzkiej zgody: Quod quidem non pro poetica fictione, sed pro vero

640 Nie znaczy to jednak, ze Laktancjusz rezygnuje z biblijnej nauki o pierwszych rodzicach, co widaé¢ w VI
ksiedze, gdzie polemizujac ze stoicka i epikurejskg antropogeneza przytacza chrzescijanskie stanowiska jako
jego zdaniem prawdziwe (por. Lactantius, Divinae institutiones V1 10, 1-27).

%41 Lactantius, Divinae institutiones V' 5, 7.

%42 P, Ovidius Naso, Metamorphoses 101-112; red. W.S. Anderson, Leipzig 1977:

ipsa quoque inmunis rastroque intacta nec ullis

saucia vomeribus per se dabat omnia tellus,

contentique cibis nullo cogente creatis

arbuteos fetus montanaque fraga legebant

cornaque et in duris haerentia mora rubetis

et quae deciderant patula lovis arbore glandes.

ver erat aeternum, placidique tepentibus auris

mulcebant zephyri natos sine semine flores;

mox etiam fruges tellus inarata ferebat,

nec renovatus ager gravidis canebat aristis;

flumina iam lactis, iam flumina nectaris ibant,

flavaque de viridi stillabant ilice mella.

138



habendum est®*. Na podstawie tego fragmentu widaé takze, ze Laktancjusz rozdziela
poetycki sposdb ukazania prawdy od poetyckiej fikcji, co rzuca nieco $wiatta na jego sposob
rozumienia funkcji literatury w przekazie nauki chrze$cijanskiej. Bezposrednio zreszta do
liryki poganskich poetéw wraca w monumentalnej wizji apokaliptycznej z konca siddme;j
ksiegi swojego opus magnum, po raz kolejny wykorzystujac w opisie przyrody topos obfitej i

samorodnej ziemi:

tunc auferentur a mundo tenebrae illae quibus obfundetur atque occaecabitur caelum, et
luna claritudinem solis accipiet nec minuetur ulterius, sol autem septies tanto quam nunc
est clarior fiet. terra vero aperiet fecunditatem suam et uberrimas fruges sua sponte
generabit, rupes montium melle sudabunt, per rivos vina decurrent et flumina lacte
inundabunt: mundus denique ipse gaudebit et omnis rerum natura laetabitur erepta et

liberata dominio mali et impietatis et sceleris et erroris®,

Cho¢ najstarszym zrodlem tego typu wyobrazen jest "Epya kol quépon Hezjoda, zawierajace
pierwszy opis zlotego wieku w literaturze antycznej®®, to u Laktancjusza wyrazniej
pobrzmiewaja echa poetyckich wizji rzymskich autoréw epoki augustowskiej — zwlaszcza

Owidiusza i Wergiliusza®®

. Widoczne staje si¢ to nie tylko na poziomie samego j¢zyka, lecz
roOwniez przejecia pdzniejszego wariantu i recepcji mitu. Zarowno w tekscie Owidiusza, jak 1
u Laktancjusza ludzie zyjacy w czasach zlotego wieku nie wykonuja Zadnych prac, natomiast
w pierwotnym greckim wariancie Hezjoda — pomimo plonéw dostarczanych przez ziemi¢ —

oddajg si¢ roznym zajeciom gospodarczym.

O tym, ze wizja eschatologicznego krélestwa z koncowych kart Divinae institutiones
ma przypominaé szcze§liwe czasy panowania Saturna, autor pisze nawet wprost: Denique tum
fient illa quae poetae aureis temporibus facta esse iam Saturno regnante dixerunt®*.
Nie oznacza to jednak braku obecnosci biblijnych inspiracji, co wida¢ w plynnym przejs$ciu
z klasycznej poganskiej do judeo-chrzescijanskiej topiki: Non bestiae per hoc tempus

sanguine alentur, non aves praeda, sed quieta et placida erunt omnia. leones et vituli ad

43 Lactnatius, Divinae institutiones V 5, 3.

644 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 7.

%45 Hesiodus, Opera et dies 116-120; red. F. Solmsen, R. Merkelbach, M.L. West, Oxford 1970:
...€00\a 6¢ TavTa

tolow &€nv: kapmov 8 Epepe Leidwpog Gpovpa

avtoudtn ToAAOV Te Kai dpBovov: 01 &° £0eAnpol

flovyot €py’ €vépovto oLy EcOAoioy moAéEGTLY.

agvetol unrotot, eilot pakdpeoct Beoiowy.

646 Por. O. Nicholson, Broadening the Roman Mind: Foreign Prophets in the Apologetic of Lactantius, ,,Studia
Patristica” 36/2001, s. 364-374.

%7 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 9.

139



praesepe simul stabunt, lupus ouem non rapiet, canis non venabitur, accipitres et aquilae non

nocebunt, infans cum serpentibus ludet’*s

. We przytoczonym fragmencie, przedstawiajacym
wizje pokoju panujacego w krolestwie mesjanskim, w ktorej §wiat przyrody pozbawiony jest
walki, przemocy i dominacji, a cale stworzenie jest oddane w stuzbe cztowiekowi,
Laktancjusz powoluje si¢ na jedenasty rozdzial Ksiegi Proroka Izajasza®®. Taki sposob
taczenia dwoch tradycji literackich, biblijnej 1 klasycznej znajdowato naturalnie swoje

zastosowanie duzo wczesniej, niz w IV wieku, migdzy innymi w tekstach i tradycji wyroczni

sybillinskich®.

Laktancjusz, oprécz licznych nawigzan, kryptocytatéw i subtelnych aluz;ji literackich,
explicite odwoluje sie do jednego utworu®': IV eklogi Wergiliusza, cenionej w tradycji
chrzeécijanskiej za domniemany mesjanski wydzwiek.®>2. Za najpopularniejsze Zrédto takiej
interpretacji najczesciej uchodzity w pozniejszych wiekach dzieta Augustyna: De civitate
Dei®>3, Epistolae ad Romanos inchoata expositio®*, Epistola 137> oraz Epistola 258%°.
Jednak to Laktancjusz byl pierwszym autorem, ktory zastosowal wprost chrzescijanska

interpretacje utworu Wergiliusza®’.

648 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 8.

649 Por. 1z 11, 6-9.

650 por. H. W. Parke, Sibyls and Sibylline Prophecy in Classical Antiquity, London 1988; A. Jankowski, W
sprawie rzekomego mesjanizmu IV ekologii Wergiliusza, ,,Ruch Biblijny i Liturgiczny” 15/1962, s. 370: ,,Do
takich pism propagandowych nalezy m. in. tzw. 14 ksigg pseudo-sybillijskich, dochowanych do naszych czasow.
Sposrdd nich ksigga trzecia, powstata okoto 140 r. przed Chr., daje wyraz nadziejom mesjanskim, ktore ozywity
si¢ szczegodlnie po sukcesach Machabeuszow”.

651 Por. Lactanatius, Divinae institutiones V11 24, 11.

52 Por. S. Benko, Virgil’s Fourth Eclogue in Christian Interpretation, w: Aufstieg und Niedergang der
romischen Welt (ANRW)/Rise and Decline of the Roman World, Berlin-Boston, 2016, s. 646-705; Por. W.
Clausen, Virgil’s messianic Eclogue, w: Poetry and Prophecy. the beginnings of a literary tradition, red. J.L.
Kugel, New York 1950, s. 65-74.

653 Por. Augustinus, De civitate Dei X 27; red. B. Dombart, A. Kalb, CCSL 47, Turnhout, 1955: Ultima Cumaei
venit iam carminis aetas; unde hoc a Cumaea Sibylla dictum esse incunctanter apparet.

54 Por. Augustinus, Epistulae ad Romanos inchoata exposition 1, 3; red. J. Divjak, "CSEL 84, Vindobonae,
1971: Cumaeum autem carmen sybillinum esse nemo dubitaverit.

655 Por. Augustinus, Epistulae 137, 12; red. A. Goldbacher, CSEL 44, Vindobonae, 1904: Nunc ergo, quod Maro
ait et omnes videmus, amomum Assyrium vulgo nascitur. Quod autem ad adiutorium gratiae pertinet, quae in
Christo est, ipse est omnino, «quo duce, si qua manent sceleris vestigia nostri, inrvita perpetua solvent formidine
terrasy.

656 Por. Augustinus, Epistulae 258, 5; red. A. Goldbacher, CSEL 57, Vindobonae, 1911: Quod ex Cumaeo, id est,
ex Sibyllino carmine se fassus est transtulisse Virgilius; quoniam fortassis etiam illa vates aliquid de unico
Salvatore in spiritu audierat, quod necesse habuit confiteri.

57 E. Bourne, The Messianic Prophecy in Vergil’s Fourth Eclogue, ,,The Classical Journal” 11 (7)/2016, 390-
392: ,, The first person to be impressed with the prophetic character of the poem, so far as we know, was
Constantine the Great [...] Lactantius, of the same age as Constantine, also believed that the eclogue referred to
Christ; but he applied the prophecy to the coming of Christ at the millennium. In his Divinae institutions vii,
chap. 24, he quotes first 11. 38-41, and then continuously 11. 28-30, 42-45, and 21-22, as if they came in this
order. These words he says the poet spoke in accordance with the prophecies of the Cumaean Sibyl. The exact
date of the composition of Lactantius’ Divinae institutiones is a matter of dispute; it may even be that he
expressed a belief in the prophetic character of the eclogue before Constantine did”.

140



Wykorzystanie konkretnego toposu literackiego mialo swoje zastosowanie
w konstrukcji wizji politycznej Laktancjusza, co bedzie przedmiotem nast¢pnego rozdziatu
rozprawy. W tym miejscu najwazniejsze okazuje si¢ dostrzezenie znaczenia prawdy
poetyckiej — jak wspomniano wczesniej, nie nalezy jej utozsamia¢ z fikcjg ani klamstwem.
Dobrym przykladem takiego stosunku do obrazowania najwyzszych prawd za pomoca
literackiego kostiumu, moze by¢ wczesny poemat Laktancjusza De ave Phoenice bgdacy
zarazem polemika z wielowiekowg tradycja poganska, jak i pierwsza powazng recepcja
dopiero rodzacej si¢ literatury chrzesdcijanskiej. Z najwazniejszych autorow klasycznych
greckich i rzymskich, powotujacych si¢ na histori¢ o cudownym ptaku przylatujacym ze

658

wschodu, nalezy wspomnieé przede wszystkim: Herodota®®, Laeviusa®®, Owidiusza®®,

58 Por. Herodotus, Historiae 2, 73; red. H.R. Dietsch, H. Kallenberg, Lipsiae 1980: &ct1 8¢ xoi dAkog dpvig ipdg,
6 oBVouO POIVIE, &y®d Pév UtV OVK €100V €l UF| dGoV Ypofi: Kol yap 81 kol oméviog Emeortd oet, S’ €V, M¢
‘HMomoAitar Aéyovot, mevtakociov: @ottdv 6¢ 10t eacl €medv ol amoBdvn 0 motp. £ott 8E, €l T} YpaPi
TapOHO10G, TOGOGOE KOl TOLOGOE: TO HEV aVTOD YPLCOKOUN TAV TTEP®Y TO O €pubpd €¢ T HAAMOTO: oiETd
TEPUYNOY OHO10TOTOG Kol 10 péyabog. tobtov 8¢ Aéyovot punyavdcOot tade, Epol pev ov mote Aéyovteg: €5
Apafing oppodpevov g 10 ipov tod HAiov kopilew tov matépa év opopvn Eunidocovta kai Bdmtev €v 10D
‘HXiov t® ip®, kopilew 8¢ obtm: TpdTOV THS oUdPVNG GOV TAGGGEW dooV Te duvatdg £0TL QEPELY, LETA OE
mepdcOot avtd popéovta, Emedv o0& amomelpnbi}, obt® &1 Kovavta 10 GOV TOV ToTEPA £C avTd Evtiféval,
opbdpvn 8¢ AN EumAdocey ToDTOo Kot O Tt ToD MO £KkotMvag EvEBNKe TOV maTépa: 0KEEVOL O TOD TATPOG
yivecBatr TovTo Pdpog: eumAdoavto 6& Kopilew pv én’ Ailydmtov €g tod ‘HAiov 10 ipdv. tadta pev todtov oV
Opviv AEyouot motéety.

59 Por. Laevius, Pterygion phoenicis, fr. 22; red. C. Barwick, Lipsiae 1925: sunt item saturnii quinum denum et
senum denum pedum, in quibus similiternovum genus pedum est et ipsum ametron, de quibus nihil praecipitur,
eoquenomine artis quidem <non> est. et solent esse summi pterygiorum senum denum, sequentes quinum
denum, quales sunt in pterygio Phoenicis Laevii novissimae

odes erotopaegnion.

<o0> Venus, amoris altrix,

genetrix cupiditatis,

mihi quae diem serenum

hilarula praepandere cresti,

opseculae tuae ac ministrae;

tum:

etsi neutiquam quid foret expavida gravis dura fera

asperaque famultas,potui dominio accipere superbo.

%0 Por. Ovidius, Amores 11 6, 54; red. R. Ehwald, Lipsiae 1907: Et vivax, uica semper avis, Ovidius,
Metamorphoses 15, 391-407:

Haec tamen ex aliis generis primordia ducunt,

una est, quae reparet seque ipsa reseminet, ales:

Assyrii phoenica vocant, non fruge neque herbis,

sed turis lacrimis et suco vivit amomi.

haec ubi quinque suae conplevit saecula vitae,

ilicet in ramis tremulaeque cacumine palmae

unguibus et puro nidum sibi constrvit ore,

quo simul ac casias et nardi lenis aristas

quassaque cum fulva substravit cinnama murra,

se super inponit finitque in odoribus aevum.

inde ferunt, totidem qui vivere debeat annos,

corpore de patrio parvum phoenica renasci;

cum dedit huic aetas vires, onerique ferendo est,

ponderibus nidi ramos levat arboris altae

fertque pius cunasque suas patriumque sepulcrum

141



Seneke®®!, Lukana®®?, Pliniusza Starszego®®, Stacjusza®*, Martialisa®’, Pomponiusza

670

Mele®®, Tacyta®’, Lukiana®®, Diogenesa Laertiosa®®”’ czy Filostrata®”®. W ich §wiadectwach

perque leves auras Hyperionis urbe potitus

ante fores sacras Hyperionis aede reponit.

6! Por. Seneca, Epistulae ad Lucilium 42, 1; red. L.D. Reynolds, Oxonii 1965: lam tibi iste persuasit virum se
bonum esse? Atqui vir bonus tam cito nec fieri potest nec intellegi. Scis quem nunc virum bonum dicam? hunc
secundae notae; nam ille alter fortasse tamquam phoenix semel anno quingentesimo nascitur. Nec est mirum ex
intervallo magna generari: mediocria et in turbam nascentia saepe fortuna producit, eximia vero ipsa raritate
commendat.

%62 Por. Lucanus, Pharsalia IV 677-680; red. D.R. Shackleton Bailey, Stutgardiae 1988:

non Arabum volucer serpens innataque rubris

aequoribus custos pretiosae uipera conchae

aut viventis adhuc Libyci membrana cerastae

aut cinis Eoa positi phoenicis in ara.

663 Por. C. Plinius Secundus, Naturalis historia 7, 153; red. C. Mayhoff, Lipsiae 1909: De spatio atque
longiqvitate vitae hominum non locorum modo situs, verum et tempora ac sua cuique sors nascendi incertum
fecere. Hesiodus, qui primus aliqua de hoc prodidit, fabulose, ut reor, multa hominum aevo praeferens, cornici
novem nostras attribuit aetates, quadruplum eius cervis, id triplicatum corvis, et reliqua fabulosius in phoenice
ac Nymphis.; ibidem 10, 3-5: Aethiopes atque Indi discolores maxime et inenarrabiles ferunt aves et ante omnes
nobilem Arabiae Phoenicem, haud scio an fabulose, unum in toto orbe nec visum magno opere. aquilae narratur
magnitudine, auri fulgore circa colla, cetero purpureus, caeruleam roseis caudam pinnis distinguentibus, cristis
fauces caputque plumeo apice honestante. primus atque diligentissime togatorum de eo prodidit Manilius,
senator ille maximis nobilis doctrinis doctore nullo: neminem extitisse qui viderit vescentem, sacrum in Arabia
Soli esse,vivere annis DXL, senescentem casiae turisque surculis construere nidum, replere odoribus et
superemori. ex ossibus deinde et medullis eius nasci primo ceu vermiculum, inde fieri pullum, principioque iusta
funera priori reddere et totum deferre nidum prope Panchaiam in Solis urbem et in ara ibi deponere. cum huius
alitis vita magni conversionem anni fieri prodit idem Manilius iterumque significationes tempestatum et siderum
easdem reverti,hoc autem circa meridiem incipere quo die signum arietis sol intraverit, et fuisse eius
conversionis annum prodente se P. Licinio Cn. Cornelio cos. CCXV. Cornelius Valerianus Phoenicem
devolavisse in Aegyptum tradit Q. Plautio Sex. Papinio cos. allatus est et in urbem Claudii principis censura
anno urbis DCCC et in comitio propositus, quod actis testatum est, sed quem falsum esse nemo dubitaret.;
Ibidem 11, 121: Nunc per singulas corporum partes iam dicta membratim tractetur historia. Caput habent
cuncta quae sanguinem. In capite paucis animalium nec nisi volucribus apices, diversi quidem generis, phoenici
plumarum serie e medio eo exeunte alia, pavonibus crinitis arbusculis, stymphalidi cirro, phasianae corniculis,
praeterea parvae avi, quae, ab illo galerita appellata quondam, postea Gallico vocabulo etiam legioni nomen
dederat alaudae.; ibidem 12, 124: Proxima Iudaeae Syria supra Phoenicen styracem gignit circa Gabala et
Marathunta et Casium Seleuciae montem. Arbor et eodem nomine, cotoneo mato similis, lacrimae ex austero
iucundi odoris; intus similitudo harundinis, suco praegnans. In hanc circa canis ortus advolant pinnati vermiculi
erodentes, ob. Id scobe sordescit.; ibidem 13, 42: Hortus ille numquam nisi dominantis in aula fuit. At in
meridiano orbe praecipuam optinent nobilitatem syagri proximamque margarides. Hae breves, candidae,
rotundae, acinis quam balanis similiores, quare et nomen a margaritis accepere. Una earum arbor in Chora
esse traditur, una et syagrorym, mirumque de ea accepisse, intermori ac renasci ex se ipsa, eratque, cum
proderem, fertilis.; ibidem 29, 29: Ordiemur autem confessis, hoc est lanis ovisque, ob. Id ut rebus praecipuis
honos in primis perhibeatur. Quaedam etiam sic alienis locis, tamen obiter, dici necesse erit. Nec deerat materia
pompae, si quicquam aliud intueri liberet quam fidem operis, quippe inter prima proditis etiam ex cinere
phoenicis nidoque medicinis, ceu vero id certum esset atque non fabulosum. Inridere est vitam remedia post
millensium annum reditura monstrare; ibidem 29, 56: fit et in Syria alio modo, avium adipe curato ut dicemus,
additis erysisceptro, xylobalsamo, phoenice, item tuso calamo singulorumpondere quod sit adipis, in vino bis aut
ter sub serve facto.

664 Por. Statius, Silvae 11 4, 33-37; red. A. Marastoni, Leipzig 1970:

[...] at non inglorius umbris

mittitur: Assyrio cineres adolentur amomo

et tenues Arabum respirant gramine plumae

Sicaniisque crocis, senio nec fessus inerti

scandet odoratos phoenix felicior ignes;

Statius, Silvae 11 6, 85-90:

[...] sed nec servilis adempto

ignis: odoriferos exhausit flamma Sabaeos

142



et Cilicum messes Phariaeque exempta volucri

cinnama et Assyrio manantes gramine sucos,

et domini fletus: hos tantum hausere favillae,

hos bibit usque rogus [ ...];

Statius, Silvae 111 2, 114:

Quae sibi praesternat vivax altaria Phoenix.

665 Por. Martialis, Epigrammata V 7, 1-4; red. W. Heraeus, 1. Borovskij, Leipzig 1982:

Qualiter Assyrios renovant incendia nidos,

una decem quotiens saecula vixit avis,

taliter exuta est veterem nova Roma senctam

et sumpsit voltus praesidis ipsa sui.

Martialis, Epigrammata V 37, 12-13:

Cui conparatus indecens errat pavo,

Inamabilis sciurus et frequens phoenix.

666 Por. P. Mela, Chorographia 111 8, 10; red. C.H. Tzschuckii, A. Weichert, Lipsiaec 1816: De volucribus
praecipue referenda Phoenix, semper unica, non enim coitu concipitur partuve generatur, sed ubi quingentorum
annorum aevo perpetua duravit, super exaggeratam variis odoribus struem sibi ipsa incubat solviturque, dein
putrescentium membrorum tabe concrescens ipsa se concipit atque ex se rursus renascitur. Cum adolevit, ossa
pristini corporis inclusa murra Aegyptum exportat et in urbe quam Solis adpellant flagrantibus arae bustis
inferens memorando funere consecrat. Ipsum promunturium quo id mare cluditur Aceraunis saltibus invium est.
67 Tacitus, Annales VI, 28; red. C. D. Fisher, Oxonii 1906: Paulo Fabio L. Vitellio consulibus post longum
saeculorum ambitum avis phoenix in Aegyptum venit praebuitque materiem doctissimis indigenarum et
Graecorum multa super eo miraculo disserendi. de quibus congruunt et plura ambigua, sed cognitu non absurda
promere libet. sacrum Soli id animal et ore ac distinctu pinnarum a ceteris avibus diversum consentiunt qui
formam eius effinxere: de numero annorum varia traduntur. maxime vulgatum quingentorum spatium: sunt qui
adseverent mille quadringentos sexaginta unum interici, prioresque alites Sesoside primum, post Amaside
dominantibus, dein Ptolemaeo, qui ex Macedonibus tertius regnavit, in civitatem cui Heliopolis nomen
advolavisse, multo ceterarum volucrum comitatu novam faciem mirantium. sed antiquitas quidem obscura: inter
Ptolemaeum ac Tiberium minus ducenti quinquaginta anni fuerunt. unde non nulli falsum hunc phoenicem neque
Arabum e terris credidere, nihilque usurpavisse ex his quae vetus memoria firmavit. confecto quippe annorum
numero, ubi mors propinquet, suis in terris struere nidum eique vim genitalem adfundere ex qua fetum oriri; et
primam adulto curam sepeliendi patris, neque id temere sed sublato murrae pondere temptatoque per longum
iter, ubi par oneri, par meatui sit, subire patrium corpus inque Solis aram perferre atque adolere. haec incerta
et fabulosis aucta: ceterum aspici aliquando in Aegypto eam volucrem non ambigitur.

%8 Por. Lucianus, De morte peregrini 27; red. M.D. Macleod, Oxonii 1980: fixovov 8¢ md¢ 008¢ Ilpwtedg &1t
kaAeloBot a&ol, aAla doivika petovopacey E0vtdv, dtL Kai eoivig, To Tvddv dpveov, EmPaivey Tupdc Aéyeton
TOPPOTAT® YNP®G TPOPERNKMG. AAANL Kol AOYOTOLET Kol ¥pNOUOVG TvaG JEEEITY TAAAOVG O1), OG XpedV €in
daipova voktopOioko yevésBor avtov, kol OfAOG €ott Poudv 17dn Embuopdv kol ypvoodg avaotioecHot
éaniov; Lucianus, Hermotimus 53; red. M.D. Macleod, Oxonii 1987: kai ti oot dmokpvaiunyv dv &t 6¢g obte
aOTOV TIVEL KPIvELY 010V T€ £ivarl Qrig, v uf Qoivikog &t Prdon méviag &v KhkAm TEPUAV Kai TEPDOUEVOC, 0DTE
T01¢ TPomenEIPapévolg moteve a&lolg odte T0ig ToAAOTG Emavodot kal paptvopodot, Lucianus, Navigium 44;
red. M.D. Macleod, Oxonii 1987: kai tadto wévta Egev pun 0Atyoxpoviov dvta unde kot pétpov {Avto Thig
avBpwrivng Protiic, AL &t xila vEov €k vEOL Yiyvouevov Softdvor Auel to Entokaideko £t Gel GrodvoOUEVOVY
10 Yijpac Bomsp ol Sesic: ovdEY YAap defost pe TobTo ExovTa: TAVTO Yop SR NV GV TU TV FAAOV, & dcov
dvoiyev e ThC BVpag Eduvapmy Kol kowilew Tovg @OAoKog kai aféatog sivar siotdv. &l 8¢ Tt év Tvdoic 1
“YrepPopéoig Oéapa mapddo&ov §| krijpa tipov §| 6oa Eueayelv fj mielv Ndéa, 00 PETAGTEIMAUEVOC, GAL 0OTOC
EMMETOUEVOG ATELOVOV ATAVTIOV £C KOPOV: Kal EMel YpLY VTOTTEPOV Bnpiov §| eoivig dpveov év Tvdoig dbiatov
T01g GAAOLG, &yd O¢ Kol TodTo £dpmv (v, Kol tag Tnyag 6 tag Neilov povog v Mmiotduny Kol 6cov Tig Yiig
aoikntov, kal €l Tiveg Avtinodeg NUiv 0ikodot TO VOTIOV THG YiiG TUTOHOV EXOVTEG.

%9 Por. Diogenes Laertios, Vitae philosophorum 9, 79; red. C.G. Conobet, Paris 1862: [Eic] mpdtog 6 mapdt Tog
Swpopag TV {mov Tpdc Ndoviv kol dAyndova kol PAAPNV kol deérelav. cuvayetal 8¢ 6 adTod TO pUny TG
aOTOG GO TOV AVTAV TPOOTITTEWY QovTaciag Kol T0 d10Tt Tf TodTy 1dyn aKkoAovOel 10 Enéyev: 1@V yop (dov
O pev yopig piemg yivesbat, mg ta mopifio kol 6 Apafiog @oivi kai evai: 0 6 €€ émumhokilg, Mg GvOpmmot
Koi T dANaL.

670 Por. Philostratus, Vita Apolloni 3, 49; red. F.C. Conbeare, London 1912: xoi tov goivika 82 tOv dpviv TOV S1d
neviakooioy £tV é¢ Afyvrtov fikovto métesba pév &v i) Tvdikij Tov xpdvov todtov, elvar 8¢ Eva EkS186pEVOY
OV aKTivov Kol xpued Adumovto, péyefoc detod koi £100¢, &¢ koMb Te ildvew ™V &k Tod ApdUOTOC

”

TOLOVUEVNV aDT® TPOG Toig ToD Neilov mnyais. d 8¢ Alydmtiol mepl avtod doovaiy, dg &g Alyvmtov eépetat, Kai

143



widoczna jest stopniowa zmiana szczegotow opowiesci, bedaca jednym z wielu przyktadow
dokonujacej si¢ w starozytno$ci pracy nad mitem, a wigc tworczego przeksztatcenia i
adaptacji tresci do panujacych realiow®’!. Opowies¢ o feniksie, zachowana w grecko-
rzymskiej literaturze, wywodzi si¢ ze znacznie starszych tradycji, ktorych §lady odnalezé
mozna w sztuce 1 pisSmiennictwie starozytnego Egiptu 1 Bliskiego Wschodu. Za jej
pierwowzor uchodzi ptak Benu — istota $ci§le powigzana z kultem stonecznym boga Re w
Heliopolis. Jak wyjasnia Jolanta Sawicka:

Teksty, gdzie benu jest jedna z postaci boga Stonca, znajduja si¢ w Ksiedze Umartych.

Benu odgrywal znaczaca rolg w kreowaniu tradycji Heliopolis od najdawniejszych

czasOw. W Tekstach Piramid jest wcieleniem przyjetym przez Atum, starozytnego boga

Heliopolis, wcze$nie utozsamionego ze stonecznym bogiem Re [...] Benu byl zatem

jedna z postaci, w jakiej objawit si¢ Atum-Re, i przede wszystkim uwazano go za zrodio

zycia, emanujgce z boga Slonca [...] Benu jako symbol zycia tagczony byt z jeszcze

jednym waznym wydarzeniem — corocznym wylewem Nilu®’2,

Benu byl wiec utozsamiany z boska sila manifestujaca si¢ cyklicznie w powracajacych
zjawiskach przyrody, a czas jego przylotu liczony 1 wyczekiwany przez egipskich kaptanow
miat znamiona kosmicznej epoki wynoszacej najczesciej 500 lat. Takie postrzeganie feniksa
1 zwigzany z nim kult z pewnoscig mialy wptyw na umocnienie wymiaru duchowego jego
przylotu, ktory z czasem powigzany zostal z nadziejg na przemian¢ 1 uzdrowienie swiata. Te
poganska intuicje dobrze znali i poslugiwali si¢ nig chrzes$cijanie juz od I wieku, co
potwierdza I list do Koryntian Klemensa Rzymskiego, relacjonujacy dokladnie jeden z
klasycznych wariantow opowiesci o przylocie ptaka, jego $mierci spowodowanej
samospaleniem, odrodzeniem 1 zlozeniem ofiary z witasnych szczatkow na oftarzu w

Heliopolis:

"Idopev tO Tapddofov onueiov TO YIVOUEVOV €V TOTG GVOTOAKOIG TOTOLG, TOVTEGTIV TOIG
nepl TV Apafiav. Opveov yap €otv, 0 TpocovoudleTol oivi&: ToDTO LOVOYEVEG DTApYOV
{f & mevtokooia, Yevouevovy Te 1on TPpog ATOAVGY ToD AmoBavelv avtd, onNKovV £0VTH
motel &k MPavov Kol Gpupvng Kol TdV AomdV Ap®pUatov, gig 0V TAnpwdévtog To0d ypdvov
gloépyetar kol TEAEVTE. oNmOUEVTG 08 THG CaPKOC OKMANE TG YevvaTal, O¢ €K Thg TKHAd0g
100 TeTEAEVTNKOTOG {DOV AVOTPEPOLEVOC TTEPOPUET: E1TOL YEVVOIOG YEVOUEVOC aipEl TOV

onNKOV €Kevov, OToL T O0TA TOD TPOYEYOVOTOG €TV, Kol TadTo Pactdlmv daviel Amo

‘Tvdoi Euppaptupodotl Tpocddovieg T® AGY® TO TOV POiviKe TOV &V Tf] KOAG TNKOUEVOV TPOTEUTTNPIOVG DUVOLG
aOT® GOV, TOLTL 6€ Kal TOVG KUKVOUG Paci dpdv 0l COPDTEPOV OTAY AKOVOVTEG.

71 Zob. H. Blumenberg, Praca nad mitem, przet. M. Herer, Z. Zwolinski, K. Najdek, Warszawa 2009.

672 J. Sawicka, Feniks. Chrzescijanska interpretacja mitu u Laktancjusza, Warszawa 2000, s. 11.

144



Mg Apafikiig ydpag €wg Thg Atlydmrov eic v Aeyouévnv ‘Hiwodmohv, kol Muépoc,
Brendviov Taviov, EMrTac £mi 1OV Tod Ao Bopov tifnoev avtd Kol obtog £ig ToVTicw
dpopud. ol ovV iepeic EmokénToVToL TaG AvaypoPis TV YPOVOVY Kai EVPIcKOVGY ADTOV

TEVTAKOGI0GTOD ETOVG TEMANPOUEVOD EANAvOEvan®”,

Uzyty przez autora rzeczownik onueiov na okreslenie tego wydarzenia odstania pierwsze
swiadectwo ukazania mitycznej postaci feniksa jako znaku czy prefiguracji postaci Chrystusa
iJego ofiary. Tertulian z kolei pisze o odrodzeniu feniksa w kontek$cie zmartwychwstania
cial 1 powotuje si¢ na biblijne korzenie tej metafory: Deus etiam in scripturis suis, Et florebis
enim inquit velut phoenix, id est de morte, de funere, uti credas de ignibus quoque
substantiam  corporis  exigi  posse®’*. Fragment przytoczony przez Tertuliana
najprawdopodobniej odnosi si¢ do Psalmu 91 (dikaiog a¢ @oivig dvOnoet, moel 1 kE6pog 1 €v
6 APave mnduvoicetan®’®) lub do Ksiegi Hioba (sima 84 1 fAucio pov ynpéost domnep
otéheyog Qoivikog, oAV xpovov Pidcm’’®) choé wystepujacy w nich wyraz @oivié moze
znaczy¢ zaroOwno feniksa, jakidaktylowa palme, na ktérej wit on swoje gniazdo.
Niewykluczone, ze Tertulian $wiadomy tej dwuznacznos$ci wykorzystat ja jako zabieg gry
stownej®”’, choé bez wzgledu na intencje chrzeécijanskiego autora, nietrudno zauwazyé, ze
zarowno w kulturze klasycznej, jak 1 biblijnej, stowo to odnosito si¢ do zblizonej do siebie
metafory obfitosci i dlugowiecznosci, co znacznie ulatwilo jego trwala kodyfikacje w
chrzedcijanskiej symbolice. Wzmianke o feniksie odnalez¢ mozna takze u Orygenesa, chociaz
nie w takim kontekscie, jak u wyzej wymienionych autorow. W swoim dziele Contra Celsum
wspomina o owym stworzeniu, ktorego cudownos¢, jesli tylko jest prawdziwa, powinna by¢
powodem do chwalenia stworcy, nie za$ samego stworzenia. Autor nie odnosi si¢ jednak do

glebszych poréwnan, np. w wymiarze $mierci czy ofiary®’s.

673 Clemens Romanus, Epistula I ad Corinthios 1,25; PG 1.

674 Tertulianus, De resurectione mortuorum 13; CC 2, Turnholti 1954.

75 Ps 91,13; Septuaginta. Id est Vetus Testamentum Graece iuxta LXX interpretes, Editio altera; red A. Rahlfs,
R. Hanhart, Stuttgart 2006.

676 Job 29:18 (LXX).

77 Por. F. Gasti, L immagine della Fenice fra ,,scienza” e simbologia antica, ,,Eruditio Antiqua” 10/2018, s. 17:
,,La circostanza, fra il linguistico e il teologico, ¢ molto interessante e rivela il gusto grammaticale di Tertulliano.
La citazione del primo colon di ps. 91, 13 iustus ut palma florebit, sicut cedrus Libani succrescet gioca
sull’omografia fra i due termini indicanti in greco sia la palma da datteri — simbolo di fecondita non solo nella
tradizione cristiana — sia appunto la fenice, una specie di calembour per dimostrare ulteriormente il valore
allegorico dell’uccello in riferimento alla risurrezione, vista come una fioritura, cio¢ una nuova e migliore vita
originatasi dalla morte”.

678 Por. Origenes, Contra Celsum IV, 98; red. H. Chadwick, Cambridge 1953: xai ¢épov dmofavdvo tOv Tatépa
Kol ToQEVTo, €V oQaipa oudpvng, kol mttifey dmov o Tob NAiov Tépevoc. Kol TodTo O 1oTOpNTaL HEY, ddvaToL
8¢, éavmep N A0, Kal avTd PLOTKOV TVYYGVEY: Emdayiievcauévne Thc Osiac Tpovoiag kol &v Taig Stapopaic
TV {OOV TopacTiioat Toig avOpdTolS TO TOIKIAOV THg TV &V T@ KOoU® KatackeLilg eOavoy Kol €l ta dpvea
kai {®OV TL povoyeveg véoTnoey, va Koi TodTo momort Bovpacdijvar o0 to {Hov, ALY TOV TETOMKAOTO AOTO.

145



Laktancjuszowy poemat De ave phoenice byl pierwszym tekstem antycznym w petni
poswieconym feniksowi, przez co nalezy rozpatrywaé go nie tyle w kategorii pdznej
chrzescijanskiej recepcji, lecz jako najbardziej dojrzaty owoc dlugoletniej tradycji klasyczne;.
Zreszty tekst nie zdradza w Zzadnym miejscu wprost swojego chrzescijanskiego rodowodu,
przez co badacze najczesciej proponuja, zeby date jego powstania umiejscowi¢ w miodosci,
jeszcze przed nawrdceniem pisarza. Inni wprost pomijali jego znaczenie ze wzglgdu na
poganski charakter poematu. Przykladowo, Jacob Henry Brooke Mountain, anglikanski pastor
z poczatku XIX wieku, w swoim opracowaniu dziet Laktancjusza odnotowuje: ,,The verses
entitled, «Phoenix» could not have been composed by Lactantius, after his conversion
to Christianity, since the respectful mention in them of the idolatrous superstitions of
Mythology, is wholly irreconcileable with his severe opinions on that subject”®”. Licznie
wystepujace w poemacie odwotania do Feba 1 antycznej religijno$ci, rzeczywiscie wydaja si¢
nie pasowa¢ do jezyka chrzescijanskiej apologetyki przetomu III i IV wieku, a z pewnoscia
pozostaja w konflikcie ze stosunkiem Laktancjusza do postaci greckich i rzymskich bogow,

680 Fakt ten nie musi jednak wykluczaé

wyrazonym na kartach Divinae institutiones
autorstwa, co do ktorego panuje szeroka zgoda wsrdd badaczy, lecz odnosi si¢ raczej do

rozumienia funkcji poezji, jakg Laktancjusz przedstawia w swoim opus magnum.

Jezyk poezji za czasoOw Laktancjusza jest wcigz nierozerwalnie zwigzany z symbolika
mitologiczng, a pierwsze proby niezaleznej chrzescijanskiej epiki 1 liryki na dlugo jeszcze
pozostang w pelni zalezne od poganskich pierwowzoréw. Subtelne odniesienia do nowej
religiit w De ave phoenice widoczne w szczegdlnym opisie wschodzacego stonca, bedacego

1

dla wspolnot chrzescijanskich bezposrednim symbolem Chrystusa®®!' oraz w mesjanskim

679 J.H.B. Mountain, 4 summary of the Writings of Lactantius, London 1839, s. 151-152.

80 por. I. Sawicka, Feniks..., dz. cyt., s. 71: ,,Z kolei dla chrze$cijanskiego odczytania utworu nie bez znaczenia
jest watek, ktéry przewija si¢ przez caty poemat: wzajemnego powigzania Feniksa i Stonca. Laktancjusz nazywa
Feniksa kaptanem i stugg Feba[...]. Opierajac si¢ na tych stwierdzeniach, wielu badaczy zajmujacych si¢
kwestig autorstwa poematu, zwracato uwage, ze wiersze owe gloryfikuja nie tylko cudownego ptaka, lecz takze
przede wszystkim Feba, ktérego kaptanem jest Feniks. Powotlujac si¢ na fragmenty tekstu Divinae institutiones,
w ich ocenie zaswiadczajace o wrogim stosunku Laktancjusza wobec antycznych bogéw i poganskiej religii,
stwierdzali, ze idea wykorzystania imienia poganskiego bostwa dla alegorycznego oznaczenia mniej lub bardziej
chrzescijanskiego wyobrazenia pozostaje sprzeczna z pogladami autora Podstaw nauki Bozej”.

81 Por. M. Simon, Cywilizacja wczesnego chrzescijanstwa I-IV w., przet. E. Bgkowska, Warszawa 1981, s. 275:
»Rzeczywiscie, juz w II wieku niektorzy pisarze chrzescijanscy, jak na przyklad Justyn, czerpiac z
mesjanistycznej terminologii Biblii, nadawali Chrystusowi imi¢ Stonca. Okreslenia Sol salutis albo Sol justitiae
stajg si¢ potem czeste w chrzescijanskim slownictwie. Prace archeologiczne podjete niedawno w Watykanie
dodaty do tekstow literackich $wiadectwo sztuk plastycznych. Wydobyto na $§wiatlo dzienne mozaike,
pochodzaca prawdopodobnie z konca IIT wieku, gdzie Chrystusa przedstawiono w postaci Heliosa powozacego
kwadryga[...]. Ta mozaika i pokrewne jej zabytki pisemne $wiadcza o zbieznos$ci pomigdzy stownictwem
biblijnym stkwadryga [do Mesjasza a jednym z najsilniejszych pradéow dewocji i myS$li poganskiej tej epoki.
Mamy podstawy, aby sadzi¢, ze ten drugi czynnik oddzialal z réwna sila jak pierwszy. Byl niewatpliwie
decydujacy w uksztaltowaniu tej symboliki Chrystusa-Stonca. Byl nim takze w ustaleniu daty Bozego

146



charakterze przylotu feniksa, ktéry po okresie tysigca lat przybywa na ziemie, aby jg odnowic,
wskazujac na podobienstwo do wezesnochrzescijanskiego millenaryzmu. Bez wzgledu na to,
czy autor pisal ten tekst jako poganin, katechumen albo osoba juz ochrzczona, chrzescijanska
intuicja wydaje si¢ przemawia¢ przez caly tekst, co bylo jasno odczytywane przez autorow
pozniejszych wiekoéw, widzacych w utworze wyraznie elementy pozniejszej konfesji

Laktancjusza. Jak pisze Jacques Fontaine:

Lecz jakie znaczenie ma tu ten orientalny mit o $mierci 1 zmartwychwstaniu
interpretowany po chrzescijansku [...]? Czy mamy do czynienia z filigranowym
poematem chrzescijanskim, obliczonym na zainteresowanie dworu cesarskiego, a
odwotlujagcym si¢ do wizerunku Feniksa, aktualnego w owym czasie chocby dzigki
obecno$ci na niektorych emisjach monet konstantynskich? Takie niezdecydowanie

doktrynalne w kazdym razie harmonizuje z intencjami nowej apologetyki, jakiej chciat

Laktancjusz®?.

Zreszta wida¢ wyraznie, ze w pierwszych latach po nawroceniu Laktancjusz unikat
bezposredniego pisania o swojej wierze — niezaleznie od tego, czy wynikato to z
przesladowan, czy z cech jego charakteru. Jednoczesnie chetnie siggat po literackie wzorce
zaczerpnigte od klasycznych mistrzéw. Takim kryptochrzescijanskim dzietem wydaje si¢ by¢
cho¢by pierwszy zachowany tekst — De opificjio Dei, ktory poza kilkoma fragmentami
sugerujagcymi przynalezno$¢ autora do wyznawcoOw wiary Chrystusowej, sprawia wrazenie

traktatu pisanego z niemal wylacznie pozycji filozoficznego monoteizmu.

Poglad Laktancjusza na rol¢ i funkcje poezji w jego tworczosci moze wydawac si¢
jednak niejednolity lub nawet niekonsekwentny, a autor czasem zdaje si¢ pozostawaé na
granicy swoich wlasnych deklaracji. Dzigki Zrédlom biograficznym wiadomo, Ze byt on nie
tylko tworca poezji, ale takze jej teoretykiem 1 nauczycielem réwniez wowczas, gdy byt
w podesztym wieku. We wszystkich zachowanych tekstach dziet filozoficznych Afrykanczyka
widoczne s3 czgste cytaty z utworéw Wergiliusza i innych poetow rzymskich. Osobliwy
przyktad stanowi tu wykorzystanie utworu De rerum natura Lukrecjusza. Dzieto to z jednej

strony stuzy mu jako najwazniejsze zrodto do rozumienia nauki Epikura, ktorg jako

Narodzenia. W zwigzku z kultem Mitry §wigto przesilenia zimowego nabierato w poganskim kalendarzu coraz
wigkszego znaczenia. Dnia 25 grudnia, wraz z powrotem dluzszych dni, obchodzono Dies natalis Solis invicti.
Kosciot z catg $wiadomos$cia postanowit w tym czasie obchodzi¢ narodziny Zbawiciela, tego Solis salutis, ktore
wzeszlo, aby $wiat odkupi¢. Przedmiot czci si¢ zmienit, ale data §wigta pozostata ta sama. Dziatanie poganskich
ram kultu stonecznego jest tak silne, ze Kosciot po schrystianizowaniu zimowego przesilenia taczy w tej same;j
symbolice rowniez letnie przesilenie, poswiecone narodzinom Jana Chrzciciela, ktory zwiastowat Mesjasza”.

%82 J. Fontaine, Chrzescijariska literatura tacinska. Rys historyczny, przet. J. Stomka, Tarnow 1997, s. 67.

147



chrzescijanin zdecydowanie odrzuca, z drugiej za$ niekiedy wyrwany z kontekstu cytat

wykorzystuje jako potwierdzenie wtasnych racji®®’.

Wyraznie wida¢ to w jednym z
fragmentow Divinae institutiones, gdzie stowa z poematu Lukrecjusza majg potwierdza¢ teze
o Bozym wcieleniu. W ten sposob paradoksalne stwierdzenie epikurejskiego poety o istocie
ludzkiej, ktérej nalezy si¢ miano Boga, chrzescijanski autor przeksztatca na uzytek swojej
wiary®®*. Podobnie Laktancjusz powotuje sie na autorytet epikurejskiego poety, konstruujac
swoja definicj¢ religii: diximus nomen religionis a vinculo pietatis esse deductum, quod
hominem sibi deus religaverit et pietate constrinxerit, quia servire nos ei ut domino et obsequi
ut patri necesse est. Melius ergo id nomen Lucretius interpretatus est, qui ait 'religionum se
nodos soluere®. Przyklady te pokazuja, w jaki sposob apologeta podchodzi do zagadnienia

poezji, ktora mozna wykorzysta¢ jako tworzywo dla zupelnie nowej tresci, jest to wiec

podejscie bliskie pochwaty recepcji i wykorzystania dziedzictwa antyku.

Z drugiej strony w trzeciej ksiedze Divinae institutiones autor, charakteryzujac Boska
nauke i jej nauczyciela, zdaje si¢ twierdzi¢, ze pickno nie ma w przekazie prawdy wigkszego

znaczenia, a nauka dialektyki i sztuki wymowy nie bgda jej potrzebne:

superest pars illa philosophiae tertia quam vocant Aoywrv, in qua tota dialectica et omnis
loquendi ratio continetur. hanc divina eruditio non desiderat, quia non in lingua, sed in
corde sapientia est nec interest, quali utare sermone. res enim, non verba quaeruntur. et
nos non de grammatico aut oratore, quorum scientia est quomodo loqui deceat, sed de

sapiente disserimus, cuius doctrina est quomodo vivere oporteat®®®.

Poglad ten blizej wyjasnia krytyka poezji, znajdujaca si¢ w koncowych rozdziatach szostej
ksiegi Divinae institutiones, poswigconym zmystom 1 afektom. Wedle tej czgsci tekstu
Laktancjusza, na nieufno$¢ zastuguje juz nie tylko sama tres¢ sztuki poetyckiej, ale rowniez

doswiadczenie przyjemnosci zwigzanej z odbiorem kunsztownych form literackich:

983 Por. Lactnatius, Divinae institutiones V1 10, 7: itaque non errat Lucretius, cum dicit: ‘denique caelesti sumus
omnes semine oriundi, omnibus ille idem pater est.’

84 Por. Lactantius, Divinae institutiones 111 14, 1-4: Rectius itaque Lucretius, cum eum laudat qui sapientiam
primus invenit, sed hoc inepte, quod ab homine inuentam putavit,quasi vero illam alieubi iacentem homo ille
quem laudabatinvenerit tamquam ‘tibias ad fontem’, ut poetae aiunt. quodsi repertorem sapientiae ut deum
laudavit — ita enim dicit: ‘nemo ut opinor, erit mortali corpore cretus.nam si, ut ipsa petit maiestas cognita
rerum,dicendum est, deus ille fuit, deus, inelyte Memmi’ —, tamen non erat sie laudandus deus, quod sapientiam
invenerit, sed quod hominem fecerit qui posset capere sapientiam, minvit is enim laudem qui partem laudat ex
toto. sed ille ut hominem laudavit, qui tamen ob id ipsum deberet pro deo haberi, quod sapere invenerit. nam sic
ait: 'nonne decebit hunc hominem numero divum dignarier esse?’

85 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 12-13.

86 L actantius, Divinae institutiones 111 13, 4-5.

148



Aurium voluptas ex vocum et cantuum suavitate percipitur; quae scilicet tam vitiosa est,
quam oblectatio illa, de qua diximus, oculorum. Quis enim non luxuriosum ac nequam
putet eum, qui scenicas artes domi habeat? Atqui nihil refert, utrumne luxuriam solus
domi, an cum populo exerceas in theatro [...] Restat unum, quod est nobis expugnandum;
ne capiamur iis, quae ad sensum intimum penetrant. Nam illa omnia, quae verbis carent,
id est aeris et nervorum suaves soni, possunt facile contemni, quia non adhaerent, nec

scribi possunt®®’,

Glowny zarzut, stawiany w tym fragmencie, dotyczy w zasadzie sity uroku i pickna stow,
ktére majag moc kierowania swoimi odbiorcami, ich umystami i wyobraznig. I cho¢ grozny
moze wydawac¢ si¢ juz Laktancjuszowi brak znajomosci prawdy poganskiego poety,
zwodzacego swoich odbiorcow, to problem dostrzega nawet w nawyku szukania kwiecistych

stow, co moze byé przeszkoda w lekturze Pisma Swietego i poglebianiu wiary:

Carmen autem compositum, et oratio cum suavitate decipiens, capit mentes, et quo
voluerit impellit. Inde homines litterati cum ad Dei religionem accesserint, si non fuerint
ab aliquo perito doctore fundati, minus credunt. Assueti enim dulcibus et politis sive
orationibus, sive carminibus, divinarum litterarum simplicem communemque sermonem
pro sordido aspernantur. Id enim quaerunt, quod sensum demulceat. Persuadet autem
quidquid suave est, et animo penitus, dum delectat, insidit. Num igitur Deus et mentis, et
vocis, et linguae artifex diserte loqui non potest? Imo vero summa providentia carere fuco

voluit ea quae divina sunt, ut omnes intelligerent quae ipse omnibus loquebatur®®?,

Istota przytoczonych wyzej stoéw nie zawiera si¢ jednak w wezwaniu do odrzucenia literatury,
lecz do konieczno$ci odbycia starannej formacji pod przewodnictwem doswiadczonego
nauczyciela — ab aliquo perito doctore fundati. Literacka przyjemnos¢, podporzadkowana
Boskiej nauce, nie stuzy jedynie usprawiedliwieniu poezji, lecz prowadzi do jej sakralizacji

1 uczynienia integralnym elementem formacji duchowej i moralnej cztowieka:

Ergo qui veritati studet, qui non vult se ipse decipere, abiiciat inimicas ac noxias
voluptates, quae animam sibi vinciant, ut corpus cibi dulces: praeferantur vera falsis,
aeterna brevibus, utilia iucundis. Nihil aspectu gratum sit, nisi quod pie, quod iuste fieri
videas; nihil auditu suave, nisi quod alit animam, melioremque te reddit. Maximeque hic
sensus non est ad vitium detorquendus, qui nobis ideo datus est, ut doctrinam Dei
percipere possemus. Itaque si voluptas est, audire cantus et carmina, Dei laudes canere et

audire iucundum sit. Haec est voluptas vera, quae comes et socia virtutis est. Haec est non

987 Lactantius, Divinae instiutiones V121, 1-3.
88 Lactantius, Divinae instiutiones VI 21, 4-6.

149



caduca et brevis ut illae quas appetunt, qui corpori, ut pecudes, serviunt; sed perpetua, et

sine ulla intermissione delectans®®.

Uczynienie sztuki sluzebng wobec najwyzszego celu i dobra otwiera droge do przezycia
prawdziwej rozkoszy — voluptas vera. Argument za takg postawg odnalez¢ mozna wprost w
piatej ksigdze, gdzie autor chwali sztuk¢ wymowy jako nie tyle nieszkodliwg dla wiary, ile

pozyteczna, pod warunkiem znajomos$ci prawdy i moralnego tadu jej odbiorcy:

ob eamque causam volui sapientiam cum religione coniungere, ne quid studiosis inanis
illa doctrina possit officere, ut iam scientia litterarum non modo nihil noceat religioni
atque iustitiae, sed etiam prosit quam plurimum, si is qui eas didicerit, sit in virtutibus
instructior, in veritate sapientior. Praeterea etiamsi nulli alii, nobis certe proderit:
delectabit se conscientia, gaudebitque mens in veritatis se luce versari, quod est animae

pabulum incredibili quadam iucunditate perfusum®®,

W tej perspektywie zawarte jest jednoczesnie silne wyzwanie, stawiane przez Laktancjusza
literatom swoich czasow, a jest nim intelektualny podboj na polu kultury. Pokolenie tworcow
piszacych u progu reform Konstantyna, w duchu nowej apologetyki, Jacques Fontaine nazywa

»91 Do najwybitniejszych przedstawicieli tego nurtu

wprost ,,Pokoleniem Laktancjusza
nalezy zaliczy¢ chocby hiszpanskiego poete¢ Juwenkusa, ktory utozyl pierwsza tacinska
harmonie ewangeliczng na wzor Eneidy®®?. Cechg dominujaca tego podejscia do sztuki byto
zatozenie o konieczno$ci powstania wielkiej chrzesdcijanskiej kultury, zdolnej nie tyle do

nasladowania (imitatio) klasycznego antyku, ale do tworczej rywalizacji z nim (aemulatio).
De Lactantio Ciceronis aemulo eiusque stilo

Najwigksza inspiracja 1 nieckwestionowanym autorytetem literackim Laktancjusza byt

Cyceron. Lacina wybitnego retora 1 filozofa zyjacego w I wieku przed Chr., cho¢ utrwalona

689 Lactantius, Divinae institutiones V121, 7-10.

990 Lactnatius, Divinae institutiones V, 1, 11-12.

1 J. Fontaine, Chrzescijariska literatura tacinska..., dz. cyt., s. 55.

92 Por. M. Cytowska, H. Szelest, Literatura rzymska..., dz. cyt., s. 189-190: ,,Juwenkus pokazuje, ze Ewangelie
mozna przedstawi¢ w formie, do ktorej juz od najwczesniejszych lat szkolnych przywykli obywatele rzymscy, to
jest w formie epopei. O tym, ze bedzie to epopeja chrzescijanska, mowi poeta juz w ekspozycji utworu,
zapowiada, ze nie bedzie opisywal spraw przemijajacego $wiata, ani wielbil nietrwatej stawy $miertelnych
bohaterow, jak to czynili Homer i Wergiliusz. Tematem piesni Juwenkusa jest bowiem zywot Chrystusa
darzacego prawdziwym zyciem (vita perennis, perpetua vita — Evang. 1 1-2, 3-4, 19-20). Ze wzgledu na temat
epopei zwraca si¢ Juwenkus o pomoc i natchnienie nie do muz, ale do Ducha §w. (Evang. I 25-27). Wielbiciele
Eneidy otrzymujg epopej¢, ktdra zacheca, przekonuje do wiary chrzescijanskiej. Utwor jest wigc protreptykiem.
Epopeja Evangeliorum libri IV pei tez role katechezy, poucza i informuje o zyciu, cudach i mece Chrystusa,
przedstawia vitalia gesta Christi. Mozna tez w poemacie dojrze¢ rysy polemiczne, Juwenkus udawadnia, ze
wielkie czyny uwielbianego przez Rzymian Eneasza tracg warto$¢ w zestawieniu z dzialalno$cig Chrystusa,
ktorego poeta nazywa auctor vitae”.

150



w szkolnym kanonie, zdaje si¢ znacznie odbiega¢ zaréwno od codziennego jezyka III i IV
wieku po Chr, jak i od tendencji literackich w literaturze poganskiej. Szerzaca si¢
w prowincjach dyglosja, popularno$¢ greki w wyzszych sferach tacinskiej czesci imperium,
prowadzita w II 1 IIT wieku do stopniowej wulgaryzacji czy nawet degradacji jezyka Rzymian.
Wsrod niektoérych intelektualistow 1 literatow panowata moda na archaizm, a wigc stylizacje
na najdawniejszych autorow, dzi§ niemal w pelni utraconych. W pewnym sensie nurt ten
duchowo wspotbrzmiat z konserwatyzmem elit zagubionych w obliczu intensywnego
naplywu orientalnych kultur do stolicy. Rownoczesnie jednak mozna go odczytywac jako
wyraz zerwania ze skostnialg tradycja 1 probe odnalezienia nowego jezyka dla pokoleniowych

> czy Apulejusz®®

doswiadczen. Wérod autoréw takich jak Fronton®”?, Tacyt® Geliusz®
dominowata wtasnie tendencja do takiej archaizacji, cho¢ style ich niekiedy znacznie r6znity

si¢ od siebie.

W przypadku wczesnych pisarzy chrzescijanskich, takich jak Minucjusz Felix czy
Cyprian z Kartaginy, tatwo zauwazy¢, ze sa oni zasadniczo wierni szkolnemu klasycyzmowi.
Sam Laktancjusz, przywotujac tych autorow, zwraca szczeg6lng uwage na pigkno i

klarowno$¢ jezyka tego drugiego:

Unus igitur praecipuus, et clarus extitit Cyprianus, quoniam et magnam sibi gloriam ex
artis oratoriae professione quaesierat, et admodum multa conscripsit in suo genere
miranda. Erat enim ingenio facili, copioso, suavi, et (quae sermonis maxima est virtus)
aperto, ut discernere nequeas, utrumne ornatior in eloquendo, an felicior in explicando, an

potentior in persuadendo fuerit®’.

Cyprian przed swoim nawroceniem byt znany w Kartaginie jako utalentowany moéwca i

znawca klasycznej literatury. Chociaz z tego okresu nie zachowaly si¢ Zzadne Swiadectwa

093 Por. W.C. Summers, The Silver Age of Latin Literature,; from Tiberius to Trajan, London 1920, s. 214:
,Archaizing school of Fronto, which thought even Tacitus too sparing in his use of old Latin, found Seneca's
style positively mean and bald”.

094 Por. Tamze, s. 189: ,,At this point it seems impossible to refrain from saying a word about the language of
Tacitus. The perusal of a single page will reveal the fact that he likes words which, save in so far as they have
already been revived by those inveterate archaizers Varro, Sallust, and the elder Pliny, seem to have fallen into
disuse since the early period of Latin literature; that he avoids symmetry and parallelism of construction ; and
that he is exceedingly brief. [...] The archaizing of Tacitus is, of course, partly the frvit of his jealousy for the
dignity of history. That the use of old-fashioned words ' that would not occur to any ordinary person ' (as
Quintihan puts it 2) enhanced the solemnity and impressiveness of one's diction was a common-place of
rhetorical instruction. It was, of course, an instrument that called for extreme nicety of touch”.

95 Por. S.M. Beall, Civilis Eruditio: Style and Content in the ,, Attic Nights” of Aulus Gellius, Berkeley 1988,
passim.

0 W.S. Smith, The Narrative Voice in Apuleius’ Metamorphoses, ,Transactions and Proceedings of the
American Philological Association” 103/1972, s. 513-534.

97 Lactantius, Divinae institutiones V 1, 24-25.

151



literackie, towe wczesnym dziele Ad Donatum Cyprian rozpoczyna tekst bogato
stylizowanym wstepem, ktéry ukazuje, ze przyjecie chrztu wigzato si¢ dla niego z

powsciagliwoscia w zakresie literackiej elegancji:

Bene admones, Donate carissime: nam et promisisse me memini, et reddendi
tempestivum prorsus hoc tempus est, quo indulgente vindemia solutus animus in quietem
sollemnes ac statas anni fatigantis indutias sortiatur. locus etiam cum die convenit, et
mulcendis sensibus ac fovendis ad lenes auras blandientis autumni hortorum facies
amoena consentit: hic iocundum sermonibus diem ducere et studentibus fabulis in divina
praecepta conscientiam pectoris erudire. ac ne loqui nostrum arbiter profanus impediat
aut clamor intemperans familiae strepentis obtundat, petamus hanc sedem: dant secessum
vicina secreta, ubi dum erratici palmitum lapsus nexibus pendulis per harundines baiulas
repunt, viteam porticum frondea tecta fecerunt. bene hic studia in aures damus, et dum in
arbores et in vites videmus, oblectante prospectu oculos amoenamus, animam simul et
auditus instrvit et pascit obtutus : quamquam tibi sola nunc gratia, sola cura sermonis est,
contemptis voluptariae visionis inlecebris in me oculos tuos fixus es, qua ore, qua mente

totus auditor es et hoc amore quo diligis®®®.

Wydaje si¢ jednak, ze pochwala Laktancjusz, skierowana pod adresem Cypriana, nie
dotyczyta pism dzi§ nieznanych, petnych retorycznych ozdob, lecz wilasnie tej pdzniejszej
tworczosci, pelnej prostoty i1 przejrzystosci. Pod tym wzgledem to dialog Octavius
Minucjusza Felixa wydaje si¢ znacznie bardziej dopracowany 1 wzbogacony. Widaé to juz w
rozleglym wstepie stylizowanym na platonskich i cyceronskich dialogach, gdzie przyblizona
zostaje scena rodzajowa 1 kontekst rozmowy przyjacidt zasiadajacych na wybrzezu morskim
wypoczynkowego miasta Ostia, aby stoczy¢ oratorski pojedynek, ktoremu sekundowa¢ miat

sam autor dziela®’. Zawarta we wstepie pochwata przyjazni niemal wprost wskazuje na

998 Cyprianus, Ad Donatum 1; red. W. Hartel, Vindobona 1868.

999 Por. Minucius Felix, Octavius 1-1V: Cogitanti mihi et cum animo meo Octavi boni et fidelissimi contubernalis
memovriam recensenti tanta dulcedo et adfectio hominis inhaesit, ut ipse quodammodo mihi viderer in praeterita
redire, non ea quae iam transacta et decursa sunt, recordatione revocare: ita eius contemplatio quantum
subtracta est oculis, tantum pectori meo ac paene intimis sensibus inplicata est. Nec inmerito discedens vir
eximius et sanctus inmensum sui desiderium nobis reliquit, utpote cum et ipse tanto nostri semper amore
flagraverit, ut et in ludicris et seriis pari mecum voluntate concineret eadem velle vel nolle: crederes unam
mentem in duobus fuisse divisam. Sic solus in amoribus conscius, ipse socius in erroribus: et cum discussa
caligine de tenebrarum profundo in lucem sapientiae et veritatis emergerem, non respvit comitem, sed quod est
gloriosius, praecucurrit. ltaque cum per universam convictus nostri et familiaritatis aetatem mea cogitatio
volveretur, in illo praecipue sermone eius mentis meae resedit intentio, quo Q. Caecilium superstitiosis
vanitatibus etiamnunc inhaerentem disputatione gravissima ad veram religionem reformavit. Nam negotii et
visendi mei gratia Romam contenderat, relicta domo, coniuge, liberis, et — quod est in liberis amabilius — adhuc
annis innocentibus et adhuc dimidiata verba temptantibus, logvellam ipso offensantis linguae fragmine
dulciorem. Quo in adventu eius non possum exprimere sermonibus, quanto quamque inpatienti gaudio
exultaverim, cum augeret maxime laetitiam meam amicissimi hominis inopinata praesentia. Igitur post unum et

152



inspiracje Arpinatg i jego filozoficzng twoérczoscig. Co si¢ za$ tyczy stylu, tekst Minucjusza
réwniez nie pozostaje daleki od klasycznego wzorca. Cho¢ trudno jest stresci¢ ogolne
zagadnienie stylu cyceronskiego, nawet w osobnym artykule czy rozdziale ksigzki

70 to warto przytoczy¢ tu syntetyczny opis podany przez

poswieconej temu zagadnieniu
Floyda L. Morelanda i Rite M. Fleischer, ujmujacy strukture i budowe¢ zdan lacinskiego

mistrza;

The hallmark of Ciceronian Latin is the use of hypotaxis to subordinate in a careful and
logical manner a number of related ideas to a single, main point. Cicero cultivated and
perfected the periodic sentence, a structure that usually begins with the subject and, after
a string of subordinate ideas and statements, ends with the main verb. The Ciceronian
period is frequently long. but its clauses and phrases are so carefully and logically

balanced that its construction prevents the reader from becoming lost’!.

To, co okazuje si¢ najistotniejsze, to staranna budowa zdania pomagajaca czytelnikowi lub
stuchaczowi bez trudu podaza¢ za wywodem, nawet w przypadku dlugich, nieraz zawilych
zdan. Charakterystyczny dla prozy Arpinaty uklad podmiotu i czasownika, przedzielonego
szeregiem zdan okresowych, tworzy odpowiednio domknietg strukture. Fundamentalnymi
cechami byly natomiast: elegantia, concinnitas oraz numerus. Pierwsza z nich dotyczy przede

wszystkim odpowiedniego doboru stow 1 wyrazen dostosowanych do wybranego tematu

alterum diem, cum iam et aviditatem desiderii frequens adsidvitatis usus implesset et quae per absentiam
mutuam de nobis nesciebamus, relatione alterna comperissemus, placuit Ostiam petere, amoenissimam
civitatem, quod esset corpori meo siccandis umoribus de marinis lavacris blanda et adposita curatio: sane et ad
vindemiam feriae iudiciariam curam relaxaverant. Nam id temporis post aestivam diem in temperiem semet
autumnitas dirigebat. Itaque cum diluculo ad mare inambulando litori pergeremus, ut et aura adspirans leniter
membra vegetaret et cum eximia voluptate molli vestigio cedens harena subsideret, Caecilius simulacro
Serapidis denotato, ut vulgus superstitiosus solet, manum ori admovens osculu, labiis pressit. Tunc Octavius ait:
,Non boni viri est, Marce frater, hominem domi forisque lateri tuo inhaerentem sic in hac inperitiae vulgaris
caecitate deserere, ut tam luculento die in lapides eum patiaris inpingere, effigiatos sane et unctos et coronatos,
cum scias huius erroris non minorem ad te quam ad ipsum infamiam redundare.” Cum hoc sermone eius
medium spatium civitatis emensi iam liberum litus tenebamus. Ibi harenas extimas, velut sterneret ambulacro,
perfundens lenis unda tendebat: et, ut semper mare etiam positis flatibus inquietum est, etsi non canis
spumosisque fluctibus exibat ad terram, tamen crispis tortuosisque ibidem erroribus delectati perquam sumus,
cum in ipso aequoris limine plantas tingueremus, quod vicissim nunc adpulsum nostris pedibus adluderet
Sfluctus, nunc relabens ac vestigia retrahens in sese resorberet. Sensim itaque tranquilleque progressi oram curvi
molliter litoris iter fabulis fallentibus legebamus. Haec fabulae erant Octavi disserentis de navigatione narratio.
Sed ubi eundi spatium satis iustum cum sermone consumpsimus, eandem emensi viam rursus versis vestigiis
terebamus, et cum ad id loci ventum est, ubi subductae naviculae substratis roboribus a terrena labe suspensae
quiescebant, pveros videmus certatim gestientes testarum in mare iaculationibus ludere. Is lusus est testam
teretem iactatione fluctuum levigatam legere de litore, eam testam plano situ digitis comprehensam inclinem
ipsum atque humilem quantum potest super undas inrotare, ut illud iaculum vel dorsum maris raderet enataret,
dum leni impetu labitur, vel summis fluctibus tonsis emicaret emergeret, dum adsiduo saltu sublevatur. Is se in
pueris victorem ferebat, cuius testa et procurreret longius et frequentius exsiliret.

700 Por. J.G.F. Powell, Cicero’s style, w: The Cambridge Companion to Cicero, red. C. Steel, Cambridge 2013,
s. 41-72.

701 F L. Moreland, R.M. Fleischer, An Introduction to Latin Literature and Style, California 1977, s. 87.

153



1 okolicznosci dzieta. Concinnitas, oznaczajagca réwnowage czy balans, wskazuje na
koniecznos$¢ zachowania rownolegto$ci w konstrukcji zdan, zwlaszcza w dtugosci 1 brzmieniu
fraz oraz klauzul (clausulae), z ktérych jego ulubiong byta: esse videatur. Cyceron, wzorujac
si¢ na greckich mistrzach, chetnie dzielit zdania na k®Aa, nazwane po tacinie membra.
Najczescie] spotykane w jego tworczosci byly ztozenia z trzech i czterech czgsci, czyli
tricolony i tetracolony. Odpowiednia kompozycja uktadu elementéw w zdaniu tworzyta

zamierzony efekt rytmiczny tekstu nazwany numerus’*2.

Patrzac na styl pism Laktancjusza, mozna zauwazy¢, ze byt on w duzej mierze zalezny
od tego wzorca i pozostawal mu wierny we wszystkich swoich pismach. Ioannes Georgius
Walchus, wydawca zbioru Opera omnia pism Laktancjusza opublikowanego w 1735 roku
w Lipsku, positkujac sie opinig Augusta Krebsiusa z rozprawy De stilo Lactantii, wydanej
trzydziesci lat wczeéniej’®, chwali chrze$cijanskiego autora za przejrzysto$é, elegancije,

powsciagliwosé w stosowaniu srodkow retorycznych oraz odpowiednig proporcje:

Lactantii stilus humilis est, medius; studet puritati vocum; est perspicuus, suavis atque
elegans; Ciceronis scribenti modum aemulatur, et in vocum compositione tantam
suavitatem observat, ut oratoris ingenium sapere videatur. Tenuis seu humilis character
eius est, quia parcius utitur tropis et figuris; sermone vulgari, qui purus persipicuus et
evidens est, et fugit omne, quod magnificae compositionis. Qui character pertinet ad
disputationes, in quibus summa operis Lactantiani posita est; quandoquidem adversus
falsae sapientiae sectatores disputat, ac religionem paganorum, qui variis et ineptis
superstitionibus serviebant, destrvit plane. Quod dicendi genus porro nec tam copiosum;
nec vero concisum est; nihil habet superflui, nihilque deficit, periodi non tam longiores

sunt, nec commata et cola verborum copiam complectuntur’®.

702 Por. tamze: ,,In his works on the theory and practice of oratory. Cicero speaks of three main features that

should concern the orator: elegantia («elegance»), concinnitas («balance ») and numerus («rhythmy). Elegance
requires a choice of words and expressions appropriate to the theme and a general aura of decorum that
permeates the whole. Balance is achieved by a series of parallel constructions, as well as clauses and phrases of
roughly similar length and sound. Cicero recognized the validity of the Greek principle of breaking down
utterances into k@Aa [cola], «limbsy» or. as Cicero translates this into Latin, membra. The colonic structure lends
harmony and balance to a periodic sentence. Arrangement into cola. in particular in groups of three (tricolonic
structure) and four, became a very important element in the theories of prose style prevalent in Cicero’s day.
While considering other poeticisms inappropriate to oratorical prose, Cicero recognized and exploited the effects
of rhythm. Many of his periodic sentences, when read aloud, give evidence of Cicero’s concern for creating a
smooth, rhythmical flow. He often chose to end his periods with distinctive rhythmical sequences that were
called clausulae («closings»). Cicero’s favorite clausula is represented in the sequence esse videatur”.

703 7ob. A. Krebsius, De stilo Lactantii, Halae 1706.

704 Por. 1.G. Walchus, De Lactantio eiusdem stilo, w: Lucii Coelii sive Caecilii Lactanti Opera Omnia, Lipsiae
1735, s. 58.

154



Przyktad takiej zwigztosci widzi Walchus migdzy innymi we fragmencie z De ira Dei, gdzie
Laktancjusz, powtarzajac trzykrotnie poszczegdlne elementy, buduje zwiezty period’®: Sive
igitur gratiam Deo, sive iram, sive utrumque detraxeris, religionem tolli necesse est, sine qua

9 7 tego samego dzieta podaje

vita hominum stultitia, scelere, immanitate completur7
przyktad konstrukcji ztozonej ze wzajemnie powigzanych segmentow, tworzacych ciagla
wypowiedz’"": Sed discrimen illud est, quod cum virtus habeat amaritudinem, et sit dulcis
illecebra voluptatis, vincuntur plurimi, et abstrahuntur ad suavitatem. Ii vero, qui se corpori
rebusque terrenis addixerunt, premuntur in terram, nec assequi possunt divini muneris
gratiam, quia se vitiorum labibus inquinaverunt’®. Afrykanczyk, podobnie jak Cyceron,
zawiera okresy w trzech lub czterech kolonach, widoczna jest u niego dbato$¢ o uzycie
klasycznych stow, cho¢ niekiedy wystepuja barbaryzmy badz wyrazy charakterystyczne juz
dla taciny ko$cielnej’®. Walchus przedstawia liste 130 stow, nieobecnych w ztotej tacinie lub
nietypowych dla niej gramatycznych potaczen, ktérymi postuguje si¢ Laktancjusz, cho¢ czgsé

z nich, mogla pochodzi¢ od pdzniejszych skrybéw, nie za$ od autora’'”

. Nowozytny wydawca
twierdzi, ze nasladownictwo klasycznej prozy, tak widoczne u Laktancjusza, nie opiera si¢
jednak na kopiowaniu catych fraz czy klauzul od klasycznych autordow, lecz na niemal
nieuchwytnym dla regul podobienstwie: Qua suavitate oritur omnis numerus oratorius, qui
observandus quidem est, more veteris Latii; sed certis regulis determinari neutiquam
potestnec audiendi funt, qui exiftimant, sese Ciceronis, Livii aliusque numeros adfecutos effe,
quando vaum vel duo nomina extremo periodi ponunt scrupulose: iudicamus, potuisset, esse
videatur, esse voluerunt; aut mei, tui, nunquamm. Jego $ladow mozna szukaé w

charakterystycznym uktadzie syntaktycznym, w ktorym przymiotniki, niekiedy roéwniez

przedzielone wyrazami, wystepuja przed rzeczownikami, zaimki dzierzawcze po

705 Por. tamze: Quibus periodis logvitur modo incisum, cum singulis fere distingvitur.

706 Lactantius, De ira Dei XIX 3.

707 Por. 1.G. Walchus, De Lactantio eiusdem stilo..., dz. cyt., s. 58-59: Modo membratim, quando non quidem
singulis vocibus, sed singulis membris invicem colligates sermonem continuat.

708 Por, Tamze, 59; Lactantius, De ira Dei XIX.

79 Por. tamze, s. 59: Modo periodice, quum usurpat periodes, quae duobus colis sunt inclusae, tria, etiam
quatuor habent membra. Exemplam addicerem, si disserationis modus illud permitteret. Puritate stilus Lactantii
etiam commentabilis est, quoniam maxime nitori et claritati sermonis studvit, cum quod ad simplices voces, tum
earum iuncturas adtinet. It quidem fateor, quod interdum in verbum non satis latinum aut posterioris aevi
Lactantii porest condonari. Suam sibi fecit latinitatem poeticam atque exxlesiasticam et usus est vocibus novae
significationis aut usus rarioris.Poetis licitum est dicendi genus, quod sermonem non ligatum ingratum saepe
atque iniucundum efficit. Et ecclesia invexit quoque vocabula, quae ante christianorum tempora in veteri Latio
inaudita; saltem alia notione usitata fuerunt. Quae impure in Lactantii monimentis tum a nobis, tum, ab allis
observata fuerunt, exhibendo, non secundum librorum, sed litterarum ordinem.

710 Por. tamze, s. 60-62.

71 Tamze, s. 63.

155



rzeczownikach, a do stopnia wyzszego dodany jest odpowiedni przypadek jak i wiele innych

cech bliskich prozie cyceronskiej’!?.

Temat zalezno$ci Laktancjusza od prozy Cycerona ze strony formalnej rozwija Jerzy
Wojtczak-Szyszkowski w pracy De Lactantio Ciceronis aemulo et sectatore. Powotujac si¢ na
przyjety przez Tadeusza Zielinskiego schemat pigciu klauzul w prozie Arpinaty (V-schema,
L-schema, M-schema, P-schema oraz S-schema’'?), wykazuje on drobiazgowo podobienstwa
i zaleznosci od cyceronskiego wzorca’!4. Podobnie Antonie Wlosok i Eberhard Heck,
skupiajac sie¢ na trzech rodzajach najczystszych klauzul (tres clausulae principales et purae)
u Laktancjusza, wymieniajg te, ktore zbudowane sa w nastgpujacy sposob: creticus i
trochaeus (np. veheménter oderunt), dicreticus (np. patiénter aut audiat) czy creticus i

)15, Ponadto w swojej pracy Jerzy Wojtczak-

ditrochaeus (np. fabulas contulisset
Szyszkowski, porownujac dtugosci periodow u Cycerona i Laktancjusza, zestawit je z tymi,
ktore tworzyli pisarze rzymscy okresu srebrnej taciny: Tacyt, Seneka i Salustiusz, by
podkresli¢ ich odmienno$é. Jak argumentuje: patefactum est vel eas apud hos scriptores
plures periodos fuisse, quae plura atque apud nostros verba continerent, vel easdem periodos
multo saepius obviam se dare’'®. Z jego badan wynika rowniez, ze Laktancjusz chetnie
wykorzystywal stowa 1 konstrukcje rzadko spotykane u innych autoréw niz Cyceron, a

wylicza takich przykladow az 55 w swojej pracy’!”.

Temat podobienstwa migdzy autorami w aspekcie rekcji czasownikow, funkcji
przypadkow 1 innych zagadnien gramatycznych zostat szczegotowo opisany w rozprawie Quo
iure Lactantius appelletur Cicero Christianus, opublikowanej w 1896 roku przez Henricusa
Limberga w Miinster. W podsumowaniu swojej pracy, odpowiadajagc na zadane w tytule

pytanie, z duza powsciagliwos$cia pisze:

Qua re cognita solvamus quaestionem quo iure appelletur Lactantius Cicero christianus.

Duplici autem ratione responderi posse puto. Si scriptorem christianum, ut nomine

712 Por. tamze, s. 63-64: Cui, sermonis suavitati elegantia coniunda est, quam non minus in Lactantii charactere
deprehendimus quandoquidem; eleganti transpofitione, adiectione, abscislione ac permutatione utitur, sic ponit
aliquid inter adiectivum et substantivum; adiectiua preeponit subftantiuis; pronomina possesiua postponit;
comparatiuis certos auferendi casus addit;, per est, quid est, quod, sunt, qui &c. orationem eleganter amplificat,
gradum supremum permutat varia ratione et quae cetera sunt. Praecipue imitatus est Ciceronem: cuius
iuncturam, compositionem, voces, dictiones, et quae decorem stili iuvant, curatius exprimere, studio nisus fuit.
713 Por. T. Zielinski, Das Austeb en des Clauselgesetzes , ,,Philologus” , 10/1907, s. 431-464.

714 Por. J. Wojtczak, De Lactantio Ciceronis aemulo et sectatore, Warszawa 1969, s. 67.

715 Por. E. Heck, A. Wlosok, Praefationis supplementum, w: L. Caelius Firmianus Lactantius, Divinarum
institutionum libri septem Fasc. 3. Libri V et V, s. LXXXI.

716 J. Wojtczak, De Lactantio Ciceronis aemulo et sectatore, Warszawa 1969, s. 67.

717 Por. tamze, s. 58-66.

156



Ciceronis christiani dignus sit, e vestigiis eius unquam excedere vetas, Lactantium iure
illo nomine appellari quin negem facere non possum. Sin autem illo nomine lenius usus
significare vis, Lactantium genere dicendi omnibus aequalibus antecellere aeque ac
Ciceronem suis, non repugno quominus Ciceronem christianum eum appelles. Nam vel
ex una syntaxis parte, in quam inquisivimus, intellegitur Lactantium licentiae aequalium
et ita temperasse ut terminos a Cicerone constitutos non nimis transgressus sit, et tantum

indulsisse quantum Cicero ipse, si actate Lactantii floruisset, obsecutus esset’'s.

Jak wida¢, to nie niewolnicze nasladownictwo stylu, tak typowe dla pdzniejszych
cyceronianistow, ale ogdlna, nieuchwytna wrecz dla regul maniera, decyduje o przypisaniu
Laktancjuszowi w tradycji najbardziej zaszczytnego miana Cicero Christianus. Co wiecej,
zdaniem osiemnastowiecznego filologa Johanna Ludolfa Biinemanna, Laktancjusza miato
cechowa¢ nie tylko dorownanie Cyceronowi, ale wregcz jego przewyzszenie. W swoich
pismach badacz ten pisal: Quis apud nos non videat esse Ciceronem, sed christianum hoc est
aliquem qui eum ad lineam unguemque expresserit? quis enim non advertit Lactantium

Firmianum aequasse ipsum et forte praecelluisse in eloquendo?’"’

Na podstawie powyzszych analiz mozna stwierdzi¢, ze Laktancjusz che¢tnie sigga po
sktadni¢ accusativus cum infinitivo, czego przyktadem jest na przyklad streszczenie Divinae
institutiones, w ktorym mozna naliczy¢ az 210 takich konstrukcji na zaledwie 85 stronach
tekstu’?°. Celowo$¢ tego zabiegu widoczna jest w starannosci, z jaka autor dobiera verbum
regens, starajac si¢ unika¢ jego czestego powtarzania — nawet wtedy, gdy dane slowo
wydawato sie najtrafniejsze w konkretnej frazie’?!. Trzymanie si¢ zasad gramatycznych
klasycznej taciny w tak konsekwentny sposob przez pisarza z przetomu III 1 IV wieku, nalezy
uzna¢ za jasng deklaracj¢ preferencji literackich, zwlaszcza Ze odbiega ona zaréwno od

typowych cech stylu tworcéw poganskich z tego okresu, jak i pisarzy koscielnych’?. Wedhug

718 H. Limberg, Quo iure Lactantius appelletur Cicero Christianus, Monasterii Guestfalorum 1896, s. 40.

719 Cyt za: tamze, s. 2.

720 ], Wojtczak, Verba sentiendi, dicendi, opinandi w Epitome Divinaerum institutionum Laktancjusza,
,»,Roczniki Humanistyczne” 44 (3)/1996, s. 182: ,,0gdlna ilos¢ skladni accusativus cum infinitivo w tym utworze
zamyka si¢ liczba 210, co majac na wzglgdzie wymieniong liczbg stron 85 - stanowi duze nasycenie tekstu tego
rodzaju konstrukcja, tym bardziej ze niekiedy tres¢ ujeta w accusativus cum infinitivo obejmuje szereg wierszy
tak, ze znaczna czgs$¢ strony, a czasem i cala objeta jest tg sktadnia”.

2l Por. tamze: ,Laktancjusz nie preferuje ponad konieczno$¢ zadnego verbum regens, nawet sposrod tak
popularnych czasownikow jak existimare, scire, affirmare czy censere, ktore w trakcie dowodzenia
i wnioskowania az same cisng si¢ pod pioro. Trudno przypusci¢, by taka wlasnie struktura wystgpowania tych
czasownikow i ich uktad byl przypadkowy i nie wynikat z okre§lonych zalozen stylistycznych”.

722 Por. tamze: ,,Laktancjusz pisze w okresie, gdy jezyk tacinski zaczyna juz odchodzi¢ od regut gramatyki
klasycznej, dostaje si¢ pod wptyw jezykow luddéw osciennych, ktére coraz szerszym strumieniem wdzierajg si¢
w granice imperium, oddzialujac wlasnymi jezykami na lacing, mimo to nasz autor, poza wspomnianymi
wyjatkami, stara si¢ konsekwentnie trzymac zasad gramatycznych stosowanych przez Cezara i Cycerona i to jest
doskonale ilustrowane wilasnie konstrukcja accusativus cum infinitivo, ktoéra — jak wiadomo — w szczeg6lny

157



stow Jerzego Wojtczaka-Szyszkowskiego: Quae immo magis laudanda est, quod iis
temporibus vixit Lactantius, quibus pauci studiis dediti ad operam eis promovendis navandam

adhortati sunt’.

Niekiedy styl Laktancjusza jednak znacznie r6zni si¢ od siebie w poszczegdlnych
pismach, jak w przypadku De mortibus persecotorum, ktdrego autorstwo pozostawato
niepewne, miedzy innymi przez t¢ odmiennos¢. Nie mozna jednak zaprzeczy¢, ze decydujace
znaczenie mialo tu osobiste zaangazowanie autora w sprawe, znacznie odbiegajaca od
typowej dla niego problematyki filozoficznej i1 teologicznej, poniewaz dotyczyta niemal
aktualnych wydarzen politycznych. Jak slusznie zauwaza Michael von Albrecht, takze
Cyceron potrafit zmienia¢ styl w zaleznosci od podejmowanego tematu lub sytuacji zyciowe;j,

w jakiej si¢ znajdowat:

The development of Cicero’s style is subject both to external influences and to personal
preferences. To begin with external influences, the Style of Cicero’s Letters becomes
more negligent during his exile, whereas after his daughter’s death solemnity gains
ground. In his philosophical writings the death of Tullia causes a shift from dialogue to
soliloquy (Cicero addresses a consolatio to himself). Especially in the Fifties Cicero

cultivated several literary genres simultaneously. The result was a frvitful interaction

among poems, orations, and philosophical writings on the level of style’.

Cum Cicerone loqui

Temat zaleznos$ci Laktancjusza od Cycerona si¢ga jednak jeszcze jednego wymiaru,
znacznie bardziej osobistego niz nasladownictwo stylu czy postawy literackiej: afrykanski
autor zwraca si¢ bezposrednio do swojego mistrza, a nawet polemizuje z nim, toczac swoista
retoryczng batali¢. Zabieg ten na wiele stuleci poprzedza typowe dla wczesnej nowozytnosci
¢wiczenia literackie 1 intelektualne, ktorym oddawali si¢ zardwno uczniowie, jak
1 doswiadczeni pisarze. Mowa o praktyce, nazywang za $laskimi humanistami z XVI wieku

cum Cicerone loqui’®. Szerzej wyjaéniajac, dotyczy ona szeroko wystepujacej tendencji

sposob podlegata zmianom w tekstach pisarzy tego okresu i okresow pozniejszych. Przemawia to tym bardziej
na korzy$¢ Laktancjusza i utwierdza nas w przekonaniu o jego staraniach o utrzymanie czystosci zasad
jezykowych okresu klasycznego”.

723 J. Wojtczak, De Lactantio ..., dz. cyt., s. 67.

724 M. Albrecht, Cicero’s style, Leiden 2003, s. 120.

725 Por. B, Gaj, Cyceron — nauczyciel $lgskiej miodziezy: dydaktyzm w retoryce, czyli o wykorzystaniu retoryki
cyceronskiej na przyktadzie slgskich gimnazjow humanistycznych od XVI do XVIII w., ,,Symbolae Philologorum
Posnaniensium Graecae et Latine” 19/2009, 5. 372: ,,Uczacy si¢ w Brzegu polscy szlachcice Stefan i Andrzej
Dembinscy, Johannes Eytelius z Transylwanii, Johannes Lemonon z Galii oraz kilku innych uczniéw
przyznajacych si¢ do narodowos$ci niemieckiej badz §laskiej, wplataja miedzy wersy swych utworéw wyrazenie

158



humanistéw do nieustannego odnoszenia swojej tworczosci do stylu lub tematoéw podjetych
w pismach Cycerona. Wielo$¢ sposobow podejscia do prozy poganskiego mistrza wywotata
konflikt wérdd uczonych, opowiadajacych si¢ za mniejsza lub wigkszg wiernoscia wobec
wzorca’?%. Za dzieto podsumowujace owa wojne literatdw uwaza sie niekiedy wydany w 1528
roku dialog Ciceronianius autorstwa Erazma z Rotterdamu, w ktorym to autor opowiada si¢

za umiarkowanym nasladownictwem klasycznego mistrza’>’.

W pismach Laktancjusza, procz wielu miejsc, gdzie autor cytuje lub nawigzuje do
Cycerona bez wspomnienia go imiennie, mozna dostrzec takze te, zawierajace bezposrednie
zwroty do niego i komentujace wybrany fragment jego pism. Juz w pierwszym zachowanym
tekscie apologety De opificio Dei, widoczne sa odniesienia do Arpinaty, stanowigce klamre
kompozycyjna dzieta. W pierwszym rozdziale autor uzasadnia, ze temat, ktorego zamierza si¢
podjaé, zostat jedynie wspomniany przez Marka Tuliusza, lecz ten mu w petni nie podotal’?®,
Laktancjusz konczy dzieto, wyrazajac przekonanie, ze jego pismo, nawet jesli nie bylo tak
pigkne i dopracowane jak dzieta Cycerona, to jednak, w przeciwienstwie do rzymskiego

729

retora, przemawia za nim sama objawiona prawda’=. Apologeta, odwotujac si¢ do toposu

cum Cicerone loqui. Wspomniane uobecnienie milczacego rozméwcy, tak charakterystyczne dla renesansu,
pozostaje nadal albo znoéw aktualne”.

26 Por. B. Gaj, Tradycje retoryczne na dawnym Slgsku (XVI-XVIII wiek), Katowice-Opole 2007, s. 124-126:
,»Europejski kryzys literacki, szesnastowieczny konflikt miedzy ortodoksyjnymi cyceronczykami a ich
przeciwnikami, ktérego uwienczeniem byl satyryczny dialog Erazma z Rotterdamu Ciceronianus (1528 t.),
objawit si¢ takze i w Polsce: Jan Dantyszek parafrazuje fragment z Ciceronianusa, w ktorym Erazm przedstawia
wyzszo$¢ moralng 1 estetyczng tresci chrzeécijanskich nad ztudnymi urokami poganskich mitéw. Inne wyrazne
echa zwiazanej z dialogiem Erazma polemiki, ktére pojawily si¢ w Polsce, to: Cicero relegatus et Cicero
revocatus Hortensjusza Landiego (1534 r.), takze fragment przedmowy Knapskiego w Tesaurusie (1621 r.), a
przede wszystkim — Walentego Fabriciusa Disquisitio de formis styli variis, wygltoszona i wydana w Toruniu w
1619 roku . Przed Fabriciusem i Knapskim powstal jednak Anticiceronianus Jerzego Logusa, Slazaka, pisemko
znane tylko z tytulu i o niewiadomej dacie wydania (reedycja torunska pochodzi z roku 1583). Fakt ten na
pewno nie jest przypadkowy i $wiadczy o stopniu $wiadomosci literackiej na terenie Slaska, ksztattowanym
przez szkot¢ humanistyczno-retoryczng”.

727 Por. B. Otwinowska, Cyceronianizm, w: Stownik literatury staropolskiej, red. T. Michatowska, Wroctaw
2002, s. 141-147.

728 Por. Lactnatius, De opificio Dei 1 11-14: Tentabo tamen, quoniam corporis et animi facta mentio est,
utriusque rationem, quantum pusillitas intelligentiae meae pervidet, explicare. Quod officium hac de causa
maxime suscipiendum puto, quod M. Tullius, vir ingenii singularis, in quarto de Republica libro, cum id facere
tentasset, nihil prorsus effecit; nam materiam late patentem angustis finibus terminavit, leviter summa quaeque
decerpens. Ac ne ulla esset excusatio, cur eum locum non fuerit executus, ipse testatus est, nec voluntatem sibi
defuisse, nec curam. In libro enim de Legibus primo, cum hoc idem summatim stringeret, sic ait: Hunc locum
satis (ut mihi videtur) in iis libris, quos legistis, expressit Scipio. Postea tamen in libro de Natura deorum
secundo, hoc idem latius exequi conatus est. Sed quoniam ne ibi quidem satis expressit, aggrediar hoc munus et
sumam mihi audacter explicandum, quod homo disertissimus pene omisit intactum.

729 Por. Lactantius, De opificio Dei XX 5-9: Nam si Marcus Tullius, eloquentiae ipsius unicum exemplar, ab
indoctis et ineloquentibus, qui tamen pro vero nitebantur, saepe superatus est, cur desperemus veritatem ipsam
contra fallacem captiosamque facundiam sua propria vi et claritate valituram? Illi quidem sese patronos
veritatis profiteri solent: sed quis potest eam rem defendere, quam non didicit, aut illustrare apud alios, quod
ipse non novit? Magnum videor polliceri: sed coelesti opus est munere, ut nobis facultas ac tempus ad proposita
persequenda tribuatur. Quod si vita est optanda sapienti, profecto nullam aliam ob causam vivere optaverim,

159



skromnos$ci, przekonuje czytelnika o swoim zwycigstwie nad niekwestionowanym
autorytetem tacinskiej literatury. Jednak jednoznaczna ocena stosunku Laktancjusza do
Cycerona nie jest wcale taka tatwa. Z jednej strony chwali go jako najwybitniejszego retora,

730 ;

filozofa’*’ i niemal proroka’!

, z drugiej za$ potrafi nazywaé go ghupcem’? czy wytykaé mu
btedy. Wielokrotnie Afrykanczyk powotuje si¢ na niego, podajac etymologi¢ danego stowa

733

badz jego warianty’~, nierzadko tez polemizuje z nimi, wykazujac ich niespdjnos$¢ na gruncie

3% czy pojecia religii’*’. W

filozofii i teologii, jak w przypadku definicji imienia Jowisz’
krytyce tej widoczny jest element agonistyczny, ktory ujawnia, ze Laktancjusz pragnie w

swoim dialogu z Cyceronem, nie tyle mu doréwna¢, co znacznie go przewyzszy¢.

Ciagla rozmowa z Tuliuszem tak przewija si¢ wcigz na kartach pism Laktancjusza,
ze mozna domysla¢ si¢ jego szczegdlnej roli w zyciu chrzescijanskiego mysliciela. Cyceron
zarbwno pod wzgledem stylu, jak 1 treSci byl dla niego najwickszym z autorytetow
poganskich, mozliwe nawet, ze apologeta postrzegat go jako figure medrea, tak jak mieli to w
zwyczaju greccy filozofowie, gdy oddawali si¢ duchowemu d¢wiczeniu kontemplowania

postaci Sokratesa jako najwyzszego autorytetu moralnego’>®.

Nawet jesli Laktancjusz
postrzegat w taki sposdb rzymskiego filozofa, to z pewnoscia miato to miejsce we
wczesniejszych latach jego zycia, jeszcze przed nawrdceniem. W tekscie Divinae institutiones

1 innych mniejszych utworach wystepuje on juz jako cztowiek pewny nowej nauki, a postaé

quam ut aliquid efficiam quod vita dignum sit, et quod utilitatem legentibus, etsi non ad eloquentiam, quia tenuis
in nobis facundiae rivus est ad vivendum tamen afferat: quod est maxime necessarium. Quo perfecto, satis me
vixisse arbitrabor, et officium hominis implesse, si labor meus aliquos homines ab erroribus liberatos ad iter
coeleste direxerit.

730 Por. Lactantius, Divinae institutiones 1 15, 16: Marcus Tullius, qui non tantum perfectus orator, sed etiam
philosophus fuit, siquidem solus extitit Platonis imitator, in eo libro quo se ipse de morte filiae consolatus est,
non dubitavit dicere deos qui publice colerentur homines fuisse. quod ipsius testimonium eo debet gravissimum
iudicari.

731 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 11, 15: quod Cicero quamvis expers caelestium litterarum uidit
tamen, qui libro de legibus primo hoc idem tradidit quod prophetae.

732 Por. Lactnatius, Divinae institutiones 1 10, 14: stultus autem Marcus Tullius, qui Gaio Verri adulteria obiecit
— eadem enim luppiter quem colebat admisit —, qui Publio Clodio sororis incestum — at illi Optimo Maximo
eadem fuit ‘et soror et coniunx’.

733 Por. Lactantius, Divinae instiutiones 119, 12: nam sicut sol, qui oritur in diem, licet sit unus, unde ‘solem esse
appellatum Cicero vult videri, ‘quod obscuratis sideribus solus appareat’,;tamen quia verum ac perfectae
plenitudinis lumen est et calore potentissimo et fulgore clarissimo inlustrat omnia, ita in deo, licet sit unus, et
maiestas et virtus et claritudo perfecta est; ibidem V, 14, 15: altera est iustitiae pars aequitas. aequitatem dico
non utique bene iudicandi, quod et ipsum laudabile est in homine iusto, sed se cum ceteris coaequandi, quam
Cicero ‘aequabilitatem’ vocat.

734 Por. Lactantius, Divinae institutiones 1 11, 40: luppiter’quasi ‘ivuans pater’ dicitur. quod nomen in deum
minime congrvit, quia ivuare hominis est opis aliquid conferentis in eum, qui sit alienus, et exigui beneficii.
nemo sic deum precatur, ut se adivuet, sed ut servet, ut vitam salutemque tribuat, quod multo plus ac maius est
quam ivuare. et quoniam de patre loquimur, nullus pater dicitur filios ivuare, cum eos generat aut educat.

35 Por. Lactnatius, Divinae institutiones 1V, 28, 3: hoc vinculo pietatis obstricti deo et religati sumus, unde ipsa
religio nomen accepit, non ut Cicero interpretatus est a reiegendo.

736 Por. P. Hadot, Czym jest filozofia starozytna?, dz. cyt., s. 280-283.

160



Tuliusza spetnia funkcj¢ dawnego mistrza, z ktorym Laktancjusz pragnie si¢ zmierzy¢ i
przekona¢ go do swojej racji. Oprocz osobistej rozprawy z wiasng przesztoscia, zabieg ten
zawiera rowniez probe¢ zakwestionowania catej tradycji literacko-filozoficznej z Cyceronem
jako jej symbolicznym patronem w tacinskiej kulturze; celem tego aktu staje si¢ ogloszenie
chrzescijanstwa jako nowego fundamentu dla §wiata intelektualnego i artystycznego. W tym
sensie cum Cicerone loqui moze oznacza¢ dialog z tym co najlepsze w ludzkim pojeciu,
bedzie przedstawieniem nowego i doskonatego wzoru dla kultury, zawartego w Boskiej

nauce.

Na zakonczenie tych rozwazan warto przywota¢ najwazniejszg z owych apostrof do
Cycerona, dotyczacej natury samej nauki madrosci, a Sci§le jest ona komentarzem do
stynnego hymnu do filozofii z dzieta Tusculanae disputationes, zaczynajacego si¢ od stow: O
vitae philosophia dux, o virtutis indagatrix expultrixque vitiorum™’. Laktancjusz, polemizujac
z rzekomo boskim charakterem tej nauki, wykazuje jej niemoc na przykladzie stabosci
samego Cycerona. Zastosowanie argumentum ad personam ma nie tyle na celu zaatakowanie
osoby rzymskiego filozofa, ile, jak zostato to wyzej opisane, figury najwyzszego autorytetu

Swiata poganskiego:

nos ergo, Marce Tulli, parricidae sumus et insuendi te iudice in culleum, qui
philosophiam negamus ‘parentem’ esse ‘vitae’, an tu, qui adversus deum tarn impie
ingratus es, non hunc cuius effigiem veneraris in Capitolio sedentem, sed ilium qui
mundum fecit hominemque generavit, qui sapientiam quoque ipsam inter cetera caelestia
sua beneficia largitus est? ‘magistram’ tu ‘virtutis’ aut ‘parentem vitae’ vocas? ad quam si
quis accesserit, multo sit incertior necesse est quam prius fuerit. cuius enim virtutis? quae
ipsa ubi sita sit, adhuc philosophi non expediunt. cuius vitae? Cum ipsi doctores ante
fuerint senectute ac morte confecti quam constituerint, quomodo vivi deceat. cuius
‘veritatis indagatricem’ profiteri potes, qui saepe testaris, ‘cum tanta multitudo fuerit
philosophorum, sapientem tamen extitisse adhuc neminem’? quid ergo te ‘magistra’ illa
‘vitae’ docuit? an ut potentissimum consulem maledictis incesseres eumque hostem
patriae uenenatis orationibus faceres? sed omittamus ilia, quae possunt excusari fortunae
nomine, studuisti nempe philosophiae et quidem sic, ut nullus umquam diligentius,
quippe qui omnes cognoveris disciplinas, sicut ipse gloriari soles, eamque ipsam Latinis
litteris inlustraveris imitatoremque te Platonis ostenderis. cedo igitur quid didiceris aut in
qua secta veritatem deprehenderis. in Academia scilicet, quam secutus es, quam probasti.

at haec nihil docet nisi ut scias te nihil scire, tui ergo te libri arguunt, quam nihil a

37 Cicero, Tusculanae Disputationes V, 2.

161



philosophia disci possit ad vitam; haec tua verba sunt: ‘mihi autem non modo ad
sapientiam caeci videmur, sed ad ea ipsa, quae aliqua ex parte cerni videantur, hebetes et
obtunsi.’ si ergo philosophia vitae magistra est, cur tibi ipse caecus et hebes et obtunsus
videbare, quem oportuit illa docente et sentire et sapere et in clarissima luce versari? at
quam confisus fueris philosophiae veritate, docent ad filium composita praecepta, quibus
mones ‘philosophiae quidem praecepta noscenda, vivendum autem esse civiliter’. quid
tam repugnans dici potest? Si noscenda sunt praecepta philosophiae, ideo utique noscenda
sunt, ut recte sapienterque vivamus, vel si civiliter vivendum est, non est igitur
philosophia sapientia, siquidem melius est civiliter quam philosophe vivere. nam si
sapientia est quae dicitur philosophia, stulte profecto vivet qui non secundum
philosophiam vivet. si autem non stulte vivit qui civiliter vivit, sequitur ut stulte vivat qui
phiiosophe vivit. tuo itaque iudicio philosophia stultitiae inanitatisque damnata est. idem
in Consolatione, id est in opere non iocuiari, hanc de philosophia sententiam tuiisti: ‘sed
nescio qui nos teneat error ac miserabilis ignoration ueri.” ubi est ergo ‘philosophiae
magisterium’ aut quid te docuit ilia ‘vitae parens’, si verum miserabiliter ignoras? quodsi
haec erroris ignorationisque confessio paene invito tibi ab intimo peclo tore expressa est,
cur non tibi verum fateris aliquando, philosophiam, quam tu nihil docentem in caelum

laudibus extulisti, ‘magistram virtutis’ esse non posse?’**

Jak wida¢ na podstawie przytoczonych przykiladow, praktyka cum Cicerone loqui bedzie
oznaczata ozywiony dialog literacki z Arpinata, obejmujacy zarowno pochwate, jak i nagane,
nade wszystko za$ pisanie w poczuciu zywej obecnosci adresata. To, co jest najwazniejsze dla
niniejszej rozprawy, to zwrocenie uwagi na to, ze Laktancjusz, stosujac taki zabieg jako
pierwszy w chrzescijanskim piSmiennictwie lacinskiego Zachodu, odwotuje si¢ do kreacji Res
publica litterarum, antycypujac wezesnonowozytng topike. To natomiast wigze si¢ z silnym
poczuciem konceptu klasycznego autora, idealnego stylu czy kanonu pism, a wigc cech, ktore
wedle opisanej w pierwszym rozdziale teorii renesansu Christophe’a Rico, stanowily
wyznacznik humanistycznego modelu kulturowego we wszystkich przetomach europejskiej
historii.
Podsumowanie

Rozdzial ten koncentruje si¢ na pojeciu humanitas w tworczosci Laktancjusza,
rozpoczynajac od analizy wymiaru semantycznego, obejmujacej charakter wyrazow
pochodnych od homo wystepujacych w jego pismach. W dalszej kolejnosci starano si¢

przyporzadkowac je okreslonej specyfice, na ktorg chrzescijanski pisarz szczegdlnie zdaje sig

738 Lactantius, Divinae institutiones 111 15, 9-18.

162



zwraca¢ uwage. Zaobserwowano, ze Laktancjusz najczgsciej stosuje pojecie humanitas w
odniesieniu do idealnego typu ludzkiej moralno$ci, zgodnego z postulowanym przez niego
chrzescijanskim programem Boskiej nauki. Stwierdzono, ze w tym ujeciu ma ono przede
wszystkim charakter etyczny i egzystencjalny. Temat zostat poglebiony o charakterystyke
poje¢ vera sapientia oraz vera religio — terminy majace sktadac¢ si¢, wedtug Laktancjusza, na
pelny obraz chrzesdcijanskiej wiary i1 kultu. Podkreslono zaréwno chrzescijanskie, jak i
poganskie inspiracje obecne w jego mys$li, wskazujac na glebokie zakorzenienie w tych
tradycjach przy réwnoczesnym wprowadzeniu autorskich elementow interpretacyjnych,
charakterystycznych dla sposobu recepcji zaproponowanego przez Afrykanczyka.
Szczegblnie pomocne okazaly si¢ przy tym wspotczesne opracowania z zakresu filozofii
religii, ktorych dokonat Toni Alimi, wykazujac, ze pojecie religio uzyte przez Laktancjusza
znacznie wyprzedza klasyczne rozumienie i antycypuje nowozytne podejscie do tego

zagadnienia.

W dalszej czg$ci rozdzialu, stosownie do fragmentéw pism samego Laktancjusza,
poddano refleksji znacznie literatury 1 wyksztalcenia humanistycznego w modelu
proponowanym przez apologete. Starano si¢ przyblizy¢ i po czesci zrekonstruowaé teorie
estetyczng preferowang przez niego. W tym celu przeanalizowano rol¢ poezji antycznej
licznie cytowanej przez afrykanskiego autora w pismach, a takze znaczenie alegorycznej
postaci feniksa, interpretowanej w duchu chrze$cijanskim, w przypisanym mu utworze — De
ave phoenice. Zestawiono je z bardzo krytycznym stanowiskiem wobec klasycznej tworczoS$ci
1 odbioru poezji jako takiej, zamieszczonej przez Laktancjusza w kilku miejscach Divinae
institutiones. Po przeanalizowaniu wybranych fragmentow stwierdzono jednak, zZe istota
zarzutu odnosi si¢ do $cisle okreslonego kontekstu zwigzanego ze sztuka, a jej rozwigzaniem
jest uwydatnienie roli nauczyciela Boskiej nauki, dzigki ktéremu jej adepci maja zostac
przeprowadzeni przez $wiat pigkna sztuki nie tylko bez szwanku, lecz takze znacznie
wzbogaceni. Na potwierdzenie tej tezy zostala przytoczona pochwata studiow literackich 1

sztuki wymowy, wygloszona na poczatku piatej ksiegi dzieta.

W kolejnych partiach rozdziatu skupiono si¢ na analizie stylu chrzescijanskiego
autora, wykazujac za innymi badaczami jego silng, cho¢ nie niewolniczg zalezno$¢ od
Cycerona i jego stylu, zwlaszcza w wymiarze konstrukcji zdan i poszczegdlnych stow, nie
wspominajagc o samych tematach bogato zaczerpnigtych z pism poganskiego mistrza.
Nastepnie opisano zjawisko literackich zwrotéw do Cycerona, wystepujacych licznie w

Divinae institutiones, doszukano si¢ podobienstwa do praktyki, obecnej u

163



wczesnonowozytnych humanistow, polegajacej na prowadzeniu dialogu z Arpinata — cum
Cicerone loqui — na kartach swoich pism. Podj¢to probe interpretacji tego zjawiska u
Laktancjusza, ktore — jak stwierdzono — nie polegato na idealizowaniu swojego mistrza, lecz
niekiedy na zacieklej rywalizacji z nim lub nawet na ataku skierowanym przeciw niemu.
Uznano, ze ten zabieg literacki moze by¢ przejawem osobistego rozliczenia si¢ z intelektualng
przesztoscig autora lub szerzej pokazuje on, jak idealy $wiata klasycznego, mimo swojego
pickna i mocy ustepuja pod naporem prawdy objawienia chrzescijanskiego, zwiastujacego

nadejscie nowej, prawdziwie ludzkiej kultury.

Uznano, ze doktryna estetyczna Laktancjusza jest zatem $cisle powigzana z etyka
i religia, a wiec cnotg i prawdziwym kultem. Z tego wzgledu oba zagadnienia ujgto wspdlnie
w jednym rozdziale, zamiast rozdziela¢ je na odrgbne czesci. Dzigki temu mozliwe stato si¢
jednoczesne oméwienie dwdoch wymiarow humanizmu wskazanych w rozdziale pierwszym.
Trzeci wymiar, odnoszacy si¢ do spotecznego znaczenia humanitas jako wspolnoty, kultury i
cywilizacji, stanowi temat kolejnego rozdzialu. Celem bedzie ukazanie, w jakim stopniu
Laktancjusz w swoich pismach przedstawial wizje nowego, chrzescijanskiego $wiata
odpowiadajacego Owczesnym pradom intelektualnym 1 politycznym oraz na ile jego
indywidualne koncepcje przenikngty do szeroko zakrojonego projektu christianitas, ktory

przez wiele stuleci ksztaltowat cywilizacje Zachodu.

164



Rozdzial IV Humanitas christiana — Christianitas

Dotychczas oméwiono zagadnienie chrzescijanskiego humanizmu mysli Laktancjusza
w jego dwodch podstawowych wymiarach: etycznym i estetycznym. Kolejnym krokiem bedzie
przyblizenie znaczenia pojecia humatnias christiana rozumianego jako ludzkos$¢
1 spoteczenstwo, a wiec Ww ujeciu pozornie oddalonym tematycznie od tych juz
przeanalizowanych. W rzeczywistosci jednak, co postara si¢ wykaza¢ niniejsza cze$¢ pracy,
sg one nie tylko ze soba zwigzane, lecz w bezposredni sposob przenikajg si¢ na wielu
ptaszczyznach, tak ze niemozliwe bytoby petne zrozumienie tego obszaru mysli Laktancjusza
bez wczesniejszego wprowadzenia. Na rowni z pozostatymi dwoma znaczeniami humanitas,
réwniez to trzecie wymaga rozpatrzenia jako typ idealistyczny, tym razem odnoszacy si¢ nie
do jednostki, jej etycznej doskonatosci czy wyksztatcenia, lecz do catej wspolnoty ludzkie;j.
W tym znaczeniu ostatni wymiar humanizmu chrze$cijanskiego, odczytywanego wprost
z pism Afrykanczyka, bedzie postulatem doskonatego spoteczenstwa i1 panstwa, ktérego

rdzeniem bedzie Boska nauka — chrzescijanstwo.

Tworczos$¢ literackg Laktancjusza i1 jej wplyw na 6wczesne elity skupione wokot
cesarza Konstantyna, nalezy rozpatrywac jako jego czynny wkiad w Zycie polityczne. Bez
watpienia dzieta tego pisarza, cho¢ nie zajmuja si¢ w pierwszym rzedzie sprawami
panstwowe] administracji, to z pozycji filozoficznej 1 teologicznej starajg si¢ wyznaczy¢
sciezke dla ducha nowego prawa w Imperium. Jak stusznie zauwaza Charles Norris Cochrane:
,Laktancjusz zastuguje na miano Cycerona chrzescijanskiego w sensie znacznie giebszym niz
sugeruje czysto stowne znaczenie tych wyrazoéw. Cel jego Divinae Institutiones byt dokladnie
taki sam, jaki mial na oku Cycero dla swego pokolenia; dzieto Laktancjusza miato stanowic
De officiis dla Nowej Republiki”’*°. Mozna wrecz powiedzieé, ze apologeta ma ambicje
poprowadzi¢ duchowa rewolucje wérdd intelektualistow swojego czasu, a $lady jego mysli, co
postara si¢ wykaza¢ ten rozdziat, znalazty bezposrednie odzwierciedlenie w ustawodawstwie

rodzacego si¢ z wolna chrzescijanskiego panstwa.
Res gestae humani generis

Historia ludzkos$ci wyrazona na kartach pism Laktancjusza podlega $cisle okreslonym
prawom, dzigki ktorym zmierza do swojego celu. Do pewnego stopnia poglady jego wydaja

si¢ by¢ syntezg dwczesnej grecko-rzymskiej kosmologii, mitologii czy antropologii z biblijna

739 C.N. Cochrane, Chrzescijanstwo i kultura antyczna, przet. G. Pianko, Warszawa 1960, s. 194.

165



historia o pochodzeniu cztowieka. Swiat zostaje stworzony przez Boga nie tyle ze wzgledu na
rodzaj ludzki, jak twierdza stoicy, lecz ze wzgledu na jednostkowego cztowieka: id quod
Stoici aiunt, hominum causa mundum esse fabricatum, quamquam in hoc ipso non
mediocriter peccent, quod non hominis causa dicunt, sed hominum,; unius enim singularis
appellatio totum comprehendit humanum genus. sed hoc ideo, quia ignorant unum hominem a
deo esse formatum putantque homines in omnibus terris et agris tamquam fungos esse
generatos’*®. Choé pozornie niewielka, réznica ta okazuje sie dla Laktancjusza znaczaca,
poniewaz w rozwazaniach o pojawieniu si¢ cztowieka na ziemi wyraznie podkresla on, ze
Adam zostal stworzony bezposrednio przez Boga. W przytoczonym fragmencie dostrzegalne
sa juz poczatki tezy podkreslajacej przyrodzong godnosé czlowieka oraz jego bezwzgledng
warto$¢ — uznang za zasadniczy powod catego stworzenia. To za$ przywodzi na mysl tezy
bliskie personalizmowi chrzescijanskiemu, a takze pojeciu jednostkowej podmiotowosci,

pojawiajace si¢ w my$li chrzeécijanskiej wiele wiekéw pozniej’*!.

Zrozumienie biegu loso6w ludzkosci jest, wedle mysli Laktancjusza, uwarunkowane
pojeciem stanu pierwotnej sprawiedliwosci 1 wystepujacego po nim zerwania. Co ciekawe,
do opisu tego stanu Laktancjusz postuzy si¢ obrazem mitycznego zlotego wieku. Wida¢ to

szczegblnie w piate] ksiedze, gdy pisze:

atque ut doceant quid sit iuste vivere — solent enim praecepta per ambages dare —, a
Saturni temporibus, quae illi vocant aurea, repetunt exempla iustitiaec narrantque in quo
statu fuerit humana vita, dum illa in terra moraretur. quod quidem non pro poetica
fictione, sed pro vero habendum est. Saturno enim regnante, nondum deorum cultibus
institutis nec adhuc illa gente ad divinitatis opinionem consecrata, deus utique

colebatur’.

W krolestwie Saturna rzadzi przede wszystkim sprawiedliwos¢ bedaca gwarantem dobrobytu,
jest to zarazem poetycka wizja organizacji wspolnoty politycznej. Ten sposdb myslenia
o idealnym spoteczenstwie obecny byt juz u wczesniejszych filozofow. Na ten przykiad
nawigzanie do idei ztotego wieku wida¢ w drugiej ksiedze Panstwa Platona, w ktorej stanowi

ona wzor ludzkiej wspolnoty polityczne;:

740 Lactantius, Divinae institutiones V1I 4, 2-3.

741 Por. S. Rudman, Concepts of Person and Christian Ethics, Cambridge 1997, s. 3; zob. E. Ozorowski,
Personalizm chrzescijanski, ,Rocznik Teologii Katolickiej” 4/2005, s. 7-17; C. Taylor, Zrédla podmiotowosci.
Narodziny tozsamosci nowoczesnej, przet. M. Gruszczynski, O. Latek, A. Lipszyc, A. Michalak, A. Rostkowska,
M. Rychter, L. Sommer, Warszawa 2010.

742 Lactantius, Divinae institutiones V 5, 2-3.

166



TpGTOV OVV cKeymueda Tivo TpodTOV Stanthcovtot ol obtw mapeskevacpévol. FALO TL T
oitév 1€ MolodVTEG KOi oivov Kol iudTio Kod vwodfuate; Kol oikoSouncduevol oikiag,
0€povg HEV TA TOALY YVLVOL TE KOl GvOTTOOMTOL EPYAGOVTAL, TOD 08 YEWUMVOG NUPIEGUEVOL
T€ KOl VTOOESEUEVOL TKOVADG: BpEYovVTaL 08 EK PEV TAV KpODV dApita okevaldpevot, £k 88
TOV TpdV GAevpa, TO PEV TEYOVTEG, Ta 0& pd&avteg, naloc yevvaiog kol dptovg &mt
KGAopov Tva mopoafodAidpevor §| @OAlo kaBapd, kotoxkAvévieg Emi oTiBAdmv
gotpopévev pikaki te Kol poppivalg, edoynoovial avtol 1€ Kol o moudio, EmmIVOVTES
10D 0ivov, éoTePavmpEvol Kol DUvodvteg Tovg 00, 116£mc GuVOVTEG AAANAOLG, OVY ITEP

TV ovciay molovpevol Todg Taidag, edAaBovuevor meviav §| Torepov’*,

Widoczny w tym fragmencie obraz wsi i1 urodzaju taczy si¢ ze szlachetnym umiarem,
sprawiedliwym zyciem i doczesnym spelnieniem. Podobna wizja pierwotnego wieku
szczesliwosci pojawiata si¢ takze w mysli starej Stoi, gdzie odczytywano ja jako alegorig

doskonalego zycia w zgodzie z rozumem, wlasciwego pierwszym ludziom’*,

Perspektywa Laktancjusza uzupelniona jest takze o przekaz dotyczacy pierwotnego
monoteistycznego kultu, majacego utrzymywac si¢ za panowania Saturna. To wlasnie ta
wiara, niezmgcona jeszcze bledem, miata stanowié¢ gwarancj¢ sprawiedliwosci migdzy
ludZmi. Autor, charakteryzujac t¢ wspdlnote, pisze, ze nie bylo miedzy nimi wojen ani sporow
o ziemie czy wlasno$¢’®. Do zatamania tak funkcjonujacego spoteczenstwa miato dojsé w
momencie buntu Jowisza, ktory wypedzit swojego ojca, aby przeja¢ wiladze. Akt ten, w
interpretacji Afrykanczyka, doprowadzit do degeneracji porzadku religijnego, a w
konsekwencji spotecznego 1 politycznego: cum iam populus vel novi regis metu vel sua sponte
depravatus deum colere desisset regemque pro deo habere coepisset, cum ipse propemodum

6

parricida exemplo ceteris esset ad violandam pietatem’®. Tyran, uciskajac strachem i

deprawujac ztym przyktadem, zajmuje miejsce Boga, uzurpujac sobie Jego prawodawcze

743 Plato, Politeia 372a-c; red. J. Burnet, Oxford 1903.

744 K_J. Reckford, Some Appearances of the Golden Age, ,,The Classical Journal” 54/1958, s. 80: ,,The Old Stoa
held a number of views to which the myth of the Golden Age was excellently adopted, provided that one
accepted the allegorical explanations of myths as presenting philosophical truths in popular form. For one thing,
they believed that man was morally perfect in origin, since he was most closely united then with the world spirit,
or, more poetically, early man saw the gods”.

745 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 5, 3-6: Saturno enim regnante, nondum deorum cultibus institutis nec
adhuc illa gente ad divinitatis opinionem consecrata, deus utique colebatur. et ideo non erant neque
dissensiones neque inimicitiae neque bella, ‘nondum uesanos rabies nudaverat enses’, ut Germanicus Caesar in
Arateo logvitur carmine, ‘nec consanguineis fuerat discordia nota’, immo ne alienigenis quidem, sed neque ulli
omnino gladii qui nudarentur fuerunt. quis enim praesente ac uigente iustitia aut de tutela sui, cum nemo
insidiaretur, aut de pernicie alterius cogitaret, cum nemo quidquam concupisceret? ‘malebant tenui contenti
vivere cultu’, ut Cicero in suo narrat, quod est proprium nostrae religionis. ‘ne signare quidem aut partiri limite
campum fas erat, in medium quaerebant’, quippe cum deus communem omnibus terram dedisset, ut commune
degerent vitam, non ut rabida et furens avaritia sibi omnia vindicaret, nec ulli deesset quod omnibus nasceretur.
746 Lactantius, Divinae institutiones V 5, 9.

167



kompetencje. Doprowadzito to do =zasiania w ludziach nienawiSci 1 niezgody, a w
konsekwencji do ich moralnej degradacji i upodobnienia do istot nierozumnych: id est odium
et invidiam et dolum hominibus insevit, ut tam essent quam serpentes venenati, tam rapaces
quam lupi. Quod quidem vere faciunt ii, qui iustos ac fideles deo persequuntur dantque
iudicibus saeviendi adversus innoxios potestatem. Fortasse aliquid eiusmodi luppiter fecerit
ad expugnandam tollendamque iustitiam et idcirco efferasse serpentes ac lupos acuisse

tradatur’

. W opowiesci tej na pierwszy plan wybija si¢ znaczaca rola krola, ktorego wtadza
ma decydujacy wpltyw na utrzymanie naturalnego porzadku i religii. Potwierdzenie takiego
przeswiadczenia znajduje si¢ takze w drugim rozdziale Epitome, gdzie Laktancjusz wprost
pisze, o koniecznym nastgpstwie monoteizmu, jakim jest monarchia obecna w planie catego

stworzenia:

Nec potest aliter rerum summa consistere, nisi ad unum cuncta referantur, nisi unus teneat
gubernaculum, nisi unus frena moderetur regatque universa membra tamquam mens una.
Si multi sint in examine apum reges, peribunt aut dissipabuntur, ‘dum regibus incessit
magno discordia motu’; si plures in armento duces, tamdiu proeliabuntur, donec unus
obtineat; si multi in exercitu imperatores, nec pareri poterit a milite, cum diversa
iubeantur, nec ab iis ipsis unitas obtineri, cum sibi quisque pro moribus consulat. Sic in
hac mundi re publica nisi unus fuisset moderator, qui et conditor, aut soluta fuisset omnis
haec moles aut ne condi quidem omnino potuisset. Praeterea in multis non potest esse
totum, cum singuli sua officia, suas obtineant potestates. Nullus igitur eorum poterit
omnipotens nuncupari, quod est verum cognomentum dei, quoniam id solum poterit,

quod in ipso est, quod autem in aliis, nec audebit attingere’*s.

Wiadza jednego, bedaca prosta implikacja metafizycznego porzadku, od poczatku pojawienia
si¢ cztlowieka na ziemi wpisuje si¢ w plan naturalnej politycznosci. Krdl ustanowiony przez
Opatrznos$¢ petni wiec posrednio boska funkcje na ziemi, o ile sam zostaje Bogu i Jego prawu
poddany. W relacji Laktancjusza na temat panowania Saturna, ktdry uosabia ten plan, widac,
ze wladca taki pozostaje niemal niewidoczny, a jego zadaniem jest sprawowanie strazy nad
sprawiedliwoscig, a nie jej redefiniowanie. Jowisz bedacy mitologiczng figurg odstepstwa od
tego stanu, natychmiast doprowadza do spotecznej nieréwnosci i1 ulegtosci wszystkich wobec

swojej woli’*. Zaprzecza sprawiedliwo$ci, na ktorg sktada sie humanitas, aequitas

747 Lactantius, Divinae institutiones V 5, 10-12.

748 Lactantius, Epitome I1.
749 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 6, 2-4: ut enim servitio ceteros subiugarent, in primis necessaria vitae
subducere et colligere coeperunt eaque firmiter conclusa servare, ut beneficia caelestia facerent sua, non

168



1 misericordia, 1 pograza wszystkich ludzi w stanie odbiegajacej od ich natury. Za jego
panowania zostaja przyznane zaszczyty i godnos$ci wywyzszajace ludzi z jego otoczenia,
a takze powolana zostaje zbrojna straz, sprawujaca przemoca kontrole nad poddanymi’°.
Tak zorganizowana wspolnota nie zastuguje juz na miano krdlestwa, lecz ,,bezboznej tyranii”,
jak podkresla Laktancjusz: in hac condicione humanam vitam rex ille constitvit, qui debellato
ac fugato parente non regnum, sed impiam tyrannidem viet hominibus armatis occupavit et
aureum illud iustumque saeculum sustulit coegitque homines malos et impios fieri vel ex hoc
ipso, quod eos avertit a deo ad se adorandum; quod terror insolentissimae potestatis

¢!, To, co wida¢ wyraznie w tekécie apologety, to prze$wiadczenie o ogromne;j

expressera
sile 1 teologicznym znaczeniu osoby kréla, bedacego zwierciadlem Béstwa na ziemi. Tyran
za$, uzurpujac sobie boskie prerogatywy, bedzie jedynie karykaturg Stworcy i wiecznego

Prawodawcy.

Cala historiozoficzna opowie$¢ Laktancjusza o losach rodzaju ludzkiego znajduje
swoje wyjasnienie w chrzescijanskim objawieniu. R6zne koncepcje filozoféw i historykéw na
temat poczatku czlowieka 1 $wiata, cho¢ bylyby wewng¢trznie spojne 1 intelektualnie
zadowalajace odbiorcoOw, nie moga znalez¢ potwierdzenia, ktore moze da¢ jedynie Stworca
rodzaju ludzkiego. Przyktadem tego moga by¢ rozwazania Afrykanczyka na temat stoickiej
1 epikurejskiej kosmogenezy 1 antropogenezy. Wiek $wiata, jak 1 sposob jego powstania,
odstania zdaniem chrzescijanskiego autora dopiero tradycja biblijna, nie za$ spekulacje

filozofow’>2.

Przy okazji Laktancjusz przywoluje mys$l bliska zydowskiej filozofii
aleksandryjskiej dotyczace; wiekow $wiata, odpowiadajagcym dniom tygodnia 1 szczegdlnej

roli siodmego dnia:
hic est autem dies sabbati, qui lingua Hebracorum a numero nomen accepit, unde

septenarius numerus legitimus ac plenus est. nam et dies septem sunt quibus per vicem

revolutis orbes conficiuntur annorum et septem stellae quae non occident et septem sidera

propter humanitatem, quae nulla in eis erat, sed ut omnia cupiditatis et avaritiae instrumenta corraderent. leges
etiam sibi iustitiae nomine iniquissimas iniustissimasque sanxerunt, quibus rapinas.

et avaritiam suam contra uim multitudinis tuerentur. tantum igitur auctoritate, quantum viribus aut opibus aut
malitia praeualebant. et quoniam nullum in iis uestigium iustitiae fuit, cuius officia sunt humanitas aequitas
misericordia, iam superba et tumida inaequalitate gaudebant altioresque se ceteris hominibus satellitum
comitatu et ferro et insigni ueste faciebant.

730 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 6, 5: hinc honores sibi et purpuras et fasces invenerunt, ut securium
gladiorumque terrore subnixi quasi iure dominorum perculsis ac pauentibus imperarent.

731 Lactantius, Divinae institutiones V 6, 6.

752 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 14, 6: sciant igitur philosophi, qui ab exordio mundi saeculorum
milia enumerant, nondum sextum millesimum annum esse conclusum. quo numero expleto consummationem fieri
necesse est et humanarum rerum statum in melius reformari. cuius rei argumentum prius enarrandum est, ut
ratio eluceat. Mundum deus et hoc rerum naturae admirabile opus, sicut arcanis sacrae scripturae continetur,
sex dierum spatio consummavit diemque septimum, quo ab operibus suis requieverat, sanxit.

169



quae vocantur errantia, quorum dispares cursus et inaequabiles motus rerum ac temporum
varietates efficere creduntur. ergo quoniam sex diebus cuncta dei opera perfecta sunt, per
saecula sex id est annorum sex milia manere in hoc statu mundum necesse est. dies enim
magnus dei mille annorum circulo terminatur, sicut indicat propheta, qui dicit: ‘ante
oculos tuos, domine, mille anni tamquam dies unus’. et sicut deus sex illos dies in tantis
rebus fabricandis laboravit, ita et religio eius et veritas in his sex milibus annorum laboret
necesse est, militia pracualente atque dominante. et rursus quoniam perfectis operibus
requievit die septimo eumque benedixit, necesse est ut in fine sexti millesimi anni malitia
omnis aboleatur e terra et regnet per annos mille iustitia sitque tranquillitas et requies a

laboribus quos mundus iam diu perfert’>.

Ostatni wiek ludzko$ci ma staé si¢ szczegdlnym czasem, w ktérym ustanie przemoc i zto,
a zapanuje sprawiedliwos¢ (iustitia), pokoj (tranquilitas) 1 odpoczynek od trudéw (requies
a laboribus). Obraz ten w wyrazny sposob powigzany jest ze stanem pierwotnym, opisanym
powyzej 1, podobnie jak w tamtym przypadku, Laktancjusz zndéw stosuje mitologiczny
kostium, tak cenny dla wyksztalconego poganskiego odbiorcy. Po opisie licznych
przesladowan dotykajacych wiernych oraz niemal catkowitym spustoszeniu przyrody,
nastgpuje cudowna interwencja Boga: przesladujacy krolowie zostaja pokonani, poganski kult
zniesiony, a ziemia ponownie podporzadkowana Stworcy: cum vero deletis religionibus impiis
et scelere compresso subiecta erit deo terra’™*. To wtasnie w tym miejscu Laktancjusz cytuje
dhuzszy ustep z IV eklogii Wergiliusza, zmieniajac jednak nieznacznie kolejno$é wersow’>>.
Cale stworzenie na powrdt wraca co swojej natury, zarowno cztowiek, jak 1 przyroda, czego

obrazem staje si¢ niezwykla ptodno$¢ ziemi, ktéra zrzuciwszy jarzmo zta sprowadzonego

przez cztowieka, doznaje pelnego odnowienia:

733 Lactantius, Divinae institutiones VII 14, 9-11.

734 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 11.
755 Por. Lactantius, Divinae institutions VII 24, 11:
‘cedet et ipse mari uector nec nautica pinus
mutabit merces, omnis feret omnia tellus.

non rastros patietur humus, non uinea falcem;
robustus quoque iam tauris iuga soluet arator’.
[...]

‘molli paulatim flavescet campus arista
incultisque rubens pendebit sentibus uua

et durae quercus sudabunt roscida mella.

nec varios discet mentiri lana colores,

ipse sed in pratis aries iam suave rubenti
murice, iam croceo mutabit vellera luto,
sponte sua sandyx pascentis uestiet agnos.
ipsae lacte domum referent distenta capellae
ubera nec magnos metuent armenta leones’.

170



tunc auferentur a mundo tenebrae illae quibus obfundetur atque occaecabitur caelum, et
luna claritudinem solis accipiet nec minuetur ulterius, sol autem septies tanto quam nunc
est clarior fiet. terra vero aperiet fecunditatem suam et uberrimas fruges sua sponte
generabit, rupes montium melle sudabunt, per rivos vina decurrent et flumina lacte

inundabunt: mundus Denique ipse gaudebit et omnis rerum natura laetabitur erepta et

liberata dominio mali et impietatis et sceleris et erroris’>.

Sam autor nie ucieka od literackich pierwowzorow tego opisu i pisze nawet wprost, ze epoka
mesjanska przypominaé bedzie krolowanie Saturna: Denique tum fient illa quae poetae aureis
temporibus facta esse iam Saturno regnante dixerunt’>’. W innym fragmencie z tego samego
rozdziatu wida¢ juz ptynne przejscie od poganskiej wizji ztotego wieku do tradycji judeo-
chrzedcijanskiej apokaliptyki: Non bestiae per hoc tempus sanguine alentur, non aves praeda,
sed quieta et placida erunt omnia. leones et vituli ad praesepe simul stabunt, lupus ouem non
rapiet, canis non venabitur, accipitres et aquilae non nocebunt, infans cum serpentibus
ludet’™®. Laktancjusz wyraznie nawigzuje w tym miejscu do jedenastego rozdzialu Ksiegi
Proroka Izajasza”’, dostrzegajac jej podobienstwo do stow z IV eklogii. Warto jednak
zauwazyC, ze mimo podobienstw, kontekst utworu Wergiliusza wyraza nieco odmienng

nadziej¢ niz ta obecna w proroctwie biblijnym.

W rzymskiej tradycji utozsamianej z wyroczniami sybillinskimi, wierzono, ze $wiat
mial wroci¢ do swojego stanu pierwotnego po dziesigciu wiekach. Wydarzeniem, od ktorego
liczono czas, miala by¢ wojna trojanska, datowana za Eratostenesem na lata 1194/3—1184/3
przed Chr.”®°. Tysigc lat przypadato wiec na poczatku drugiego wieku, lecz w wyniku
reinterpretacji rachuby czasu zwigzanej z data pierwszego /udi saeculares oraz braku jasno$ci

t761

w definicji saeculum, mogacego trwa¢ 100 lub 110 lat™", przesunigto t¢ dat¢ na ponad sto lat

736 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 7.

737 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 9.

758 Lactantius, Divinae isntitutiones VII 24, 8.

79 Por. Iz 11, 6-9 (LXX): koi cvpBookndfcetor Akog pet’ dpvoc, kai mhpdaic cvvavamadoeton Epipm, kai
pooydprov Koi tadpog kol Aéwv dpo fookndnfcovral, Koi madiov pikpov et avtovg: kol Bodg kol dpkog G
Booknnoovral, koi dpo to Todio adtd®V Ecovtal, Kol Admv Kai fodg dpa eayovtat dyvpa. Kol modiov vimiov
€Ml TPOYANV domidmv Kol €l Koitny ékyovav domidov TV yelpa EMPUAET. Kol 0O ] KOKOTOMGOVGLY, OVOE Un)
dvvevtal droiécat 00déva €l TO dpog TO Aylov Hov, 6Tt Eveminodn 1 counaca Tod yvdvar tov Kdplov og Hdmp
oAV KoTakaAdyot Baddcoas.

760 Por. A. Jankowski, W sprawie rzekomego mesjanizmu czwartej eklogi Wergiliusza, ,,Ruch Biblijny
i Liturgiczny” (15/1962, s. 367.

761 Por. S. Satterfield, The Prodigies of 17 B.C.E. and the Ludi Saeculares, ,TAPA” Vol. 146/2016, s. 327:
A saeculum was defined as the limits of human lifespan, so that no one who had witnessed one celebration of
Ludi Saeculares should live to see another. But ancient sources disagreed not only on its length, whether 100 or
110 years, but also on when exactly to begin counting, whether at the birth of Rome in 753 B.C.E. or some later
date”.

171



do przodu’®. Szczyt nadziei na odmiane $wiata przypadl wiec na I wiek przed Chr., a ten
sposob myslenia stat si¢ jedng z glownych sit napedowych propagandy Oktawiana Augusta’s’.
Chociaz Wergiliusz nie wyraza nadziei w typie mesjanskim, do jakiej przyzwyczajony jest
wspotczesny interpretator mysli chrzescijanskiej, to jednak millenarystyczny nurt, do ktérego
nalezeli wciaz jeszcze wyznawcy Chrystusa z pokolenia Laktancjusza, byt znacznie zblizony
do wyobrazenia poganskiego poety. Oczywiscie nastanie ztotego wieku nie wigze si¢ dla
niego z odkupieniem ludzko$ci z grzechow, lecz bardziej ze stabilizacja zycia politycznego i
ekonomicznego’®*. Jest to nadzieja powrotu do stanu pierwotnego, a nie przemiana zycia
ludzkiego, polegajaca na przekroczeniu dotychczasowego stanu i podniesieniu go do wymiaru
boskos$ci. Oczywiscie mowa jest o przemianie moralnej, lecz wydaje si¢ ona jedynie skutkiem
odmiany warunkéw zycia na $wiecie, a nie osobistego nawrocenia. Cho¢ poganski typ
mesjanizmu rézni si¢ od wersji judeo-chrzescijanskiej’®, to jednak interpretacja odnoszaca
utwér Wergiliusza do narodzin Chrystusa mogla wydawa¢ si¢ do$¢ intuicyjna wsrdd
chrzescijan obeznanych z kanonem klasycznej literatury, wciaz jednak pozostajac w relacji

analogicznej niz dostowne;.

Przedstawiony w mitologicznej szacie obraz upadku ludzko$ci odstania zdaniem
Laktancjusza obecny stan, w ktérym znalezli si¢ ludzie wszystkich czasow nastgpujacych po
wydarzeniu odstepstwa od pierwotnej sprawiedliwosci. Natomiast proby opisu utracone]
szczesliwosci, podjete przez poetdow, proby pojecia zapomnianej madrosci przez filozofow,
proby przebtagania Bostwa przez kaplandéw czy proby ustanowienia prawa przez wladcow,

beda jedynie niemozliwym do spelnienia dazeniem wszystkich wiekow. Peknigta jednosé

762 Por. M.A. Kubiaczyk, The Idea of the Golden Age and Ludi Saeculares in Ancient Rome, ,,Studia Europaca
Gnesnensia” 13/2016, s. 393-401.

763 Por. D. Barker, The Golden Age is Proclaimed? The Carmen Saeculare and the renascence of the

golden race, ,,The Classical Quarterly” 46/1992, s. 434-446.

764 Por. P.A. Johnston, Vergil’s Conception of Saturnus, ,,California Studies in Classical Antiquity” 10/1977,
s. 58: ,,Vergil’s conception of Saturnus thus unfolds, so that the Hesiodic ruler of heaven in the Eclogues
becomes, in the Georgics and the Aeneid, a former king who once lived the life of a farmer, and who brought
about a golden age in Italy. This golden age, however, is based not on leisure, but on agriculture. Vergil’s
Saturnus is the embodiment of a reconciliation of two contradictory conceptions of a golden age, the one a
period of idle luxury, the other a period of agricultural toil and its rewards”.

75 Por. Ap 20, 1-6 (LXX): Kai €i6ov &yyerov katafoivovta &k Tod odpovod, Exovia thv kA&l Tfig dpvocov kai
dAlvowv peydAny €mi v yelpa ovtod. Koi Eékpdnoev oV dpdrovta, O dQ1g 0 apyaios, 6G £otv AlaPorog Kai O
Yotavac, Kol Ednoev avtov yika £, Kol EPolev avtov gig v dPfvocov kal Ekielcey Kol E0Qpayloey ETAvVm
avtod iva un mhavnon £t o £0vn dypt teheodi To xila Etn: petd Tadta 6€l AvbBfvar avtov pikpov xpovov. Kai
gidov Bpovoue, Kol Ekadicoy Em' avTovg, Kol Kpipo £500n adTolc, Kol TOC Yuydc TV TEMELEKIGUEVOVY S1d THV
paptopiay Inood kal 41 Tov Adyov tod BgoD, kai oitveg 00 TpocekvVNoAY TO Bnpiov 00SE TNV gikOVa avTOD Kol
obK EhaPov 10 yapayua €ml TO uétwmov Kol &nl TV yeipa avTdv: kal Enoav kol épacilevcav peta tod Xplotod
xiMa £t1. ol dowol @V vekpdV oK Elnoav dypt tehecdT] Ta yido 1. adTn 1) AvACTACLG ) TPAOTY. LaKEPLOg Kol
Gylog 0 Exov uépog &v T Avaotdoet Tf TPOT: €ml ToVT®V O dgVTEPOC Bdvatog ovk £xel E€ovaiav, AL’ Eoovtal
iepeig Tod Beod Kkai Tod Xpiotod, kai facihedoovoty pet' adtod [ta] yila En.

172



ludzkosci staje si¢ tego najlepszym obrazem. W tych okoliczno$ciach niemozliwa jest do
zrealizowania humanitas vera, oznaczajagca w tym ujeciu prawdziwg ludzkos¢, a wigc ogot
wszystkich 0s6b zwigzanych weztem przyrodzonej tacznosci pod wzgledem natury 1 boskiego
powotania. Najglebsze 1 zarazem najszersze rozumienie pojecia humanitas odnajduje
u Laktancjusza swoje zastosowanie w nadziei na przywrocenie utraconej rajskiej
sprawiedliwo$ci. Posrednikiem tej odnowy nie bgdzie sama wiara chrze$cijanska, lecz jej
konkretna realizacja w dziedzinie polityki i prawodawstwa — dzieto wyslanego przez Boga
posrednika, pelnigcego funkcje nowego Saturna.: Sed deus ut parens indulgentissimus
adpropinquante ultimo tempore nuntium misit qui vetus illud saeculum fugatamque iustitiam
reduceret, ne humanum genus maximis et perpetuis agitaretur erroribus. rediit ergo species
illius aurei temporis et reddita quidem terrae, sed paucis adsignata iustitia est, quae nihil
aliud est quam dei unici pia et religiosa cultura’®. Obraz epoki mesjanskiej zawartej w
siodmej ksiedze Divinae institutiones, moze by¢ wigc czeSciowo traktowany jako alegoria
sytuacji politycznej, w ktorej znalazto si¢ Imperium Rzymskie i Kosciol po 313 roku. Takie
wlasnie interpretacje mozna spotka¢ u niektorych badaczy. Stad tez istotne wydaje si¢
rozpatrzenie roli Laktancjusza w kreacji teologicznej propagandy wizerunku Konstantyna i

jego roli w odnowie sprawiedliwo$ci w $wiecie.
De Constantino Lactantioque

Konstantyn, jeszcze zanim objat wladze nad zachodnig czgs$cig Cesarstwa, stat si¢ dla
Laktancjusza szczego6lng postacig. Nie znane sg kulisy ich znajomosci oraz stopien zazytosci,
jaki taczyt ich w okresie pobytu apologety w Nikomedii, lecz z duzym prawdopodobienstwem
przyszty Cesarz podziwial jego intelekt i zdolnos$ci, co wptyngto na decyzje¢ o ustanowieniu
go nauczycielem dla swego syna Kryspusa ponad dekad¢ pozniej na dworze w galijskim
w Trewirze. Nie jest tez wykluczone, ze wierno$¢ Laktancjusza wobec wiary w trakcie
przesladowan, jak 1 jego koncepcja integralnej Boskiej nauki, staly si¢ silnym Swiadectwem
pociagajacym Konstantyna w stron¢ chrzescijanstwa. W nakres§leniu postawy i charakteru
Cesarza w Vita Contatini Euzebiusza z Cezarei widoczne sg réwniez S$lady ideatow,
wytyczonych przez Afrykanczyka w Divinae institutiones. Konstantyn jako filozof oddaje si¢
cigglym rozwazaniom Boskiej nauki: Koi unv tnv ovtog avtod Siavolav toig €vOéolg
cuvanémv Adyorc’®, a uktadajac mowy apologetyczne, mial zachowywaé ten sam porzadek,

co Laktancjusz w swoim dziele: od krytyki politeizmu, przez wykazanie istnienia

766 Lactantius, Divinae institutiones V 7, 1-2.
767 Eusebius, Vita Constatini IV 28, 1; red. F. Winkelmann, Berlin 1975.

173



Opatrznosci, konczac na pozytywnym wykladzie wiary 1 wezwania o charakterze

moralizatorskim:

vIodlop®dv 0 T0¢ Vmobéoelg, T0T€ eV Thg moAvBEov mTAGvNG €AEyyovg KoTePAALETO,
TAPIGTAC GmaTnV slvan kol d0edTog TPOPoAOV TV TdV E0vidY Setctdoupoviay, Toté 8&
Vv uévopyov yvopilew mapedidov Beotnto, dmel &’ €petig TOV mepi mpovoiag TV T
kaBohov kol TOV mepl Uépovg Adyov. petafag o’ éviedbev v mepl tod BOeiov
dkonwmnpiov ddackoAiov €kivel. &vBa o1 pOMoTE TOV AKPOOTAV TANKTIKOTOTO

KabNmteTo, SteAéyymv Tovg Gpmayog Kol TAEOVEKTOG TOUC T AmANGTIYL PLAOYPNHOGVUVNG

o(ac adToVG kdedmroTOG .

Relacje tych dwoch postaci 1 dzieje ich wzajemnego wplywu mozna stara¢ si¢ odtworzy¢ dzi$
przede wszystkim dzigki $§wiadectwom pisanym, w szczeg6lnosci dzielom Laktancjusza,
atakze zapisowi moéw Cesarza oraz dekretom 1 szerzej rozumianemu duchowi jego
prawodawstwa. Pierwszym z nich — najbardziej oczywistym — jest dedykacja dotaczona do
drugiej redakcji Divinae institutiones, sporzadzona najprawdopodobniej krotko przed $miercig
autora. Drugim — historyczno-polityczny panegiryk De mortibus persecutorum, w ktoérym
posta¢ Konstantyna jako obroncy chrzescijanstwa, zostata ukazana w sposob wyraznie
okreslony, stajac si¢ nie tylko cennym zrodtem dla pozytywnej recepcji cesarza w literaturze
Zachodu, lecz takze dla badan nad historia tetrarchii’®®. Nie brakuje rowniez gtoséw wérod
badaczy, ze dzieto to uleglo niemal catkowitemu zapomnieniu w schylkowym okresie epoki
starozytnej’’’. To, co jednak najwazniejsze dla niniejszej pracy, to ksztaltujacy sie w tym
dialogu, pomigdzy chrzescijanskim filozofem a pretendujacym do chrzescijanstwa witadca,
obraz zjednoczonej ludzko$ci — humanitas, majacej dzigki przywrdconej sprawiedliwosci,
powrdci¢ do zagubionej przed wiekami jedno$ci. Mowa o ideologicznym projekcie
calo$ciowego obrazu $wiata obejmujacego wizj¢ panstwa, religii czy interpretacji mitdw
1 opowiesci §wiata poganskiego odczytanych w kontekscie przygotowania ewangelicznego —
praeparatio evangelica. Jednowtadztwo Boga nad §wiatem zostaje wprost zaimplementowane
do postulatu jednowladztwa ziemskiego, politycznego czy prawnego. Stowa kluczowe tego
postulatu to jednos$¢ (unitas) i powszechnos$¢ (universitas), opisujace najlepiej projekt nowej

ludzko$ci.

768 Busebius, Vita Contatini IV 29, 3.

769 Por. A Polichetti, Le ,, historiae” di Orosio e la , storiografia ecclesiastica” occidentale (311-417 d.C.),
Napoli 2000, s. 154.

770 Por. J. Moreau, Lactance: De la mort des persécuteurs, Paris 1954, s. 72.

174



Juz pierwsza dedykacja czy raczej apostrofa do Konstantyna, znajdujgca si¢ w potowie
otwierajacego rozdzialu pierwszej ksiegi Divinae institutiones, odstania intencje i nadzieje
zwigzane z rolag Cesarza w historiozoficznym planie Opatrzno$ci, przyswiecajacym pracy

Laktancjusza:

Quod opus nunc nominis tui auspicio inchoamus, Constantine imperator maxime, qui
primus Romanorum principum repudiates erroribus maiestatem dei singularis ac veri et
cognovisti et honorasti. nam cum dies ille felicissimus orbi terrarum inluxisset, quo te
deus summus ad beatum imperii columen evexit, salutarem universis et optabilem
principatum praeclaro initio auspicatus es, cum eversam sublatamque iustitiam reducens
taeterrimum aliorum facinus expiasti. pro quo facto dabit tibi deus felicitatem virtutem
diuturnitatem, ut eadem iustitia, qua iuvenis exorsus es, gubernaculum rei publicae etiam
senex teneas tuisque liberis ut ipse a patre accepisti tutelam Romani nominis tradas. nam
malis, qui adhuc adversus iustos in aliis terrarum partibus saeviunt, quanto serius tanto
vehementius idem omnipotens mercedem sceleris exsoluet, quia ut est erga pios
indulgentissimus pater, sic adversus impios severissimus iudex. cuius religionem

cultumque divinum cupiens defendere quem potius appellem, quem adloquar nisi eum,

per quem rebus humanis iustitia et sapientia restituta est?’’!

Autor, powierzajac swoje dzieto Cesarzowi, podkresla, ze to wlasnie on-witadca jako pierwszy
jest odpowiedzialny za odrzucenie fatszywego kultu bogoéw, a jego poznanie prawdy i jej
uczczenie ma zbawienny skutek dla calego rodzaju ludzkiego. Stowa apologety moga jawic
si¢ jako oczywista retoryczna przesada, cho¢ kontekst zakonczenia przesladowan drgczacych
przez dekade¢ chrzescijan, pozwala spojrze¢ na te stowa jako wyraz szczerych odczu¢ pisarza.
Z analizowanego fragmentu wytania si¢ obraz Konstantyna jako postaci niemal mesjanskiej,
odpowiedzialnej za przywrdcenie sprawiedliwosci. Warto podkresli¢, ze pojecie to w mysli
Laktancjusza spelnia szczegoélng role, gdyz iustitia w jego teologicznym 1 filozoficznym
programie jest nadrzedng kategorig, jak wyrazil to Hans Blumenberg: ,,.Specyfika osobnego
regionu «prawd fideistycznych» jest Laktancjuszowi zupetnie obca; jego gtownym pojeciem
postawy chrze$cijanskiej nie jest fides [wiara], lecz iustitia [sprawiedliwo$¢]”’’2. Stad nalezy
wnioskowac, ze funkcja, sprawowana w jego przeswiadczeniu przez Konstantyna, miesci si¢

w najdonioslejszym ze wszystkich zadaniu w planie Opatrznosci.

77! Lactantius, Divinae institutiones 1 1, 13-16.
772 H. Blumenberg, Paradygmaty dla metaforologii, przet. B. Baran, Warszawa 2017, s. 66

175



Dedykacja dotaczona do drugiej ksiegi’’® ogranicza si¢ jedynie do krotkiej apostrofy
Constantine imperator wlaczonej w tekst bez wigkszej zmiany w redakcji tekstu. Catosci
nadaje to jednak wrazenie dialogu autora ze swoim opiekunem i intelektualnym
powiernikiem. Pierwszy rozdziat stanowi ogolny zarys mysli Laktancjusza na temat ludzkiej
kondycji oraz zapowiedz tematu reszty ksiggi. Autor podkresla, ze cesarz odgrywa role

idealnego odbiorcy stow i katechumena Boskiej nauki. Podobna sytuacja ma miejsce w

775

ksiegach trzeciej’’*, czwartej j776 777

, piatej’’® 1 szostej’’’, cho¢ w tej ostatniej Afrykanczyk
wymienia imi¢ wladcy dopiero w trzecim rozdziale ksiggi, gdy prowadzi wyktad

chrzedcijanskiej nauki o dwoch drogach ludzkiego zycia.

Najdhuzszy zwrot do Konstantyna mozna znalez¢ w sidédmej ksiedze, pod koniec
dzieta, gdy autor opisze juz tragiczne wydarzenia prze$ladowan, epoke mesjanska 1 Sad

Ostateczny:

Sed omnia iam, sanctissime imperator, figmenta sopita sunt, ex quo te deus summus ad
restituendum iustitiae domicilium et ad tutelam generis humani excitavit. quo gubernante
Romanae rei publicae statum iam cultores dei pro sceleratis ac nefariis non habemur, iam
emergente atque inlustrata veritate non arguimur ut iniusti qui opera iustitiac facere
conamur. nemo iam nobis dei nomen exprobrat, nemo inreligiosus ulterius appellatur, qui
soli omnium religiosi sumus, quoniam contemptis imaginibus mortuorum vivum colimus
et verum deum. te providentia summae divinitatis ad fastigium principale provexit, qui
posses vera pietate aliorum male consulta rescindere, peccata corrigere, saluti hominum
paterna clementia providere, ipsos denique malos a re publica submovere, quos summa
potestate deiectos in manus tuas idem deus tradidit, ut esset omnibus clarum quae sit vera
maiestas. illi enim, qui ut impias religiones defenderent, caelestis (ac) singularis dei
cultum tollere voluerunt, profligati iacent, tu autem, qui nomen eius defendis et diligis,
virtute ac felicitate praepollens immortalibus tuis gloriis beatissime frueris. illi poenas
sceleris sui et pendunt et pependerunt, te dextera dei potens ab omnibus periculis protegit,
tibi quietum tranquillumque moderamen cum summa omnium gratulatione largitur. nec
immerito rerum dominus ac rector te potissimum delegit, per quem sanctam religionem
suam restauraret, quoniam unus ex omnibus extitisti qui praecipua virtutis et sanctitatis
exempla praeberes, quibus antiquorum principum gloriam, quos tamen fama inter bonos

numerat, non modo aequares, sed etiam, quod est maximum, praeterires. illi quidem

773 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11, 1, 2.
774 Por. Lactantius, Divinae instiutiones 111 1, 1.
775 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 1, 1.
776 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 1.
777 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 3, 1.

176



natura fortasse tantum similes iustis fuerunt. qui enim moderatorem universitatis deum
ignorat, similitudinem iustitiae adsequi potest, ipsam vero non potest. tu vero et morum
ingenita sanctitate et veritatis et dei agnitione in omni actu iustitiae opera consummas.
erat igitur congruens, ut in formando generis humani statu te auctore ac ministro divinitas
uteretur. cui nos cottidianis precibus supplicamus, ut te in primis, quem rerum custodem
voluit esse, custodiat, deinde inspiret tibi voluntatem, qua semper in amore divini nominis

perseveres, quod est omnibus salutare et tibi ad felicitatem, ceteris ad quietem’”s.

Obraz wytaniajacy si¢ z tego tekstu przywotuje tryumfalne zwycigstwo sprawiedliwosci
i prawdziwej religii pod rzadami Konstantyna, ktore miato rzekomo dokonaé si¢ juz
w momencie, gdy autor pisze te stowa, a wigc we wczesnych latach dwudziestych IV wieku.
Fragment ten naturalnie jest paralelag do slow z pierwszej ksiggi opiewajacej rzady Cesarza,
co stanowi spojna klamre kompozycyjng catego dzieta, cho¢ pozostaje w trudnej do
uzgodnienia zalezno$ci wzgledem tresci z siddmej ksiggi, czemu warto poswieci¢ troche

uwagi.

Poczawszy od pigtnastego rozdzialu siddmej ksiegi Divinae institutiones
Laktancjusza, bazujac na tek$cie Starego Testamentu, zwiastuje nadej$cie plag, ktore, jak

P Wraz z

dotknety w czasach Mojzesza Egipt, tak teraz maja opanowal calg ziemi¢
kataklizmami naturalnymi ziemie nawiedzi zupelny upadek moralny’®, prowadzacy do
zatamania si¢ porzadku panstwowego: confundetur omne ius et leges interibunt. nihil
quisquam tunc habebit nisi aut quaesitum aut defensum manu, audacia et vis omnia
possidebunt. non fides in hominibus, non pax, non humanitas, non pudor, non veritas erit

781

atque ita neque securitas neque regimen neque requies a malis ulla’®". Jako pierwszy ma

upas¢ Egipt jako odpowiedzialny za najwigksza liczbe przesadéw i balwochwalczych

778 Lactantius, Divinae instiutiones VII 26, 11-17.

77 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 15, 5: sed quoniam tunc una plebs dei et apud unam gentem fuit,
Aegyptus sola percussa est, nunc autem quia populus dei ex omnibus linguis congregatus apud omnes gentes
commoratur et ab his dominantibus premitur, necesse est universas nationes id est orbem totum caelestibus
plagis verberari, ut iustus et cultor dei populus liberetur. et sicut tum signa facta sunt quibus futura clades
Aegyptiis ostenderetur.

780 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 7-8: propinquante igitur huius saeculi termino humanarum
rerum statum commutari necesse est et in deterius nequitia inualescente prolabi, ut iam nostra haec tempora,
quibus inigvitas et malitia usque ad summum gradum crevit, in illius tamen insanabilis mali comparatione
felicia et prope aurea possint iudicari. ita enim iustitia rarescet, ita impietas et avaritia et cupiditas et libido
crebrescet, ut si qui forte tum fuerint boni, praedae sint sceleratis ac divexentur undique ab iniustis, soli autem
mali opulenti sint, boni vero in omnibus contumeliis atque in egestate iactentur.

81 Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 8.

177



kultow’®?, aczkolwiek za najwieksza tragedie uznaje Laktancjusz odebranie Rzymowi wladzy
nad $§wiatem i przekazanie jej wschodniemu tyranowi: cuius vastitatis et confusionis haec erit
causa, quod Romanum nomen, quo nunc regitur orbis — horret animus dicere, sed dicam, quia
futurum est — tolletur e terra et imperium in Asiam revertetur ac rursus oriens dominabitur
atque occidens serviet’®>. Owo imperium, ktore wedle $wiadectwa apologety znajdowato sie
w rgkach kolejnych cesarzy, uosabia porzadek i gwarancje pokoju w $wiecie, cho¢ jak

wszystko w ludzkim porzadku, konstatuje Laktancjusz, musi przemingé’.

W nastgpnym fragmencie autor wpisuje rzymskie panstwo nawet w poczet wielkich
hegemonii z przesztosci, sprawujacych tyranska wtadzg nad swiatem, cho¢ niejednoznacznie
napomina o jego wielkoSci 1 wspaniatosci: sic et alia prius regna cum diutius
[floruissent,nihilominus tamen occiderunt. nam et Aegyptios et Persas et Graecos et Assyrios
proditum est regimen habuisse terrarum, quibus omnibus destructis ad Romanos quoque
rerum summa pervenit. qui quanto ceteris omnibus regnis magnitudine antistant, tanto maiore
decident lapsu, quia plus habent ponderis ad ruinam quae sunt ceteris altiora™.

Na potwierdzenie przepowiedni o upadku Rzymu Laktancjusz przytacza jeszcze §wiadectwo

Sybill’® oraz Hystaspesa’®’, co wpisuje sic w konstrukcje catego dzieta.

W dalszej czgsci tekstu Afrykanczyk pisze o tym, Ze nowe imperium znacznie Si¢
powigkszy, lecz wladza w nim w wyniku nieustannych wojen zostanie podzielona migdzy
dziesieciu krolow, ktérzy doprowadza do zupelnego zniszczenia i zapasci gospodarczej’s®.

Trzech z nich zostanie pokonanych przez wtadce przybylego z dalekiej pdinocy, ten zas

78 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 10: omnis enim terra tumultuabitur, frement ubique bella,
omnes gentes in armis erunt et se invicem oppugnabunt; civitates inter se finitimae proeliabuntur, et prima
omnium Aegyptus stultarum superstitionum luet poenas et sanguine velut flumine operietur.

783 Lactantius, Divinae insitutiones VII 15, 11.

784 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 15, 12: nec mirum cuiquam debet videri, si regnum tanta mole
fundatum ac tamdiu per tot et tales viros auctum, tantis denique opibus confirmatum aliquando tamen

corruet. nihil est enim humanis viribus laboratum quod non humanis aeque viribus destrui possit, quoniam
mortalia sunt opera mortalium.

785 Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 13.

786 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 18: Sibyllae tamen aperte ‘interituram esse Romam’ loquuntur
‘et quidem iudicio dei, quod nomen eius habuerit inuisum et inimica iustitiae alumnum veritatis populum
trucidarit’.

87 Por. Lactantius, Divinae insitutiones VII 15, 19: Hystaspes quoque, qui fuit Medorum rex antiquissimus, a
quo amnis nomen accepit qui nunc Hydaspes dicitur, admirabile somnium sub interpretatione uaticinantis pueri
ad memoriam posteris tradidit: ‘sublatuiri ex orbe imperium nomenque Romanum’ multo ante praefatus est
quam illa Troiana gens conderetur.

88 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 16, 1-2: in primis multiplicabitur regnum et summa rerum potestas
per plurimos dissipata et concisa minuetur. tum discordiae civiles in perpetuum serentur nec ulla requies bellis
exitialibus erit, donec reges decem pariter existant, qui orbem terrae non ad regendum, sed ad consumendum
partiantur. hi exercitibus in immensum auctis et agrorum cultibus destitutis, quod est principium eversionis et
cladis, disperdent omnia et comminuent et uorabunt.

178



zajmie ich miejsce i przejmie dowodztwo nad pozostatymi’®®. Bedzie panowatl jako tyran,
mieszajacy sprawy boskie i ludzkie, i powota wlasne panstwo, w ktérym samodzielnie
ustanowi porzadek prawny. Odzwierciedleniem tej niesprawiedliwo$ci bedzie catkowite
zatamanie si¢ cyklu kosmicznego, pory roku zmieszajg si¢ ze sobg, miesigce dni skrocg sie
tak, ze czas nie bedzie uchwytny dla cztowieka, a gwiazdy spadajac, niemal zupehie znikng z
nieba”°. Wedle narracji Laktancjusza okres ten przetrwa jedynie jedna dziesiata ludzkoéci, a
wéréd ocalatych bedzie tylko jedna trzecia wierzacych”!. W kolejnym etapie
apokaliptycznych dziejow ma zosta¢ zestany od Boga prorok gloszacy ludziom pocieche, a
takze czynigcy cuda, dzieki czemu uda sie ponowie nawroci¢ ogrom ludzkoéci’?. Przeciw
niemu powstanie krol z Syrii, ktory zamorduje proroka i rozkaze pozostawié¢ jego cialo
niepogrzebane, lecz po trzech dniach zmartwychwstanie on i zostanie wzigty do nieba na

oczach wielu ludzi’?. Krél tymczasem sam obwola si¢ Bogiem i niewyjasniong moca bedzie

czynit liczne cuda, zmuszajac ludzi do oddawania mu czci’*. Wielu uczonych i medrcéw mu

ulegnie i przyjmie jego $wigtokradcza religie, pozostali za§ z grona sprawiedliwych, jak

okresla ich Laktancjusz, w wyniku wielkich przes§ladowan zbiegna na pustkowie, modlac si¢

795

w oczekiwaniu na ostateczny ratunek od Boga’””. W tym miejscu autor pisze o cudownej

89 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 16, 3: tum repente adversus eos hostis potentissimus ab extremis
finibus plagae septentrionalis orietur, qui tribus ex eo numero deletis, qui tunc Asiam obtinebunt, adsumetur in
societatem a ceteris ac princeps omnium constituetur.

790 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 16, 9-10: nec tamen haec usitato modo fient, sed existent subito
ignota et inuisa oculis astra. sol in perpetuum fuscabitur, ut vix inter noctem diemque discernat, luna iam non
tribus deficiet horis, sed perpetuo sanguine offusa meatus extraordinarios peraget, ut non sit homini

promptum aut siderum cursus aut rationem temporum agnoscere, fiet enim vel aestas in hieme vel hiems in
aestate. tunc annus breviabitur et mensis minuetur et dies in angustum coartabitur, stellae vero creberrimae
cadent, ut caelum omne caecum sine ullis luminibus appareat.

1 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 16, 14: ita enim conficietur humanum genus, ut vix decima pars
hominum relinquatur, et unde mille processerant, vix prodient centum. de cultoribus etiam dei duae partes
interibunt et tertia quae fuerit probata remanebit.

792 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 1-2: imminente iam temporum conclusione propheta magnus
mittetur a deo, qui convertat homines ad dei agnitionem, et accipiet potestatem mirabilia faciendi. ubicumque
homines non audierint eum, claudet caelum et abstinebit imbres, aquam convertet in sanguinem et cruciabit illos
siti ac fame, et quicumque conabitur eum laedere, procedet ignis de ore eius atque comburet illum. his prodigiis
ac virtutibus convertet multos ad dei cultum.

793 Lactantius, Divinae institutiones VI 17, 2-4: peractisque operibus ipsius alter rex orietur e Syria malo spiritu
genitus eversor ac perditor generis humani, qui reliquias illius prioris mali cum ipso simul deleat. hic pugnabit
adversus prophetam dei et vincet et interficiet eum et insepultum iacere patietur, sed post diem tertium
reuiuescet atque inspectantibus et mirantibus cunctis rapietur in caelum.

74 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 4: rex vero ille taeterrimus erit quidem et ipse, sed
mendaciorum propheta, et se ipsum constituet ac vocabit deum, se coli iubebit ut dei filium. et dabitur ei
potestas,ut faciat signa et prodigia, quibus visis invetiat homines, ut adorent eum.

795 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 5-11: quibus miraculis etiam sapientium plurimi adlicientur ab
eo. tunc eruere templum dei conabitur et iustum populum persequetur et erit pressura et contritio qualis
numquam fuit a principio mundi. quicumque crediderint atque accesserint ei, signabuntur ab eo tamquam
pecudes, qui autem recusauerint notam eius, aut in montes fugient aut comprehensi exquisitis cruciatibus
necabuntur. idem iustos homines obvoluet libris prophetarum atque ita cremabit. et dabitur ei desolare orbem
terrae mensibus quadraginta duobus. id erit tempus, quo iustitia proicietur et innocentia odio erit, quo mali

179



pomocy ,,wielkiego krola” zestanego z nieba, ktoéry wyniszczy wroga i obali jego wladze: et
exaudiet eos deus et mittet regem magnum de caelo, qui eos eripiat ac liberet omnesque

1%, Apologeta wspomina rowniez o jego zwycieskiej walce z

impios ferro ignique disperda
poprzednim krolem — Antychrystem, majacym ulec dopiero po czwartej bitwie”.
Sprawiedliwi, poczatkowo kryjacy si¢ na pustkowiu, zostang obdarzeni mocg anioléw i stang
w szeregach Chrystusa, aby wraz z Nim zniszczy¢ wroga. Pokonani wladcy ziemscy ze
swoim wodzem ukorza sie i zostang ukarani przez nowego krola na ziemi”®. Tozsamo$¢ tej
postaci z poczatku moze wydawac si¢ jasno sprecyzowana, Laktancjusz bowiem wzmiankuje,
ze jest to filius Dei zestany a Patre, co przywodzi na mysl oczywista chrzescijanska
interpretacje’””. Jednak dla poganskiego odbiorcy pojecie to moze nie$é za soba jeszcze inne
skojarzenie, a mianowicie odnosi¢ sie od cesarza, nastepcy Augusta®®. Cho¢ dwa rozdziaty
pozniej dopowiada: hic est enim liberator et iudex et ultor et rex et deus, quem nos Christum

291, to wcigz okreslenia te pozostajg w

vocamus, qui priusquam descendat, hoc signum dabi
polu semantycznym bliskim cesarskiej godnosci. Podobienstwo to pokazuje w dos¢ jasny
sposob, w jaki Laktancjusz projektuje obraz Boga jako absolutnego wtadcy, ktorego
panowanie nie tyle rozcigga si¢ w sposdb duchowy na ziemi poprzez jego Opatrznosé, lecz
takze ta wladza bedzie sprawowana w sposob dostowny i namacalny. Z drugiej strony widaé
do$¢ znaczaca analogi¢ pomiedzy wyzwoleniem sprawiedliwych przez Krola-Chrystusa a
opisem tryumfu chrze$cijanstwa pod przewodnictwem Konstantyna. We wstepie De mortibus

persecutorum mozna odczytac:

bonos hostiliter praedabuntur. non lex aut ordo aut militiae disciplina servabitur, non canos quisquam
reverebitur, non officium pietatis agnoscet, non sexus aut infantiae miserebitur; confundentur omnia et
miscebuntur contra fas, contra iura naturae. ita quasi uno communique latrocinio terra universa vastabitur. cum
haec facta erunt, tum iusti et sectatores veritatis segregabunt se a malis et fugient in solitudines. quo audito
impius inflammatus ira veniet cum exercitu magno et admotis omnibus copiis circumdabit montem in quo iusti
morabuntur, ut eos comprehendat. illi vero ubi se clausos undique atque obsessos viderint, exclamabunt ad
deum voce magna et auxilium caeleste implorabunt.

7% Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 11.

77 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 19, 6: hic est autem qui appellatur Antichristus, sed se ipse
Christum mentietur et contra verum dimicabit et uictus effugiet et bellum saepe renovabit et saepe vincetur,
donec quarto proelio confectis omnibus impiis debellatus et captus tandem scelerum suorum luat poenas.

78 Por. Lactantius, Divinae institutiones V11 19,7-9: sed et ceteri principes ac tyranni, qui contriverunt

orbem, simul cum eo vincti adducentur ad regem, et increpabit eos et coarguet et exprobrabit his facinora
ipsorum et damnabit eos ac meritis cruciatibus tradet. sic extincta malitia et impietate compressa requiescet
orbis, qui per tot saecula subiectus errori ac sceleri nefandam pertulit servitutem.

79 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 18, 3: sed et illud non sine daemonum fraude subtractum, missuiri a
patre tunc filium dei, qui deletis omnibus malis pios liberet.

800 por. H.F. Burton, The Worship of the Roman Emperors, ,Biblical World” 40 (2)/1912, s. 82: ,,When Octavian
by the defeat of his rivals brought the whole Roman world under his sway, he too was universally hailed as a
god. There was doubtless the same mingling of flattery and sincerity in the homage paid to him as in that
accorded to Julius Caesar, and his attitude toward it was much the same as that which had been taken by Caesar.
As the grand-nephew and adoptive son of Julius he used the title Divi Filius in documents and on coins”.

801 Lactantius, Divinae institutiones VII 19, 4.

180



Ecce, deletis omnibus adversariis, restituta per orbem tranquillitate, profligata nuper
ecclesia rursum exurgit et maiore gloria templum dei, quod ab impiis fuerat eversum,
misericordia domini fabricatur. Excitavit enim deus principes qui tyrannorum nefaria et
cruenta imperia resciderunt et humano generi providerunt, ut iam quasi discusso
tristissimi temporis nubilo mentes omnium pax iucunda et serena laetificet. Nunc post
atrac tempestatis violentos turbines placidus aer et optata lux refulsit. Nunc placatus
servorum suorum precibus deus iacentes et afflictos caelesti auxilio sublevavit, nunc
maerentium lacrimas extincta impiorum conspiratione detersit. Qui insultaverant deo,
iacent, qui templum sanctum everterant, ruina maiore ceciderunt, qui iustos

excarnificaverunt, caelestibus plagis et cruciatibus meritis nocentes animas

profuderunt®®.

W obydwu fragmentach narracja skupia si¢ na przedstawieniu naglego przelomu,
nastgpujacego po zwyci¢zeniu niesprawiedliwych rzadoéw. Zasadnicza réznica ogranicza si¢
jedynie do tego, ze w tekscie Divinae institutiones mowa jest o jednym tyranie i jednym
wyzwolicielu, natomiast w De mortibus persecutorum Laktancjusz pisze o ,,dowddcach.
ktérzy zniesli niegodziwe 1 krwawe rzady tyranow”. Konstrukcja wizji apokaliptycznej oraz
biezacej rzeczywisto$ci politycznej tworzy spdjna catos$é, lecz w porzadku historycznym
pozostaje wewnegtrznie sprzeczna. Ogloszenie zlotego wieku Kosciota i ludzkosci, ktérego
swiadkiem jest sam autor, wyklucza nadchodzacy regres moralny 1 polityczny. Co prawda,
tekst stara si¢ podkresla¢, ze wydarzenia te dotkng $wiat dopiero w perspektywie okoto
dwustu lat: quando tamen compleatur haec summa, docent ii, qui de temporibus scripserunt,
colligentes ex litteris sanctis et ex variis historiis, quantus sit numerus annorum ab exordio
mundi. qui licet varient et aliquantum numeri eorum summa dissentiant, omnis tamen
expectatio non amplius quam ducentorum uidetur annorum®®. To przekonanie stawia jednak
caly optymizm Laktancjusza, zwigzany =z trwatoscia reform Konstantyna 1 jego

propagandowym projektem chrzescijanskiego panstwa, pod znakiem zapytania.

Jednym z mozliwych rozwigzan tego ideologicznego impasu moze by¢ propozycja
odczytania wydarzen z siddmej ksiegi Divinae isntitutiones jako swoistej alegorii wydarzen
politycznych, ktéra proponuje Elizabeth DePalma Digeser. Zdaniem amerykanskiej badaczki
caty opis wydarzen z drugiej potowy ksiegi, wykorzystujac apokaliptyczng narracje, staje si¢
opowiescig o wydarzeniach z poczatku IV wieku. Jako przyklad swojej hipotezy Digeser

podaje nieobecny w nowotestamentalnej Apokalipsie epizod z krélem pochodzacym z Syrii,

802 Lactantius, De mortibus persecutorum 1 2-5.
803 Lactantius, Divinae institutiones VII 25, 5.

181



bedacy rzekomo opowiescig o Galeriuszu, na co moglyby wskazywac niektore elementy jego
biografii®®. Zdaniem badaczki takie wykorzystanie apokaliptycznej szaty literackiej nie
byloby nawet niczym niespotykanym, na co wskazuje panujaca poddéwczas teoria wsrod
niechrzescijanskich interpretatorow Pisma Swietego, ze proroctwa zawarte w Ksiedze Daniela
w rzeczywistosci byly komentarzem spisanym przez anonimowego autora w czasach
Antiocha IV®S, Taki poglad miatl powiela¢é na przyklad tekst Porfiriusza Adversus
Christianos, stanowczo za$§ sprzeciwit si¢ takiej interpretacji dopiero Hieronim, piszacy w

ponad sto lat po Laktancjuszu®%¢

. Digeser sugeruje, ze Laktancjusz mogt celowo zasugerowac
takg interpretacj¢ swojego dziela, co thumaczy w ten sposob: ,,it is not unlikely that Lactantius
here has slyly engaged in some ex eventu «prophecy» of his own, aware that his auditors
would know to be alert for contemporary references, as soon as he launched into his
apocalyptic narrative. In this sense, the controversial character of his ideas shows through as
pieces of a puzzle under the veil of eschatological rhetoric”®"’. Najbardziej kontrowersyjna
moze wydawac si¢ jednak proba odczytania tozsamos$ci kréla zeslanego z nieba, ktory w
propozycji amerykanskiej badaczki zostaje zréwnany z Konstantynem. W $wietle takiej
lektury caly tekst zaczyna jawi¢ si¢ nie tylko jako zacigta krytyka ,,jowiszowego™ systemu

tetrarchii®®®, ale jako bardzo $miaty manifest chrzeécijanskiego imperializmu:

804 por. E. D. Digeser, Persecution and the Art of Writing between the Lines: De vita beata, Lactantius, and the

Great Persecution, ,,Revue belge de Philologie et d'Histoire” 92/2014, 5. 175-176: ,,Nevertheless, the deviations
from the Revelation in Lactantius’ account, namely, the rise of the king from Syria, his destruction of his
predecessor, his claim to be the son of a god, and his wonder working, all suggest that this time Lactantius is
using the New Testament to cloak his description of Galerius. In De mortibus persecutorum, Lactantius sees
Galerius as having urged Diocletian to wage the persecution, first by sending for an oracle of Apollo (the
speaking statue) and then by setting fire to the palace and blaming it on the Christians (Mort., 10-11, 14-15). As
Diocletian’s adopted son, Galerius is born of ,,the destroyer of the human race” (referring to the passage from
Daniel, above) and as the Jovian Caesar he is a king ,,

out of Syria,” for he triumphed militarily out of Antioch (Lact., Mort., 9). Moreover, since the edicts of
persecution that Galerius had advocated required the burning of Scripture (Lact., Mort., 12), Lactantius can, in
fact, claim that the second king killed the prophet of God. Finally, the cult of the tetrarchy accounts for the
claims that as Jovius, he was worshipped as the son of a god.

805 Por. tamze, s. 176: ,,Using an ostensibly apocalyptic and prophetic narrative to comment on contemporary
events would not have been at all foreign to Lactantius’ auditors. Indeed, Porphyry’s Against the Christians,
circulating just before the persecution, illustrated how the Book of Daniel — another ostensibly apocalyptic and
prophetic narrative — was a veiled Jewish commentary on the reign of Antiochus IV”.

806 Por. Hieronymus, Commentaria in Danielem 617-618a; PL 25: Contra prophetam Danielem duodecimum
librum scripsit Porphyrius, nolens eum ab ipso, cujus inscriptus est nomine, esse compositum: sed a quodam qui
temporibus Antiochi qui appellatus est Epiphanes, fuerit in Judaea, et non tam Danielem ventura dixisse, quam
illum narrasse praeterita. Denique quidquid usque ad Antiochum dixerit, veram historiam continere: si quid
autem ultra opinatus sit, quia _futura nescierit, esse mentitum.

807 E. D. Digeser, Persecution and the Art of Writing between the Lines: De vita beata, Lactantius, and the Great
Persecution, ,,Revue belge de Philologie et d'Histoire” 92/2014s. 176

808 C. Ocker, Unius Arbitrio Mundum Regi Necesse Est: Lactantius’ Concern for the Preservation of Roman
Society, ,,Vigiliae Christianae” 40 (4)/1986, s. 356: ,,In short, a just society is impossible apart from Christian
monotheism. Two remote historical periods make the connection between religion and justice clear: the
paradisiacal Golden Age at the beginning of history and the millennial Golden Age at the end of history. The

182



No one would be surprised that a Christian, writing in the first decade of the fourth
century would see the two chief tetrarchs as demonic beasts. Lactantius, however, is
doing more than using clever intertextualities to condemn the tetrarchy. Indeed, he is also
using his text to call for revolution, seeing the end of the Empire as the world has known
it and identifying Constantine as the heavenly king, indeed the incarnation of Christ, who

will usher in a new age®®.

Chociaz taka propozycja moze budzi¢ sprzeciw, to warto przyznaé, ze pewna analogia do
biezacych wydarzen moze nasuwac si¢ sama. Wida¢ to cho¢by w apokaliptycznej liczbie
czterdziestu dwoch miesiecy, w trakcie ktorych rozgrywaé sie ma wielkie przesladowanie®!°.
Biorac pod uwage datg rozpoczecia systemowego ucisku chrzescijan z 23 lutego 303 roku za
Dioklecjana oraz powstanie Konstantyna na zachodzie 25 lipca 306 roku, mozna dostrzec, 1z
te dwa wydarzenia oddziela czterdziesci jeden pelnych miesiecy. Wciaz jednak nie rok 306

uznano za kres prze$ladowan, ktdre zakoncza sie dopiero kilka lat pdzniej®!!.

Samo
przekonanie o boskim wybraniu Cesarza do spelnienia szczegolnej roli, widoczne jest bardzo
jasno w omawianym tek$cie oraz w innych dokumentach pisanych z epoki. W jednym z
panegirykéw skierowanych do Konstantyna znajduja si¢ stowa: fte enim tantus ille et
imperator in terris et in caelo deus in primo aetatis suae flore generavitt'?. Tego typu

przekonania nie sugerujg jednak wprost chrzescijanskiego rozumienia, a nawet odwotujg si¢

raczej do dawnej rzymskiej teologii cesarstwa. Jak referuje Hugo Rahner: ,,Konstantyn czut

Golden Age of the poets, according to Lactantius, was literally a time of absolute justice, in which people
recognized the rule of one God. Those were days of social tranquility; there was not even a need for courts of
law. Saturn was the king. Jupiter, his son, was responsible for the ensuing ruination. He illegitimately assumed
his father's rule. Jupiter set an example of impiety to the people, who readily followed and began worshipping
the king as god. In this manner, Roman religion was born and a just society was abandoned. Justice was lost
when the throne was illicitly taken and when monotheism was discontinued. Such problems, Lactantius no doubt
believed, extended into the present among Jupiter's sons in the Tetrarchy”.

809 E.D. Digeser, Persecution and the Art of Writing..., dz. cyt., s. 176-177.

810 Por. Ap 13,2-5: xai 10 Onpiov 6 £idov v Spotov TopPSAAEL, Kai ol Tddec avTol Mg dpKov, Kol TO oTONA aDTOD
®¢ otopo Aéovto. Kol £dmkev avT® O Opdkov TV dvvauy avtod kal tOv Opovov adtod kal éEovoiav
peyaAnv.kal piov €k T®V KeQOUA®V avTod Mg &oeayuévny &ic Bdavatov, kai N mAnyn tod Oavdtov avTod
€0epamendn. kol £0ovpdacdn OAn 1 yi| omicew tod Onpiov,kai mpoocekvvnoay T@® Opdrovtt Gl Edmkev TNV
g€ovoiav 1@ Onpim, kai Tpocekdvnoay @ Onpin Aéyovieg, Tig dpotog @ Onpiw, kol tic dOvartal moiepiicot pet'
avtod;Kail €600n adt® otopo Aakodv peydio kol Proaconpiog, kol £600m avt® éEovoia movfjoarl pijvog
teccepaovta [Kai] 600.

811 Por. E.D. Digeser, Persecution and the Art of Writing ..., dz. cyt., s. 177: ,,As shocking as this may seem to us,
Lactantius’ auditors at Trier would be well primed to recognize Constantine as the heavenly king, indeed the
embodiment of Christ. Two clues in the text signal that Lactantius is pointing to Constantine in this way. First,
although the forty-two month-rule of the evil king comes from Revelation 13:5, in the context of Lactantius’
preceding commentary on the tetrarchs Diocletian and Galerius, this reference points to the precise time that had
elapsed between the onset of the general persecution (23 Feb 303), for which Lactantius consistently blamed
Galerius (Lact., Mort., 11-16), and the rise in the west of Constantine (25 July 306), who is thus cast here as the
«great king from heaven» come «to rescue and to free» the persecuted and «to destroy all the impious with fire
and sword» ” (Inst., VII, 17, 11).

812 Panegiricus Constatino Augusto VII, 4, 23; red. A.Bachrens, Lipsiae 1874.

183



si¢ zupetnie jak dawny Pontifex Maximus 1 jak cesarz ustanowiony wolg Boza, a by byt

widzialnym organem ziemskim Bostwa; jego monarchia jest doczesnym obrazem jedynego,
najwyzszego Boga uniwersalnego”®!®. Konstantyn jako Vicarius Christi®'* rzeczywiscie petni
niejako rol¢ Chrystusa na ziemi, zwtaszcza jako wyzwoliciel, sedzia, msciciel czy krol (hic

est enim liberator et iudex et ultor et rex®'”), jednak przekonanie o jego bostwie (et deus®'®)

nie jest do pogodzenia z wywodem Laktancjusza, surowo potepiajacego wszelkie formy
idolatrii czy statolatrii. Cho¢ trudno w petni zaakceptowac interpretacje zaproponowang przez
Digeser, to wcigz dostrzezenie analogii mi¢dzy Konstantynem a Chrystusem z wizji
apokaliptycznej w narracji literackiej IV wieku wydaje si¢ zasadne Wielu chrze$cijanskich
pisarzy III i IV wieku chetnie postluguje si¢ w odniesieniu do Chrystusa tytulami
zarezerwowanymi w lacinie i grece dla cesarzy®!’. Bardzo wyraznie eksponuje to rowniez
Euzebiusz w Vita Constatini w blizniaczo podobnym opisie pokoju, ktoéry zapanowal po

doj$ciu cesarza do wladzy:

Koi o1 t@v dvocefdv avdpdv Ekmodmv Npuévav kobapoi Aowmdv foav Hiiov avyoi
TUPAVVIKTC duvaoTeing, CLVNITETO T€ Taca Oom Tig Vo Popaiovg étdhyyave poipa, TV
Kot TV Edav E0vav Evovpévav Batép pépetl, uid te Tf Tod movTog Apyl Gomep Tvi
KEQPOAT TO 7OV KOTEKOGUETTO oMU povapyikiic E€ovaiag old mhvtmv NKkodong, Aoumpai
€ QMOTOC gvoePeiog poppopvyal toig mplv Kobnuévolg €v okdt® kol okid OoaviTov
Podpaic TapeTyov MUEPOGS. 0V’ NV TIG ETL TPOTEPOVY UVIUT KAKDV, GITevTood ThvImv TOV
VIKNTIV GVOUVOOVI®V LOVOV TE TOV TOUTOL cmTijpo 00V Oporloyouviev yvopilew. 6 &’
apetiy OeooePeiog mhon Eumpénov viknthg Paciiede (tovtny yop ovTOC OOTY THV
EMMOVVUOV KUPLOTATNY €mmyopiov gbpato T €k Oeod dedopévng avT®d KoTd TAVTOV
ExOp®dV T€ Kol ToAepimV Vikng elveka) v é@av dmerdufove, kol pioy covnuuévny Kot
10 modaov v Popaiov dapynv 0@’ £ovtov €moieito, povopyiog pev éEdpymv Beod
KnpOypatog toig maotl, povapyig 8¢ kol avtog tod Popciov kpdtovg tov cvpmavta
mmdaAlovy®v Plov. aenpntd te mav 0éog TV Tpiv mEeldVIOV TOLG TAVTAG KOKGMV,
Aoumpac O’ émetéAovv £0ptag Ol KoTd mWhoag Emopyiog Kol TOAEG OTjHOL, UEWIDGT TE
TPOCHTOIS dUUACT TE PaUdPOIG Ol TPV KUTNOES AAANAO1G EVEPAETOV, YOpoi &’ avTolg Kol
vuvor Tov mappaciiéa Bedv TpdTIoTA TAVTOV TOVTA 1) ToDTOV £didacKovt, KimETa TOV

KOAAIVIKOV TToAddg T adTod Koopmtdtovg kol Oeo@lhels kaicapag emvaig AoyETolg

813 H. Rahner, Kosciot i paristwo we wezesnym chrzescijanistwie, przet. M. Radozycka, J. Radozycki, Warszawa
1986, s. 55-56.

814 Por. A. von Harnack, Vicarius Dei und Vicarius Christi, ,,Sitzungsberichte der Beliner Akademie der
Wissenschaften, Historisch-philosophische Klasse” 19/927, s. 436.

815 Lactantius, Divinae institutiones VII 19, 4.

816 Tamze.

817 Por. E. Peterson, Chrystus jako imperator, przet. T.M. Myskow, ,Czterdziesci Cztery. Magazyn
Apokaliptyczny” 4/2012, s. 18.

184



gyéparpov, Kok®v T dpvnotio makadv NV kol dvooePeiac dmbong AM0n, mapdviev &

ayoddv AmoLonGIg Kol TPocsTt pEALOVTOV Tpocdokiod!®,

Konstantyn, obwotujac sam siebie ,,zwycigskim krélem” (vikntrig Poaciredc), rozpoczyna
sprawiedliwe rzady, a podstawg ich ma by¢ kult jedynego Boga, obok ktorego cesarz ma zajaé
rowniez posrednie miejsce. Taka koncepcja wtadzy, cho¢ po czesci wykazuje podobienstwo
do dawnych wschodnich despotii, to jednak wydaje sie stanowi¢ unikalny wkiad
chrzedcijanstwa w teologi¢ polityczng Rzymu, domykajacy obraz wiladcy ksztattowany co
najmniej od czaséw Oktawiana Augusta®’®. Nowosé tej wizji dotyczy w szczegolnosci
koncepcji wladcy namaszczonego, wystepujacego jako posrednik miedzy Bogiem a ludem;
cesarz jawi si¢ jako ziemski obraz Najwyzszego, a powierzona mu z gory wiladza zostaje
rozdzielona pomiedzy poddanych i urzgdnikdéw: avt®d pév yap tov &énil mavtov Bedv TV Emi
Yig v Poacirieiov mopacyelv, oOTOV & MUNCEL TOD KPEITTOVOS THS APYRS TOG KaTd HEPOG
aOTOIg EMITPEYL SIOIKNGELS, TAVTOG YE UV TA PEYAA® POCIAET KATA Kopov TOS €00VVAG TV
TPOTTOUEVOV VPEEEY. TODTA CLVEYDG OlEPOPTVPETO, ToDO’ VITEPipVNOKE, TOVTOV S1046KAAOG

820 W tego rodzaju ujeciu zaciera sie granica pomiedzy osoba wladcy a osoba Chrystusa,

nv

co w wymiarze konfesyjnym i katechetycznym mogto prowadzié¢ do powaznych trudnoéci®?!.
Szczegodlnie istotny wydaje si¢ rowniez fakt, ze brak jednolicie sprecyzowanej doktryny
chrystologicznej 1 trynitarnej w Kosciele przed 325 rokiem, jak i1 panujacy po nim kryzys
arianski, nie pomagaly w wytworzeniu ortodoksyjnego stanowiska na linii religii i wtadzy®*.

Tego rodzaju podzial, odnoszony do omawianej epoki, z konieczno$ci musi zosta¢ uznany za

818 Eusebius, Vita Constatini 11 19.

819 Por. E. Peterson, Monoteizm jako problem polityczny, przet. J. Duraj, ,,Res Publica Nowa”, nr 20/2012, s. 54:
,Mamy zatem do czynienia z nierozerwalnym zwiazkiem trzech pojeé: Imperium Rzymskie, pokoj, monoteizm.
Dochodzi do tego wszakze czwarty element: monarchia cesarza rzymskiego. Jedyny ziemski monarcha - dla
Euzebiusza jest nim tylko i wylacznie Konstantyn I Wielki - koresponduje z jedyna monarchig boza w niebie.
Przy calym wptywie antycznej filozofii i retoryki na Euzebiusza nie nalezy zapomina¢ o tym, ze calo$ciowa
koncepcja powiazania wspomnianych czterech elementéw - imperium, pokoju, monoteizmu oraz monarchii - to
konstrukcja stworzona przez chrzescijan”.

820 Eusebius, Vita Constatini, IV, 29.

821 Por. H. Drake, The emperor as a 'Man of God': The impact of Constantine the great's: Conversion on roman
ideas of kingship, ,Historia” 35 (1)/2016, s. 1-17; A. Momigliano, How Roman Emperors became Gods,
~<American Scholar” 55 (2)/1986, s. 181-193.

822 Por. O. Kashchuk, The attitude of the pro-Arian bishops towards the emperor in the period of reception of the
Nicene Christology (325-381), ,,Vox Patrum” 34 (61)/2014, s. 137: ,,The Nicene Council did not put an end to
the Arian polemic. After the Council there came a long period of the struggle for reception of the Nicene
Christology. Half a century after Nicaea was a period necessary for the whole reception of a new rational
language in theology . In this period the episcopacy of the Eastern Church was divided into different groups. As
a result, such a division caused the groups’ fight with each other. Soon, the controversy became a subject of
interest for the Emperor since it was perceived as a threat for the imperial unity. For this reason, the custom of
the Emperor to intervene in the ecclesiastical affairs, which arose as a result of legalization of the Christianity,
began to increase even in the area of doctrine. Such situation evoked a reaction of bishops and became an
opportunity for defining the role of the Emperor in the Church. There are two main standpoints in this regard in
the fourth century: one of the pro-Arian bishops and the other of the anti-Arian bishops”.

185



anachroniczny, poniewaz catkowite rozdzielenie sfery duchowej 1 §wieckiej jako postulat,
niefunkcjonujacy wecale na gruncie starozytnym®?®, uksztattuje sie dopiero wiele stuleci
pozniej®?*. Ze wzgledu na ztozonosé teologicznego statusu wladzy cesarskiej na Wschodzie i
konflikt pomiedzy wiladza duchowng a S$wiecka na Zachodzie, zagadnienie to zostaje
pomini¢te w niniejszym opracowaniu, aby nie oddalac¢ si¢ od tematu zalezno$ci miedzy mysla

Laktancjusza a programem politycznym Konstantyna.

Pomimo badawczej atrakcyjnos$ci zawartej w interpretacji ,,boskiego kréla” z siodmej
ksiegi  Divinae institutiones, konieczne wydaje si¢ uwzglednienie argumentow
przemawiajacych za innym rozumieniem stanowiska Laktancjusza. Przykladem bardziej
zachowawczego odczytania tego fragmentu pozostaje stanowisko Christophera Ockera,
wedlug ktorego autor wyraznie oddziela panstwo ziemskie od zapowiedzianego krolestwa

mesjanskiego:

We may now understand Lactantius’ claims for the social significance of Christianity. The
Christian religion, he argued, is the only means of justice in the time between the aetates
aureae. Christians possess justice because they submit themselves to the one true Ruler of
the world. In effect, Lactantius taught that God was the only actual ruler; Christians were
the only people who acknowledged his sovereignty. Consequently, the Christians could
experience a semblance (species) of the ,,golden time” (aureum tempus).And furthermore,
contemporary society could find justice only by means of adherence to the Christian
religion. Nevertheless, a Christian empire would not be the Golden Age which will come
by divine fiat. It would be a society functioning according to the apparatus of the Roman

imperium®®.

W takim ujeciu tego zagadnienia, pochwale pokoju Konstantyna i jego panstwa mozna
rozumie¢ jako przejaw retorycznej przesady 1 epideiktycznej topiki przynaleznej do tego typu
laudacji. Aczkolwiek optymizm zwigzany z nadej$ciem wiladzy przychylnej przesladowanym
dotychczas chrzescijanom mozna odczytac¢ jako wyraz nadziei na stworzenie sprawiedliwego
panstwa bez interwencji samego Boga w histori¢. Z calag pewnoscig interpretacja taka nie

odrzuca politycznej refleksji, a nawet moze stanowi¢ przyczynek do wczesnochrzescijanskich

823 Zob. R.W. Lovin, Authority, Legitimacy and Sovereignty: Religion and Politics in the Roman Empire before
Constantine, ,,Studies in Christian Ethics” 29 (2)/2016, s. 190-203; P. Kragelund, Dreams, Religion and Politics
in Republican Rome, ,Historia: Zeitschrift fiir Alte Geschichte” 50 (1)/1974, s. 53-95; E. Rawson, Religion and
Politics in the Late Second Century B. C. at Rome, ,,Pheonix” 28 (2)/1974, s.193-212; R.M. Grant, Religion and
Politics at the Council at Nicaea, ,,The Journal of Religion” 55(1)/1975, s. 1-12;

824 Zob. M. Cladis, Religion, Secularism, and Democratic Culture, ,,The Good Society” 19 (2)/2010, s.22-29;
R. Bizzocchi, Church, Religion, and State in the Early Modern Period, ,,The Journal of Modern History”
63/1995, s. 152-165.

825 C. Ocker, Unius Arbitrio Mundum Regi Necesse Est... dz. cyt., s. 357.

186



rozwazan nad projektem tymczasowego panstwa opartego na chrzescijanskich fundamentach,
ktérego praworzadno§¢ moze mie¢ decydujacy wplyw na odsuniecie wydarzen
eschatologicznych. Takie rozumienie potwierdza fragment z przedostatniego rozdzialu
siodmej ksiggi, gdzie Laktancjusz podejmuje ten temat bezposrednio: illa, illa est civitas quae
adhuc sustentat omnia, precandusque nobis et adorandus est deus caeli, si tamen statuta eius
et placita differri possunt, ne citius quam putamus tyrannus ille abominabilis veniat, qui
tantum facinus moliatur ac lumen illud effodiat, cuius interitu mundus ipse lapsurus est>*®.
Owa civitas, stanowi oczywiscie panstwo rzymskie, odgrywajace w tym miejscu o rolg,
okreslang przez $w. Pawel mianem «ateydv, a wigc sity powstrzymujacej nadejscie

Antychrysta i wypehienie si¢ historii®?’

. Moze wigc znaczenie Rzymu za Konstantyna, wcale
nie zostaje umniejszone w sytuacji, gdy nie zostaje on wprost utozsamiony z mesjanskim
krolestwem Apokalipsy, a jego Sciste dostosowanie do wymogdéw Boskiej nauki ma
decydujacy wplyw na bieg wydarzen. Szczegdlnie istotna wydaje si¢ funkcja zmiany
ustawodawstwa, ktora popchnie ludzkos¢ do zupeinej odnowy. Tak jak w mitologizowanej
opowiesci z piatej ksiggi Divinae institutiones roztam wsrdd ludzkosci zostat dokonany przez
niesprawiedliwos$¢ Jowisza, tak przyktad sprawiedliwos$ci idacy od dobrego krola moze scali¢

utracong jedno$¢ — unitas humanitatiss*®,

Tus et lex Dei

Zagadnienia zwigzane z teorig polityczng i panstwowa pojawiaja si¢ u Laktancjusza jedynie
fragmentarycznie, jednak na podstawie pozostawionych wskazéwek oraz domniemanego
wplywu na elity mozliwe jest odtworzenie ich podstawowych zalozen. U jej podstaw bedzie
zawsze stat projekt fuzji Romanitas w jej klasycznym cesarskim ksztalcie z christianitas

pojeta jako Dei [lex®®.

W literaturze przedmiotu niejednokrotnie pomijano wkiad
afrykanskiego autora w rozwdj mysli politycznej, marginalizujgc jego znaczenie z powodu
niedoskonalo$ci w innych obszarach jego tworczoéci®*®. Czesé wspodtczesnych analiz nie tylko
stara si¢ przywroci¢ Laktancjuszowi nalezne miejsce wsrod pisarzy chrzescijanskich
tacinskiego kregu kulturowego, lecz takze sugeruje, ze jego wplyw na powstanie

chrzescijanskiego imperium nie ograniczat si¢ jedynie do sfery idei. Tezg takg proponowata

826 Lactantius, Divinae institutiones VII 25, 8.

827 Por. C.E. Powell, The Identity of the ‘Restrainer’ in 2 Thessalonians 2:6-7, ,Bibliotheca Sacra” 154
(616)/1997, s. 320-332.

828 Takie pojecie nie pada wprost u Laktancjusza, ale ma sens w kontek$cie wywodu.

829 Por. Lactantius, Divinae institutiones 1 5, 21.

830 Zob. E. Gilson, Metamorfozy Parnstwa Bozego, przet. A. Kury$, Warszawa 2020; por. E. Gilson, Historia
filozofii chrzescijanskiej w wiekach srednich, przet. S. Zalewski, Warszawa, 1987, s. 49.

187



na poczatku XXI wieku wspomniana juz badaczka Elizabeth DePalma Digeser®*!, natomiast

w polskich badaniach wysunat ja Bartosz Zalewski®*?

. Warto rozwazy¢, jaka funkcje pehni
panstwo w mysli Laktancjusza, na czym polega jego polityczny ideal i w jakim stopniu mégt
on mie¢ realny wpltyw na realizacje tego projektu, a takze w jaki sposéb zagadnienie to taczy

si¢ z ideg humanitas, osiggajac w tym wymiarze swoj punkt kulminacyjny.

Realia zycia 1 tworczosci Laktancjusza, tak bardzo zmienne w swoich nastepstwach,
pozwalajg domysli¢ sie, jak skomplikowang droge musial przejs¢ cztowiek, ktoéry po pelnym
sukcesow zyciu, w bardzo dojrzalym zyciu stracit wszystko i1 popadl w skrajng nedzg, aby na
staro$¢ uzyskac pozycje¢ i uznanie, jakich nie miat dotad wczesniej. Autor przebyt te droge nie
tylko w sensie geograficznym, poniewaz, jak wynika z dostepnych informacji biograficznych,
zyl kolejno w Afryce Polnocnej, Azji Mniejszej 1 Galii, lecz takze w sensie duchowym — od
bogatego poganina przez ubogiego chrzescijanina az po nauczyciela i doradce na cesarskim
dworze. Oczywiscie brak danych nie pozwala na doktadniejsze zaglebienie si¢ w te¢ historig,
lecz na podstawie szczatkowych informacji mozna odstoni¢ prawie niedostrzegalng
dzialalno$¢ podeszltego w latach apologety na polu politycznym, w szczegdlnosci za$

prawnym.

Wsrod badaczy historii prawa rzymskiego, co najmniej od czaséw nowozytnych,
czego przyktadem byt lacobus Gothofredus, istnialo przekonanie, Zze czg¢§¢ dokumentow
sygnowanych imieniem Konstantyna nie poziomie redakcji nie pochodzita od wyznaczonych
na t¢ funkcje kancelistow piastujgcych urzad nazwany questor sacrii palatii, lecz od
cztonkow hierarchii ko$cielnej®*. Teze te stara sie podtrzymaé wspdtczesny badacz Edoardo
Volterra na podstawie analizy stylistycznej dokumentow®, jak komentuje to Bartosz
Zalewski: ,,.Do tezy tej nalezy odnie$¢ si¢ z aprobata, z tym jednak zastrzezeniem, ze sa
podstawy do tego, by przypuszczaé, iz autorem niektorych konstytucji sygnowanych
imieniem Konstantyna byl roéwniez Laktancjusz, niebgdacy cztonkiem hierarchii

duchownej”83>.

Zanim omowione zostang konkretne dokumenty, warto przyjrze¢ si¢ refleksji samego

Laktancjusza na temat prawa stanowionego oraz inspiracji z nim zwigzanych. Znaczna liczba

81 Zob. E.D. Digeser, The Making of a Christian Empire..., dz. cyt.

832 Zob. B. Zalewski, Humanitas w ustawodawstwie Konstantyna Wielkiego. Religia — Polityka — Prawo, Lublin
2021.

833 Por. tamze, s. 28.

834 Zob. E. Volterra, Intorno ad alcune costituzioni di Constantino, ,,Accademia Nazionale dei Lincei” 13/1958,
s. 61-89.

85 B. Zalewski, Humanitas. .., dz. cyt., s. 28.

188



zapozyczen z terminologii prawniczej w pismach autora sugeruje silne przesigknigcie jego

836

mysli ta wlasnie dziedzing: zwroty takie jak infirmitas sexus®® w odniesieniu do kobiet,

zwrotu pro viri portionem®” w kontekscie udziatu wtadcow i zarzadcow prowincji w boskiej

wladzy czy okreslenie vi et hominibus armatis®*®

W opisie uzurpacji Jowisza — odnoszace si¢
do formuly interdictum de vi armata — dowodza jego znajomosci jurysprudencji®*. Rowniez
w samym wywodzie, podobnie jak Tertulian®*®, nawigzal do procedury dochodzenia
sadowego. Jej fundamentalng zasada miato by¢ prawo do obrony: Nam si sacrilegis
et proditoribus et veneficis potestas defendendi sui datur, nec praedemnari quemquam

incognita causa licet®"!

. Podobnie postepuje w opisie Boga rozumianego jako dominus [...]
qui regit, qui habet vitae ac necis veram et perpetuam potestatem — widoczne w tym
fragmencie podobienstwo do opisu kompetencji, ktore w rodzinie ma paterfamilias — qui in
domo dominium habet®*. Poréwnanie to jednak ujawnia szereg probleméw i zloZono$¢
zZwigzang z uzyciem termindw stosowanych przez jurystow do nowego sensu duchowego

ukazywanego przez apologete, cho¢ wydaje sie to zasadne w projekcie podejmowanym przez

Laktancjusza®®.

836 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 13, 3; V 13, 14.

837 Por. Lactantius, Divinae institutiones 11 7, 2.

838 Por. Lactantius, Divinae intitutiones V 6, 6.

839 Por. A. Debinski, Problematyka prawna w Divinae institutiones Laktancjusza, ,,Roczniki Nauk Prawnych”
7/1997, s. 142-143.

840 por. Tertullianus, Apologeticum 1 1-3: 1: Si non licet vobis, Romani imperii antistites, in aperto et edito, in
ipso fere vertice civitatis praesidentibus ad iudicandum palam dispicere et coram examinare, quid sit liquido in
causa Christianorum, si ad hanc solam speciem auctoritas vestra de iustitiae diligentia in publico aut timet aut
erubescit inquirere, si denique, quod proxime accidit, domesticis iudiciis nimis operata infestatio sectae huius
obstrvit defensioni: liceat veritati vel occulta via tacitarum litterarum ad aures vestras pervenire. Nihil de causa
sua deprecatur, quia nec de condicione miratur. Scit se peregrinam in terris agere, inter extraneos facile
inimicos invenire, ceterum genus, sedem, spem, gratiam, dignitatem in caelis habere. Unum gestit interdum, ne
ignorata damnetur.Quid hic deperit legibus in suo regno dominantibus, si audiatur? An hoc magis gloriabitur
potestas earum, quo etiam auditam damnabunt veritatem? Ceterum inauditam si damnent, praeter invidiam
inigvitatis etiam suspicionem merebuntur alicuius conscientiae, nolentes audire, quod auditum damnare non
possint.

841 Lactantius, Divinae institutiones V 1, 2.

82 D. 50, 16, 195, 2; Corpus luris Civilis, t. 1: Digesta, rec. Th. Mommsen, retract. P. Kriiger, Berolini 1870.

843 C.P. Pinel, The Survival of the Classical Idea of Justice in Lactantius’ Work, ,,Studia Patristica” 80 (6)/2017,
s. 177: ,,The use of an analogy between God and the paterfamilias is not something new but the way Lactantius
uses the term is astonishing. It is very surprising to find that when Lactantius says God is a paterfamilias, he
sometimes has in mind the old conception that belongs to the archaic period of Roman law while at other times
he has in mind the new one that belongs to the post-classical period. Sometimes he even combines both. Why
does he apply the title of paterfamilias to God in this way? Is he not afraid of his audience judging this use of the
term as anachronistic? This use can neither be due to chance nor to lack of knowledge but is rather due to
theological will. He does it because it is useful and appropriate for him when explaining his thoughts about God
to pagan Romans. The idea of the father who has power over the life of his children, the father who rules, who
commands and must be obeyed as soon as he gives an order, is very important to sustain his idea of justice”.

189



Pomimo inspiracji zaczerpnigtych z prawa rzymskiego, zwlaszcza z pism Ulpiana®*,

oraz z filozofii, szczegdlnie Cycerona®®, chrzescijanski mysliciel jednoznacznie odrzuca
utilitas jako fundament porozumienia w sprawach publicznych i prywatnych®*®. Zauwazalne
jest to wyraznie w omowionym w poprzednim rozdziale fragmencie dotyczacym etycznego
wymiaru humanitas, gdzie autor zwracal si¢ do Cycerona stowami: quae cum sint paria
natura cum illis casibus fortvitis et unam eandemque humanitatem desiderent, tamen illa
discernunt, quia non re ipsa vera, sed utilitate praesenti omnia metiuntur®’, a takze: hic, hic,
Marce Tulli, aberrasti a vera iustitia eamque uno verbo sustulisti, cum pietatiset humanitatis
officia utilitate metitus es®*®. Zarzut Laktancjusza kierowany jest w tym miejscu jednak
znacznie glebiej niz tylko wobec stow rzymskiego filozofa, a dotyczy samej istoty
rzymskiego prawa w dziedzinie prywatnej, co widaé we wstepie Institutiones Justyniana
wykorzystujagcym tekst Ulpiana: luris praecepta sunt haec: honeste vivere, alterum non
laedere, suum cuique tribuere. Huius studii duae sunt positiones, publicum et privatum.
publicum ius est quod ad statum rei Romanae spectat, privatum quod ad singulorum
utilitatem pertinet®”. Zroéwnanie utilitas z egoizmem moze obecnie wydawaé si¢ przesadne,
zwlaszcza 7ze prawo prywatne stuzy ochronie intereséw jednostki, jednak u Laktancjusza
zrébwnanie to dotyczy archaicznych form roszczen 1 subtelno$ci interpretacyjnych

prowadzacych do wypaczenia pojecia sprawiedliwosci®?, co podkresla Bartosz Zalewski:

Znajacy dzieto Ulpiana apologeta postrzegal prawo stanowione (pozytywne) poprzez
kryterium korzy$ci, uwazajac je za emanacj¢ egoistycznych interesdw poszczegdlnych
ludow, nie za$ za normy urzeczywistniajagce uniwersalne nakazy sprawiedliwosci.

Pozwala to postawi¢ teze, iz w pogladach Laktancjusza dziatania ludzkie — zaréwno

844 Por. Lactantius, Divinae isntitutiones V 11, 19.

845 Por. Cicero, De officiis 1, 88.

846 B, Zalewski, Humanitas...dz. cyt, s. 81-82: ,Negatywne nastawienie Laktancjusza do utilitas wynikaé tez
moze z niecheci do prawa S$wieckiego w ogole. Antoni Debinski wskazat, ze jakkolwiek Laktancjusz
niewatpliwie znat dzieta rzymskich jurystéw, to odnosit si¢ do przedstawicieli rzymskich elit prawniczych i ich
tworczosci z duzg niechecia. Jak wspominiano, formalnym wzorem dla Laktancjusza byly m.in. Institutiones
Ulpiana, ktory na wstepie odnosit si¢ do pojecia utilitas, stanowiacego kryterium podziatu prawa na publiczne i
prywatne. Znajacy dzieto Ulpiana apologeta postrzegal prawo stanowione (pozytywne) poprzez kryterium
korzysci, uwazajac za emanacj¢ egoistycznych interesow poszczegélnych ludow, nie za§ za normy
urzeczywistniajace uniwersalne nakazy sprawiedliwosci. Pozwala to postawic teze, iz w pogladach Laktancjusza
dziatanie ludzkie — zaréwno indywidualne, jak i podejmowane wspodlnotowo — moga by¢ uznane za dobre i
sluszne jedynie wowczas, gdy wynikajg z czci Boga oraz pobudek altruistycznych”.

847 Lactantius, Divinae institutiones V1 11, 6.

848 Lactantius, Divinae institutiones V111, 12.

849 Tustinianus, Institutiones 1, 1; Corpus Iuris Civilis, t. 1: Institutiones, rec. P. Kriiger, Berolini 1872.

830 Lactantius, Divinae institutiones 1, 1, 12: Et si quidem prudentes et arbitri aequitatis institutiones iuris civilis
conpositas ediderunt, [,..j in quibus non de stillicidiis aut aquis arcendis aut de manu conserenda,

sed de spe, de vita, de salute, de inmortalitate, de Deo loquemur.

190



indywidualne, jak i podejmowane wspdlnotowo — mogg by¢ uznane dobre i stuszne

jedynie wowczas, gdy wynikajg z czci Boga oraz pobudek altruistycznych®!,

W tekscie Divinae institutiones dostrzega si¢ nawet nieche¢ do postaci rzymskiego jurysty,
apologeta bowiem uznaje go za winnego zebrania wszystkich reskryptow cesarskich, na
podstawie ktorych wymierzone zostaly oskarzenia przeciwko chrzescijanom: Domitius de
officio proconsulis libro septimo, recripta principum nefaria collegit, ut doceret quibus poenis
adfici oporteret eos qui se cultores dei confiteremur®>. Postrzegat go wiec jako uczestnika
bezboznej 1 niesprawiedliwej polityki, cho¢, co ciekawe, mozliwe, ze inspiracje tworczoscig
Ulpiana maja rowniez pozytywna stron¢ 1 to wlasnie od niego najprawdopodobniej

833 pierwotnie odnoszacy sie do prawa spotki

Laktancjusz zapozycza termin ius fraternitatis
zakazujacego krzywdzenia partnerdéw, zwlaszcza poprzez dziatania prowadzace do ich
niewyptacalnosci: Verum est quod Sabino videtur, etiamsi non universorum bonorum socii
sunt, sed unius rei, attamen in id quod facere possunt quodve dolo malo fecerint quo minus
possint, condemnari oportere. Hoc enim summam rationem habet, cum societas ius
quodammodo fraternitatis in se habeat®>*. Pomimo pewnych nieécistoéci zwigzanych z
zachowanym tekstem Ulpiana, ktory przetrwat dzigki kompilatorom Justyniana, oraz brakiem
dalszego wywodu, mozna si¢ domysla¢, ze prawo to stawalo po stronie stabszej ze stron, aby
uniknaé jej bankructwa i wystawienia jej majatku na licytacje®>. Cel i przedmiot tego prawa
dotyczyl wzajemnego zobowigzania miedzy stronami. Chociaz S$ciste pojgcia prawne
przenikaty niekiedy do potocznej faciny, tracac swoj legalistyczny kontekst, to jednak

uzywane przez Laktancjusza pojgcie co do zasady pozostaje w zwigzku z prawng

interpretacjg®>®. Dla Afrykanczyka jednak pojecie to zostaje znacznie rozszerzone, tak ze

81 B. Zalewski, Humanitas ...,dz. cyt., s. 81-82.

852 Lactantius, Divinae institutiones V 11, 19.

853 Lactantius, Divinae institutiones V 22, 7-8.

84D, 17,2,63.

855 Por. C.P. Pinel, The Ulpianian Libri ad edictum on the Shelf of Legal Books in Lactantius’ Library? The
Evidence of lus fraternitatis, ,,Studia Patristica” 127 (24)/2019, s. 205: ,,We know that it was a special type of
taxatio that invited the judge to fix his judgement inside the limits of the true possibilities of fulfilment the
condemned debtor had. By doing so, the debtor would be able to pay his condemnation and he would avoid the
execution of the judgement through a procedure of insolvency that would imply the seizure and auctioning of his
property (bonorum venditio). As in this case, he would incur a situation of infamia, which means that he would
suffer from civil, political and legal limitations what would constitute a social stigma”.

856 Por. tamze, s. 206: ,, After this approach to the meaning of ius fraternitatis in its occurrence in the Ulpianian
text, it is necessary to wonder whether this legal meaning meets somehow the Lactantian use of the term. A
positive answer is mandatory to sustain the affirmation that Lactantius probably red Ulpian. It has to be said that
the meaning of ius fraternitatis is, in this sense, fully coherent with the sense of the Lactantian text, which
explains that a fair and wise man is the one who does not cause any harm to another. The dimension of not
asking for more than what it is possible to give which is the meaning of ius fraternitatis according to Ulpian’s
text, is somehow present in the Lactantian work as well. When Lactantius explains the need for performing pious
acts, namely because of humanitas, and faces the reluctance of somebody who will be afraid of losing all his

191



obejmuje wszelkie interakcje migedzy ludzmi, a do tego wymiennie stosuje termin ius

fraternitatis z pojeciem ius humanitatis:

lIustus vero ac sapiens quia illa omnia humana, ut est a Laelio dictum, sua bona divina
iudicat, nec alienum quicquam concupiscit, ne quem contra ius humanitatis laedat
omnino, nec ullam potentiam honoremve desiderat, ne cui faciat iniuriam — scit enim
cunctos ab eodem deo et eadem condicione generatos iure fraternitatis esse coniunctos —,
sed et suo contentus et paruo, quia fragilitatis suae memor, non amplius quaerit quam
unde vitam sustentet, et ex eo ipso quod habuerit inpertit etiam non habenti, quia pius est;

pietas autem summa virtus est®’.

Niewykluczone tez, ze oprocz samego Ulpiana Laktancjusz inspirowal si¢ uzyciem tego
pojecia w tekscie De cultu feminarum Tertuliana, gdzie autor pisal: Ancillae Dei vivi,
conservae et sorores meae, quo iure deputor vobiscum, postremissimus omnium quidem, eo
iure conmservitii et fraternitatis audeo ad vos verba ista facere, non utique affectationi sed

affectioni procurans in causa vestrae salutis®®

. W tym miejscu jednak traci ono $cisty
konotacje prawng i1 jak wida¢ odnosi si¢ wytacznie do bliskich oséb wyznajacych t¢ samag

chrzedcijanska religie®®®, u Laktancjusza za$ oznacza przyrodzone prawo catej ludzkosci.

Omawiany szkic teologii prawa u apologety mozna stresci¢ w dwoch pojeciach: pietas 1

aequitas, na nich to opiera si¢ cata sprawiedliwo$¢ w wykladni Divinae institutiones®®.

property, he states (Inst. VI 12, 3824): ‘If you alone are not enovgh to do great works, do your best to practice
justice (...)’. Therefore, the limit of what is possible is also accepted by Lactantius as a minor evil, which is also
shown in his advice to the rich man of perhaps not spending more, but spending the same amount he used to, but
in a better way: charities rather than amusements (/nst. VI 12, 3925)”.

857 Lactantius, Divinae institutiones V 22, 7-8.

88 Tertulianus, De cultu feminarum 11 1, 1; red. A. Kroymann, (CCL 1), Turnhout 1954.

859 Por. C.P. Pinel, The Ulpianian..., dz. cyt., s. 202-203: ,,Tertullian uses the expression to refer to a fraternal
relationship with the women he is talking to, with which he also shares the condition of being a slave
(conservitii). Despite having, obviously, a legal meaning (as ‘having the right to say something to you’), it is
very improbable that the sense in which he employs ius fraternitatis is a technical one. It could be equated
instead to a sort of familiarity or confidence between relatives, which allows them to be honest and blunt in
talking to each other. It is, according to Tertullian, the same kind of frankness existing among co-slaves. But
there is not such a thing as a right of co-slavery in Roman Law, because relationships between slaves, such as in
the case of contubernium, the stable union between slaves, always remain non recognised by law because they
belong to an infra-legal level. Therefore, we can state that in this case, the expression is not used in a technical
sense, as it is known as ius fraternitatis in Roman Law. Instead it is a good example of how legal language can
appear in a different field by the particular use of an author, still keeping some legal connotations but undressed
of its most precise and technical content. Moreover, Tertullian’s legal education determines an abundance and a
taste for legal terms in his works,20 which are often used for theological purposes. Nevertheless (or, better said,
namely because of this), it is necessary to be cautious in assessing the expression, since not always does the use
of a legal term include a purely technical legal meaning”.

860 Por. Lactantius, Divinae institutions V 14, 9: lustitia quamvis omnes simul virtutes amplectatur, tamen duae
sunt omnium principales quae ab ea divelli separarique non possunt, pietas et aequitas. Nam fides Temperantia
probitas innocentia integritas et cetera eiusmodi vel natura vel institutis parentum possunt esse in iis hominibus
qui iustitiam nesciunt, sicuti semper fuerunt: nam Romani veteres, qui iustitia gloriari solebant, iis utique
virtutibus gloriabantur quae, ut dixi, proficisci a iustitia possunt et ab ipso fonte secerni.

192



Obydwa odnoszg si¢ do kategorii powinnosci (officium) pierwsze wzgledem Boga, drugie
wobec ludzi. Chociaz s3 one $cisle ze soba powigzane, to dla niniejszego wywodu
najistotniejsze bedzie przyjrzenie si¢ rozumieniu aequitas, ktoéra dotyczyta horyzontalnego,
a wigc spolecznego i doczesnego wymiaru rzeczywistosci. Pojecie to oznaczato w tradycji
rzymskiej to co stuszne i bylo nieraz przeciwstawiane surowej literze prawa®®!, a
przynajmniej miato takie znaczenie w czasach Laktancjusza, co potwierdza uzycie tego
terminu w jednym z dokumentéw Konstantyna z 314 roku: Placuit in omnibus rebus
praecipuam esse iustitiae aequitatis, quam stricti iuris rationem®®*. Nie sposob ograniczy¢é
pojecia aequitas wylacznie do rownos$ci wobec prawa; jego znaczenie poszerza si¢, obejmujac
takze tagodzenie formalizmu procesowego i uwzglednianie okolicznosci indywidualnych, o
czym $wiadcza maksymy: In omnibus quidem, maxime tamen in iure, aequitas spectanda
est®®® czy pozniejsza formula Aequitas praefertur rigori®®*. Ciekawa jest w tym kontekécie
uwaga Seneki z tragedii Medea: Qui statvit aliquid parte inaudita altera, aequum licet

8%, W pismach Laktancjusza aequitas oznacza nie tylko wsp6lng

Statuerit, haud aequus fui
odpowiedzialnos¢, ale i podmiotowos¢ rodzaju ludzkiego wobec prawa przyrodzonego,
nakazujacego odejscie od porzadku zewngtrznego na rzecz duchowego. Przyrodzona rownos¢
1 godno$¢ nie moga, zdaniem Laktancjusza, stanowi¢ podstawy do rewolucyjnych zmian w
wymiarze spotecznym. Gani on projekt Platona, majacy na celu zbudowanie sprawiedliwego
panstwa w oparciu o odgorne zmiany spoleczne, zwlaszcza te, ktore godza w utrwalone
spotecznie instytucje: qui ergo vult homines adaequare, non matrimonia, non opes subtrahere
debet, sed adrogantiam superbiam tumorem, ut illi potentes et elati pares esse se etiam

mendicissimis sciant. detracta enim divitibus insolentia et inigvitate nihil intererit, utrumne

alii divites, alii pauperes sint, cum animi pares fuerint, quod efficere nulla res alia praeter

861 Por. M. Kurylowicz, Wokét pojecia aequitas w prawie rzymskim, ,,Studia Iuridica Lublinensia” 15/2011, s.
18: ,,Stosunek do prawa byt zmienny. Niekiedy uwazano, ze aequitas znajduje wsparcie w stanowionym prawie
— tak np. u Cycerona prawo (ius civile) okres§lone jest jako stuszno$¢ prawnie ustanowiona (aequitas constituta —
Topica 9). Uznawano réwniez aequitas za wyraz prawa natury obok prawa stanowionego albo tez wykazywano
rozdzwigk migdzy nimi, zwlaszcza wobec formalistycznego i sztywnego ius civile. Potwierdza si¢ tutaj
wskazana na wstepie wieloznaczno§¢ w rozumieniu aequitas i trudno$¢ czy niemozliwos$¢ ustalenia jednolitego
pojecia, bo takiej jednoznacznej tresci aequitas w zrodtach prawa rzymskiego nie miata. W literaturze wyréznia
si¢ zasadniczo trzy glowne znaczenia aequitas. W pierwszym jest to wskazana juz réwnowaga, rowne
wywazanie racji w sporach, a takze rowne traktowanie wszystkich 0sob wzgledem prawa i przyznanie kazdemu
suum cuique (Ulpianus D. 1. 1. 10 pr.-1), aczkolwiek z zachowaniem milczaco 6wczesnych roznic klasowych i
stanowych. Ale tez stoi aequitas przed prawem, poniewaz przede wszystkim oczekiwana jest stusznos¢, ktora
prawo ma realizowac, co rdznie si¢ udaje. Stad stwierdzenia o prawie stusznym (ius aequum) oraz niestusznym
(ius iniquum)”.

862 C. 3,1,8; Corpus luris Civilis, t. 1: Digesta, rec. T. Mommsen, retract. P. Kriiger, Berolini 1870

863 Cyt. Za M. Kurylowicz, Aequitas i iustitia w rzymskiej praktyce prawnej, ,,Annales Universitatis Mariae
Curie-Sktodowska™ 56 (1)/2019, s. 174.

84 D. 15,1,32; Corpus luris Civilis, t. 1: Digesta, rec. Th. Mommsen, retract. P. Kriiger, Berolini 1870.

865 Seneca, Medea 199-200; red. R. Peiper. G. Richter. Leipzig, 1921.

193



religionem dei potest®®®. Dla niektorych badaczy stanowisko to prowadzi do konstatacji, ze
Laktancjusz odstania si¢ jako konserwatysta, dla ktorego porzadek spoleczny mozna zmienic¢

37, Wniosek ten

jedynie poprzez osobistag odmiang moralng, nie za$§ przez polityczny przewrd
pozostaje zasadny, o ile nie wyklucza mozliwos$ci regulacji prawnej wspierajgcej przemiany
duchowe. Chrzescijanski autor w wiekszym stopniu niz jego tacinscy poprzednicy
dowarto$ciowuje sfere biezacej polityki 1 jej wzajemng zaleznos$¢ od religii. Wkiad
chrzedcijanstwa w tej kwestii nie ogranicza si¢ juz do modlitwy za cesarza i dedykowania mu
apologii, ale na uznaniu, ze religia jako jedyna gwarancja sprawiedliwo$ci musi sta¢ si¢
fundamentem panstwa, zeby nie popadto ono w niesprawiedliwo$¢ i tyrani¢. Zdaniem
Laktancjusza racjonalne zatozenia rzymskiego prawa nie mogly by¢ zrealizowane
w towarzystwie poganskiego kultu, w ktérym brakuje stato$ci, nakazow moralnych
i ostatecznego celu ukierunkowanego na najwyzsze dobro®®®. Chrze$cijanstwo posiadajace
integralng ofert¢ obejmujaca cato$¢ zycia czlowieka jako jedyne pretenduje do stania si¢

brakujacym elementem moggcym uzdrowi¢ organizm cesarstwa.

W wizji Laktancjusza imperium nie moze sta¢ si¢ jednak chrzescijanska hegemonia,
w ktorej przeSladowcy i przesladowani zamieniajga si¢ miejscami. Kreslac ideat polityki
religijnej Afrykanczyka, mozna zaobserwowac, ze odznacza si¢ ona w zaskakujacym stopniu
ideg tolerancji wobec innych wyznan, nawet tym, wprost uznawanych przez niego za
nieprawdziwe. Przekona¢ do religijnego stanowiska mozna jedynie na polu filozoficznej
debaty, nie przemocy: non est opus vi et iniuria, quia religio cogi non potest, verbis potius
quam verberibus res agenda est, ut sit voluntas destringant aciem ingeniorum suorum. si ratio
eorum vera est, adseratur. parati sumus audire, si doceant. tacentibus certe nihil credimus,

869

sicut ne saevientibus quidem cedimus®”. Warto podkresli¢, ze slowa te pisat Laktancjusz

jeszcze w trakcie przeSladowan, a caly fragment dotyczy w duzej mierze postawy

866 [actantius, Divinae institutiones 111 22, 3-4.

867 Por. C.P. Pinel, The Survival of the Classical Idea of Justice..., dz. cyt., s. 179: ,A certain model of society
also emerges from this new conception of Aequitas. In a sense Lactantius is conservative, as he states that
Christian equality does not imply a subversion of institutions or a suppression of external differences between
people. Change generated by Christian iustitia will originate in the depths of the human heart and will eventually
transform the social environment”.

88 Por. Lactantius, Divinae insitutiones V 19, 27-29: isti autem cum ad sacrificandum veniunt, nihil intimum,
nihil proprium diis suis offerunt, non integritatem mentis, non reverentiam, non timorem. peractis itaque
sacrificiis inanibus omnem religionem in templo et cum templo sicut invenerant relinquunt nihilque secum ex ea
neque adferunt neque referunt. inde est quod eiusmodi religiones neque bonos facere possunt neque firmae
atque immutabiles esse. traducuntur itaque ab his homines facile, quia nihil ibi ad vitam, nihil ad sapientiam,
nihil ad fidem discitur. quae est enim superstitio illorum deorum? quae vis? quae disciplina? quae origo? quae
ratio? quod fundamentum? quae substantia? quo tendit aut quid pollicetur, ut ab homine possit fideliter servari
fortiterque defendi? in qua nihil aliud uideo quam ritum ad solos digitos pertinentem.

869 Lactantius, Divinae institutiones V 19, 11,

194



chrzescijanskiej w obliczu procesu 1 $mierci meczenskiej. Jest on ilustracjg dychotomii
skrajnych sposobow postepowania oprawcow i ofiar. Mozna jednak odczytaé go w szerszym
kontek$cie — jako og6lng charakterystyke wzoru chrzes$cijanskiego dialogu ze swoimi
przeciwnikami, ktorg Laktancjusz pragnie zaimplementowa¢ do swojego idealu panstwa,
nawet w sytuacji, gdy to chrzescijanstwo bytoby uprzywilejowane. W ten sposob objasnia ten

problem cho¢by Digeser:

He is plainly asserting that the state should adopt a policy of religious toleration. He does
not here go so far as to say that if the government were Christian, it too should abstain
from the use of force, but the intimate connections between his argument and what he
understands to be the fundamental principles of Christianity, plus the entire argument of
books 5 and 6 that the only just state would be one that rested upon principles of Christian
justice, imply that he believed it®”.

Radykalne odrzucenie sity w postulatach polityki religijnej stanowig wigc swego rodzaju
aksjomat chrze$cijanskiej civitas oraz ukazuja ja w kontrascie do agendy przesladowcow,
ktérzy pomimo rzymskiej tradycji religijnej tolerancji i w sposodb zupelnie niezgodny
z racjonalnoscig dazyli do wyniszczenia chrze$cijan bez uzasadnionego zarzutu prawnego.
Zdaniem apologety zbrojna obrona religii jest niemozliwa, gdyz podwaza jej same
fundamenty: nam si sanguine, si tormentis, si malo religionem defendere velis, iam non
defendetur illa, sed polluetur atque violabitur. nihil est enim tam voluntarium quam religio, in

qua si animus sacrificantis aversus est, iam sublata, iam nulla est®’!

. Zestawiajac te dwie
postawy czy szerzej, modele, zauwazy¢ mozna stwierdzenie Laktancjusza, iz panstwo
przesladowcoéw 1 ich mentalno$¢ podobna jest do zwierzecej, za$ postulat chrzescijanskiej

perspektywy moze by¢ dopiero nazwany prawdziwie ludzkim®'2,

W tym miejscu warto przyjrzec sig, jaki mogt by¢ bezposredni wplyw chrzescijanskie;j
nauki Laktancjusza na prawodawstwo Konstantyna oraz na ksztalt jego polityki religijnej
i spotecznej. W wielu zmianach, zachodzacych za czaséw tego cesarza, wida¢ szczegodlne
przywigzanie do idei humanitas w znaczeniu etycznym, o ktorym najwiecej pisal afrykanski
autor. Ujawnia si¢ to w pierwszej kolejnosci w ograniczaniu ustaw regulujacych kompetencje
ojca wzgledem wiasnych dzieci — patria potestas, zwtaszcza w zakresie ius vitae et necis, ius

expondendi czy ius vendendi, a wigc starych rzymskich praw uprawniajacych ojca rodziny do

870 B.D. Digeser, The making of a Chistian Empire..., dz. cyt., s. 110.
871 Lactantius, Divinae institutiones V 19, 23.
872 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 10, 2-3; V 14, 19-20; V 15, 2-4.

195



873 Przykladem moze by¢

usmiercenia, porzucenia oraz sprzedazy wilasnego dziecka
konstytucja Konstantyna z roku 315 zaadresowana do pelnigcego funkcje wikariusza Italii
Ablawiusza, majaca na celu ograniczenie tych zjawisk, a w razie ubdstwa rodziny nakazujaca

dostarczenie rodzinom koniecznej pomocy udzielonej z publicznych §rodkow:

Aeris tabulis vel cerussatis aut linteis mappis scripta per omnes civitates Italiae
proponatur lex, quae parentum manus a parricidio arceat votumque vertat in melius.
Officiumque tuum haec cura perstringat, ut, si quis parens adferat subolem, quam pro
paupertate educare non possit, nec in alimentis nec in veste impertenda tardetur; cum
education nascentis infantiae moras ferre non possit. Ad quam rem fiscum nostrum et rem

privatum indiscrete iussimus praebere obsequie®’™.

Jak trafnie zauwaza Bartosz Zalewski, uzyty w tekscie zwrot paricidium w tym samym
kontekscie wykorzystat Laktancjusz w szostej ksiedze Divinae institutiones, gdy pisat: at
enim parricidae facultatum angustias conqueruntur nec se pluribus liberis educandis sufficere
posse praetendunt, quasi vero aut facultates in potestate sint possidentium aut non cottidie

t875

deus et ex divitibus pauperes et ex pauperibus divites faciat®’>. Zbiezno$¢ tych dwodch

fragmentéw moze by¢ uznana za wystarczajacy dowod inspiracji mysla Laktancjusza, chod

t876,

warto zauwazy¢, ze nauka chrzescijan kladta szczegdlny nacisk na ochrong¢ niemowlg w

877 Niewykluczone tez jest,

czym wyrdzniata si¢ od powszechnej praktyki 1 postulatéw pogan
ze obydwa teksty nawiazuja do glo$nej podowczas debaty na temat porzucania dzieci z
powodu niedostatku 1biedy, co szczegllnie nasilito si¢ po przejsciu wyniszczajacego
konfliktu przez Pétwysep Apeninski na poczatku IV wieku®’8. Podobny akt prawny zostat
wystosowany przez Konstantyna juz pod koniec jego rzadéw w roku 331. Regulowat 6w akt

uprawnienia wobec dzieci opiekunow, ktérzy je przyjeli i wychowali®”®. By¢ moze stanowit

873 Por. B. Zalewski, Humanitas..., dz. cyt., s. 127-128; 148-150.

874 C.Th. 11, 27, 1; Codex Theodosianus, red. T. Mommsen, P.M. Meyer, Theodosiani libri XVI cum
constitutionibus Sirmondianis et leges novellae ad Theodosianum pertinentes, t. 1, Berolini 1905

875 Lactantius, Divinae institutiones V1 20, 24.

876 Zob. O. Nawrot, Wczesne chrzescijanistwo a kwestia ucztowieczenia plodu, ,,Przeglad Filozoficzny - Nowa
Seria” 3 (59)/2006, s. 153-168.

877 Por. M. Jofca, Parricidium w prawie rzymskim, Lublin 2008, s. 218: ,,Praktyka porzucania noworodkéw byla
powszechna wsrod niemal wszystkich starozytnych spoteczenstw. Wyjatkiem nie byt takze Rzym, w ktorym w
ten sposob notorycznie pozbywano si¢ niechcianych dzieci. Uprawnienie ojca rodziny do pozostawienia na
pastwe losu nowo narodzonego dziecka okresla si¢ w nauce jako ius exponendi. Do najczgstszych motywow
porzucania potomstwa nalezy zaliczy¢é: ubdstwo rodzicéw, stabos¢ lub ulomnosé¢ dziecka lub jego
pozamalzenskie pochodzenie”.

878 Por. T.D. Barnes, Constatine and Eusebius...,s. 30-31.

879 Por. C. Th. 5, 9, 1: quicumque pverum vel pvellam poiectam de domo, patris vel domini voluntate scientiaque,
collegerit ac suis alimentis ad robur provexerit, eundem retineat sub eodem statu, quem apud se collectum
voluerit agitare, hoc est sive filium sive servum eum esse maluerit: omni repetitionis inquietudine penitus
summovenda eorum, qui servos aut liberos scientes propria voluntate domo recens natos abiecerint.

196



on kontynuacje wczesniejszych przepisow lub §wiadectwo rozwijajacej si¢ polityki socjalnej
inspirowanej przez Laktancjusza, nawet po jego $mierci. Relacja Euzebiusza z Cezarei
pozwala przypuszczaé, ze w latach trzydziestych istnial nadal specjalny fundusz

alimentacyjny®.

Bezposredniego wptywu Laktancjusza na prawodawstwo mozna doszukiwac si¢ takze
w konstytucji z 316 roku, ktorg wydal Konstantyn wraz z Licyniuszem, adresujac ja do
Eumeliusza, 6wczesnego wikariusza diecezji afrykanskiej. Dotyczyla ona zakazu pigtnowania
twarzy, zwyczaju karnego dotyczacego w znacznej mierze drobnych przestepcow czy
niewolnikéw®!, w tym przypadku odnosita sie do skazancéw przeznaczonych do igrzysk oraz
kopalni. Znamiona mialy by¢ wykonywane od tej pory jedynie na dtoniach lub tydkach: si
quis in ludum fuerit vel in metallum pro criminum deprehensorum qualitate damnatus, minime
in eius facie scribatur, dum et manibus ei in suris possit poena damnationis una scriptione
comprehendi, quo facies, quae ad similitudinem pulchritudinis caelestis est figurate, minime
maculetur®®?. Decyzje te tekst argumentuje boskim podobienstwem, ktore odbija sie na
ludzkiej twarzy, to za§ nasuwa bliskie skojarzenie z fragmentem pochodzacym z siddmego

rozdziatu De opificio Dei Laktancjusza:

Cum igitur statuisset Deus ex omnibus animalibus solum hominem facere coelestem,
caetera universa terrena, hunc ad coeli contemplationem rigidum erexit, bipedemque
constitvit, scilicet ut eodem spectaret, unde illi origo est; illa vero depressit ad terram, ut
quia nulla his immortalitatis expectatio est, toto corpore in humum proiecta ventri
pabuloque servirent. Hominis itaque solius recta ratio, et sublimis status, et vultus Deo
patri communis ac proximus, originem suam, fictoremque testatur. Eius prope divina
mens, quia non tantum animantium, quae sunt in terra, sed etiam sui corporis est sortita

dominatum, in summo capite collocata, tanquam in arce sublimis speculatur omnia, et

880 Por. Eusebius, Vita Constatini 1, 43: Tlovtoiog te ypnuitov 10860£1¢ 10ig &vdeéot mo1ovpevog, To0TmV &
€kT0g Kol 10ig £EmBev avtd mPoolodol PIAAVOpOTOV Kal €DEPYETIKOV TAPEX®Y £QVTOV, TOIG HEV &€n’ Ayopdc
UETOUTODGIV OIKTPOTG TIGL KO AIEPPUYLUEVOLG OV YPNUATOV LOVOV 0VOE Ve ThiG AvaryKaiog TPoQTic AL Kol okEmng
g0OYNUOVOC TOD GMUATOC TPOVVOEL, Toic & € pEv Td mp@dTa yeyovost Piov 8¢ petaforii Svotvyicoot
SoWAesTEPOG TTaPETYE TOG YOpPNYinG, PACIMKY Y€ TOL PPOVIHLOTL LEYUAOTPETETG TAG gvmoliag Toig 0UTmg €xovot
TOPEY®V" TOIG HEV YOP AYPAV KTNOES €00PEITO, TOVG € d10poOpolg ASIdMAcY ETipa. Kol TOV HEV Opoviay
SVOTLVYNCAVI®OV €V TATPOG EMEUELETO YDPQ, YOVOIKDV O ¥NpAV TO OUTEPIGTOTOV AVOKTOUEVOG O’ OIKELOG
gtnuélel kndepoviag, dot’ 1on kol yapolg (evyvivar yvopipolg adtd kol mAovciolg avopact KOpug Epnuiq
yovémv opopavicBeicas kal Tadt’ Empotte TPocddovs Talg yapovpévals doa £xpijv Toig Aappdvovst Tpog yaov
Kow@viov elopépsy. domep 8’ avioyov vmep Yhg NA0¢ AeBOVeg Tolg Thot TV 10D PMTOg HeTadidmot
poappapuy@®v, kote To ovta on Koi Kovoetavtivog duo MAie avioyovit 1@dv BactAk@®yv oik®v TPoQatvOUEVoG,
®oavel GLVOVATEAA®V T@ KOT® 0VPAVOV QMOTIPL, TOIG €iG TPOCMTOV OVTY TToPlodoY Aot POTOG ULYAG THG
oixelag é&éhaune Kolokayadioc. ovk [v T GAAOC odTd TAnciov yevésBou i ovxi dyadod Tvog GmolodcovTa,
o008’ v mot’ dkmeoeiv Amidog ypnotiig Toig Tiig map’ adTod TuyElv dnkovpiog TPocdoKAGAGL.

881 Por. B. Zalewski, Humanitas..., dz. cyt., s. 332-333.

882 C. Th. 9, 40, 2.

197



contuetur. Hanc eius aulam, non obductam porrectamque formavit, ut in mutis
animalibus, sed orbi et globo similem; quod omnis rotunditas perfectae rationis est, ac
figurae. Eo igitur mens et ignis ille divinus tanquam coelo tegitur: cuius cum summum
fastigium naturali veste texisset, priorem partem, quae dicitur facies, necessariis

membrorum ministeriis et instruxit pariter et ornavit®®,

Wspoétczesnie Bartosz Zalewski, analizujac dokumenty prawne z czaséw Konstantyna,

potwierdza t¢ intuicj¢ w konteks$cie zakazu pigtnowania twarzy, pisze bowiem:

Stwierdzi¢ jednak nalezy, ze poddana analizie konstytucja inspirowana byla przede
wszystkim przez idee humanitas chrzeScijanskiej reprezentowanej przez Laktancjusza.
Apologeta byl tez najpewniej jej autorem. [...] Stanowi tez rzadki przyktad
autentycznego altruizmu i zlagodzenia surowej represji karnej w okresie, gdy ogolnie
dostrzegalne tendencje historyczne byly zupelnie odmienne, zmierzajac do coraz to

wiekszej brutalizacji sankcji karnych®®,

Zawarta w tek$cie Afrykanczyka pochwata ludzkiego ciala i postaci, w szczeg6lnosci zas
glowy 1 twarzy, zawiera zaro6wno zblizong terminologie, jak i ogélng mys$l uzyta przez
autoréw obydwu tekstow, cho¢ sam opis godnosci ludzkiego ciata mozna znalez¢ takze we
wczesniejszej literaturze chrzescijanskiej, czego przykltadem bylo dzieto Tertuliana De

resurrectione carnis®®

. Na inspiracj¢ Latancjuszem czy nawet jego autorstwo wskazat juz
Jacobus Gothofredus w XVII wieku w swoim monumentalnym dziele na temat Kodeksu
Teodozjanskiego®®. Szwajcarski uczony oprécz tego tekstu prawnego sugeruje réowniez
udziat Laktancjusza w powstaniu dokumentu z 322 roku, nazwanego w teodozjanskiej

tradycji De alimentis quae inopes parentes de publico petere debent®™’, bedacego konstytucja

883 Lactantius, De opificio Dei, VIII.

884 B, Zalewski, Humanitas ..., dz. cyt., s. 336.

885 Por. Tertulianus, De resurectione caris LXIII 1-2; red. E. Kroymann, Vindobonae 1906: Resurget igitur caro,
et quidem omnis, et quidem ipsa, et quidem integra. In deposito est ubicunque apud deum per fidelissimum
sequestrem dei et hominum lesum Christum, qui et homini deum et hominem deo reddet, carni spiritum et
spiritui carnem, qui utrumque iam in semetipso foederavit, sponsam Sponso et sponsum sponsae comparavit.
Nam et si animam quis contenderit sponsam, vel dotis nomine sequetur animam caro. Zob. M. Wysocki,
Godnosé ciata ludzkiego w dziele Tertuliana ,, O zmartwychwstaniu ciala” - wybrane fragmenty, ,,Forum
Teologiczne”, 10 (2009), s. 215.

886 Por. J. Gothofredus, Codex Theodosianus t. 111, Lipsiae, 1738, s. 320: Imo si ariolari licet, mihi omnino vero
simile sit, Lactantium, qui hoc ipso tempore magistrum Crispi in Galliis agebat, huiusce legis fuatorem
auctoremque extitisse, cum videam Lactantium, de fronte hominis Cruce signari solita, tam magnifice
scribentem, itemque quod antea notabam, figuram Deo aliquam adscribentem, quod hac ipsa lege Constantinus
sequitur. Quod quidem tanto verisimilius cui fiet, si Lactantium hoc ipso anno Domini 315. Scripsisse
Institutionum suarum libros noverit: quod nos alibi probamus. Item, fi, quod mihi omnino probatur, noverit
legem i. inf. De alimentis qua inupes par. partier hoc ipso Anno, ad eiusdem Lactantii suggestionem, latam.

87 C. Th. 11, 27, 2: Provinciales egestate victus atque alimoniae inopia laborantes liberos suos vendere vel
obpignorare cognovimus. Quisquis igitur huiusmodi repperietur, qui nulla rei familiaris substantia fultus est
quique liberos suos aegre ac difficile sustentet, per fiscum nostrum, antequam fiat calamitati obnoxius,

198



wydang w Rzymie 1 adresowang do wikariusza Afryki Menandra. Mimo ze tres¢ dokumentu
przypomina konstytucje z 315 roku skierowang do mieszkancow Italii, to jednak, wedlug
Bartosza Zalewskiego, nie ma wystarczajacych podstaw literackich, by przypisa¢ jego

autorstwo chrzescijanskiemu pisarzowi. Badacz uzasadnia to nast¢pujaco:

Teza ta jest jednak dyskusyjna. Brak jest bowiem fragmentéw Divinae institutiones lub
innych dziel Laktancjusza, ktore wykazywatyby bezposrednie podobienstwo w sferze
retorycznej. Wydaje si¢ raczej, ze wplyw jego modgl by¢ posredni, a cesarz, wydajac
przedmiotowa konstytucje, chcial wykorzysta¢ znane mu juz i sprawdzone rozwigzanie,
ktore wdrozone zostato w Italii. Obydwie konstytucje motywowane bylty przez humanitas
w znaczeniu, jakie nadat idei tej Laktancjusz, nawotujac do wspierania osob dotknigtych

przez rozne kleski, w tym rowniez gtodujgcych®®,

Niekiedy badacze podkreslali te rewolucyjno$¢ zmian w obszarze polityki spotecznej
inspirowanej chrzescijanska humanitas, przypisujac ja ogolnie bliskiemu $rodowisku
Konstantyna®®. Zbyt rzadko jednak wskazuje sie na osobe Laktancjusza jako na gtéwna
inspiracj¢ cesarskiej polityki, cho¢ nie brakuje w literaturze sformutowania wprost takiej

890

tezy®". Uznanie apologety za autora tych zmian czy cho¢by ich duchowag inspiracj¢ znacznie

podniostoby jego role¢ w dziejach chrzescijanskiej mysli 1 polityki. Naturalnie w wielu innych
tekstach, ktore wyszly z kancelarii Konstantyna mozna doszuka¢ si¢ tej pozadanej dla
niniejszej pracy inspiracji Laktancjuszem, przyktadem tego mogtaby by¢ cho¢by konstytucja

91

uwzgledniajagca pomoc wdowom i sierotom®! czy wydana ad populum konstytucja®?

adiuvetur, ita ut proconsules praesidesque et rationales per universam africam habeant potestatem et universis,
quos adverterint in egestate miserabili constitutos, stipem necessariam largiantur atque ex horreis substantiam
protinus tribuant competentem. Abhorret enim nostris moribus, ut quemquam fame confici vel ad indignum
facinus prorumpere concedamus.

888 B. Zalewski, Humanitas ..., dz. cyt., s. 191.

889 Zob. B. Biondi, /I diritto romano cristiano. Vol. II: La giustizia le persone, Milano 1952-1954, s. 178-179.

80 Zob. F. Amarelli, Vetustas-innovatio. Un' antitesi apparente nella legislazione di Costantino, Napoli 1978,
s. 123.

81 por. C.Th. 9, 21, 4, 1: Viduas autem ac pupillos speciali dignos indulgentia credidimus, ut viduae nec in
proximo constitutae domo sua vel possession careant, si nulla aput ipsas tam gravis conscientiae noxa resideat,
pupilli vero etiam si conscii fuerint, nullum sustineant detrimentum, quia aetas eorum, si tamen fuerint
impuberes, quid videat ignorat. Tutores tamen eorum si in proximo sint, quoniam ignorare eos, quid in re pupilli
geritur, non oportet, haec poena expectabit, ut ex rebus eorum, si idonei fuerint, tantum fisco inferatur, quantum
pupillo fuerat auferendum. Quibus ita emendates in omnibus capitulis lex pridem lata servabitur; Lactantius,
Divinae institutions V1, 12, 23-24: deus enim, cuius perpetua clementia est, idcirco uiduas pupillosque defendi
ac foveri iubet, ne quis respectu ac miseratione pignorum suorum retardetur, quominus mortem pro iustitia
fideque suscipiat, sed incunctanter ac fortiter subeat, cum sciat se caros suos deo relinquere nec iis umquam
praesidium defuturum. aegros quoque, quibus defuerit qui adsistat, curandos fovendosque suscipere summae
humanitatis et magnae operationis est.

82 Por. C.Th.8, 16,1: Qui iure veteri caelibes habebantur, inminentibus legum terroribus liberentur adque ita
vivant, ac si numero maritorum matrimonii foedere fulcirentur, sitque omnibus aequa condicio capessendi quod
quisque mereatur. Nec vero quisquam orbus habeatur: proposita huic nomini damna non noceant. Quam rem et
circa feminas aestimamus earumque cervicibus imposita iuris imperia velut quaedam iuga solvimus promiscue

199



uchylajacg obowigzek malzenstwa wynikajacy z Lex [ulia et Papia pochodzacej jeszcze
z czasOw cesarza Augusta. Cho¢ nie sposob uznaé¢ Afrykanczyka za autora tego dokumentu,
jak moglo to mie¢ miejsce w przypadku innych tekstow, wskazane fragmenty pozostaja
swiadectwem wplywu jego mysli na cesarza oraz jego otoczenie. Kluczem do
uporzadkowania tej zaleznoSci staje si¢ pojecie humanitas — obecne w wielu zrodtach epoki
zarbwno w formie bezposredniej, jak i poprzez synonimy lub duchowe odpowiedniki.
Przyjmujac, ze Laktancjusz byt odpowiedzialny za pierwsza tak szeroko zakreslong recepcje
tej idei w chrzescijanskim $wiecie oraz uwzgledniajagc fakt bezposredniej obecnosci tego
chrzedcijanskiego mysliciela na dworze cesarskim, mozna doj§¢ do wniosku o jego
zdumiewajagcym wplywie na formowanie si¢ politycznego christianitas, a wigc ujecia

chrzesdcijanskiego ideatu zycia i nauki w ramy systemowe i prawne.

Interesujagcym zagadnieniem inspirowanym naukg Laktancjusza na temat humanitas
w konteks$cie polityki religijnej mogh by¢ list Konstantyna z 321 roku w sprawie schizmy
donatystow, w ktorym cesarz wycofywat si¢ z podjetych w 317 roku represji wzgledem
odstepcow od Kosciota®®®. Polegaly one miedzy innymi na konfiskacie dobr czy wygnaniu
przywodcow sekty, od tej pory jednak miaty by¢ zaniechane wszelkie tego typu dziatania,
ktore i tak, jak sam pisze, wykonywane byly jako humanitatis et moderationis officia®®*.

Zwierzchno$¢ cesarska nad sporem czysto religijnym w tym przypadku powoluje si¢ na

omnibus. Verum huius beneficii maritis et uxoribus inter se usurpation non patebit, quorum fallaces plerumque
blanditiae vix etiam opposito iuris rigore cohibentur, sed maneat inter istas personas legum prisca auctoritas;
Lactantius, Divinae institutions V1 23, 19-22: huic divinae legi summa deuotione parendum est. sint omnes qui
se discipulos dei profitebuntur ita morati et instituti, ut imperare sibi possint. nam qui voluptatibus indulgent,
qui libidini obsequuntur, hi animam suam corpori mancipant ad mortemque condemnant, quia se corpori
addixerunt, in quod habet mors potestatem. unus quisque igitur quantum potest formet se ad verecundiam,
pudorem colat, castitatem conscientia et mente tueatur, nec tantumlegibus publicis pareat, sed sit supra omnes
leges qui legem dei sequitur.

83 Por. Optatus, Contra Don. App. 9; PL 11: Constantinus Augustus universis episcopis per Africam et plebi
ecclesiae catholicae. Quod fides debuit, quantum prudentia ualvit, prout puritas potvit, temptasse me per omnia
humanitatis et moderationis officia optime scitis, ut iuxta magisteria legis nostrae pax illa sanctissimae
fraternitatis, cuius gratiam deus summus famulorum suorum pectoribus inmiscvit, stabilita per omnem
concordiam tenetur. sed quia uim illam sceleris infusi paucorum licet sensibus peruicaciter inhaerentem
intentionis nostrae ratio non potvit edomare favente adhuc sibi huic nequitiae patrocinio, ut extorqueri sibi
omnino non sinerent, in quo se deliquisse gauderent, spectandum nobis est, dum totum hoc per paucos sedit, in
populum omnipotentis dei misericordia mitigetur. inde enim remedium sperare debemus, cum omnia bona uota
et facta referuntur. verum dum caelestis medicina procedat, hactenus sunt consilia nostra moderanda, ut
patientiam percolamus et, quicquid insolentia illorum pro consuetudine intemperantiae suae temptant aut
faciunt, id totum tranquillitatis virtute toleremus. nihil ex reciproco reponatur iniuriae; vindictam enim, quam
deo servare debemus, insipientis est manibus usurpare, maxime cum debeat fides nostra confidere, quicquid ab
huiusmodi hominum furove patietur, martyrii gratia apud deum esse valiturum. quid est enim aliud in hoc
saeculo in nomine dei vincere quam inconditos hominum impetus quietae legis populum lacessentes constanti
pectore sustinere? quod si observaverit uestra sinceritas, cito uidebitis per gratiam summae divinitatis, ut
languescentibus eorum institutis vel moribus, qui se miserrimae contentionis vexillarios praebent, sciant omnes
non debere se paucorum persuasione pereuntes sempiterno leto dare, quo possint paenitentiae gratia semper
vitae aeternae correctis erroribus suis integrari. valete uoto communi per saecula iubente deo, fratres carissimi!
894 Constantinus Augustus, Epistula ad episcopos Africae 39; red. P.R. Coleman-Norton, London 1966.

200



rozwigzania zgodne z chrzescijanstwem, jak rozumiat je Laktancjusz, nie za$ z surowoscig
typowa dla poganskich wladcow. Konstantyn motywuje swoje dziatanie pragnieniem
zachowania jedno$ci: ut iuxta magisteria legis nostrae pax illa sanctissimae fraternitatis,
cuius gratiam deus summus famulorum suorum pectoribus inmiscvit, stabilita per omnem

concordiam tenetur®®

. W tekscie dostrzegalna jest nawet nieche¢ cesarza wobec donatystow
— ich stanowisko poréwnuje do szalenstwa, podkreslajac przy tym, ze za sprzeniewierzenie
si¢ biskupiej zwierzchnosci zostang ukarani przez Boga, a nie jego samego. Takie podejécie
nie tylko nawigzuje do wspomnianego wyzej fragmentu Divinae institutiones motywujacego
religijng tolerancje, ale rowniez jedng z tez De ira Dei, ostatniego traktatu Laktancjusza
pisanego najpewniej wiasnie w tych samych latach, wedle ktorej ludzki gniew pozostaje
niedoskonaty wzgledem Boskiego: ltaque ne fierent ea, quae faciunt per iram et humiles,
et mediocres, et magni reges, temperari debvit furor eius, et comprimi, ne mentis impos
aliquod inexpiabile facinus admitteret. Deus autem non ad praesens irascitur, quia aeternus
est perfectaeque virtutis; et nunquam nisi merito irascitur®®®. Nie znaczylo to jednak
calkowitej rezygnacji z gniewu czy wykonywania sprawiedliwos$ci przez ludzi, co w

konsekwencji doprowadziloby do postulatu spotecznej anarchii®’.

Na podstawie
przedstawionych fragmentow oraz obecnych w nich intuicji chrzeécijanskiego autora mozna
podja¢ probe rekonstrukceji wizji panstwa, ktore Laktancjusz pragnat wspottworzy¢ nie tylko
w teorii, lecz takze poprzez realne dziatania — o czym $wiadczy¢ mogg slady jego aktywnosci

u schyltku zycia.

Panstwo idealne w mysl pogladow Laktancjusza ma w pierwszej kolejnosci spetnié
cel, wykraczajacy poza ramy doczesnej 1 biezacej troski o sprawy publiczne, cho¢ na nie
odpowiada. Podobnie jak w teoriach hellenistycznych i neoplatonskich, w ktérych panstwo
stanowi odbicie kosmicznego porzadku, a monarcha Zzrédlo zywego prawa, takze u
Laktancjusza pojawia si¢ analogiczne ujecie przeniesione na grunt chrzescijanski — jako jedno

z pierwszych, jesli nie pierwsze w tradycji tacinskiej®*®. Utozsamiajac prawo naturalne z

895 Constantinus Augustus, Epistula ad episcopos Africae 39.

896 Lactantius, De ira Dei XXI 3.

87 Por. Lactantius, De ira Dei XXI 3-7: Nam si omnino prohiberet irasci, ipse quodammodo reprehensor opificii
sui fuisset, qui a principio iram iecori hominis indidisset: siquidem creditur, causam huius commotionis in
humore fellis contineri. Non igitur in totum prohibet irasci, quia is affectus necessario datus est: sed prohibet in
ira permanere. Ira enim mortalium debet esse mortalis;, nam si maneat, confirmantur inimicitiae ad perniciem
sempiternam. Deinde rursus cum irasci quidem, sed tamen non peccare praecepit, non utique evellit iram
radicitus, sed temperavit: ut in omni castigatione modum ac iustitiam teneremus. Qui ergo irasci nos iubet, ipse
utique irascitur: qui placari celeries praecipit, est utique ipse placabilis; ea enim praecepit, quae sunt iusta, et
rebus utilia communibus.

88 Por. E.D. Digeser, The making of a Chistian Empire..., dz. cyt., s. 56-57: ,,Although Hellenistic political
theory had long put forward the idea that the just state was a reflection of the cosmos and that the monarch could

201



boskim, uznat wymagania objawienia za wypetnienie ogdlnoludzkiego pragnienia powrotu do
pierwotnego stanu natury i sprawiedliwosci, wyrazonego w micie o zlotym wieku. Szczegolng
role miat w tych dzialaniach odgrywac ustanowiony monarcha pilnujacy boskiego prawa i
porzadku. Jak zwraca uwage Digeser, teologia polityczna Laktancjusza w znacznej mierze
polega na chrystianizacji idealu pryncypatu i radykalnym sprzeciwieniu si¢ modelowi

tetrarchii nasladujacej porzadek politeistyczny:

In this regard, his proposal to return to the Augustan principate dovetails with his belief
that Christian law was natural law, for with both ideas Lactantius was framing the
constitution of an ideal state. Motivated by Diocletian’s efforts to continue the work of
the Severan jurists and to unite the empire under a pronovnced polytheistic theology of
rule, Lactantius acted as Cicero had in an earlier constitutional crisis: he proposed an
ideal Roman state. Thoroughly condemning Diocletian’s tetrarchic theology, he endorsed
instead a government under a sole emperor who would rule as animate law yet renovnce
deification. Moreover, although Lactantius criticized the sort of religious basis that third-
century legal theory had relied upon and that had enabled emperors to enforce conformity
to traditional religion, he largely agreed with the fundamental principles that Ulpian,
especially, had spelled out. In particular, Lactantius echoed the notion that a citizen’s
duties were primarily to worship God and to obey the law. In modifying contemporary
political thinking, he created a constitution for a provisional golden age, a system under
which Christians-and other monotheists-could live as full citizens and under which

polytheists would have nothing to fear®”.

Projekt ten, odrzucajacy jednak zaréwno deifikacj¢ cesarska, jak i teokratyczng hegemonig
chrzescijanstwa, miatby by¢ spelnieniem si¢ saturnijskiego idealu sprawiedliwego panstwa
ponownie zrzeszajacego peknieta ludzkos¢. Dlatego w pierwszej kolejnosci polityka religijna
tego panstwa musi by¢ oparta na religijnej tolerancji wynikajacej z charakteru
chrzescijanstwa, ktére zdaniem Laktancjusza odrzuca mozliwo$¢ interwencji w sprawe
sumienia: defendenda enim religio est non occidendo sed moriendo, non saevitia sed
patientia, non scelere sed fide®®. Jak wcze$niej wspomniano, poglad ten, oparty na zatozeniu
petnej zgodnos$ci objawienia chrze$cijanskiego z prawem naturalnym oraz naturg ludzka, miat

przekona¢ pogan za sprawa samej wewnetrznej racjonalnosci i spdjnosci. Taka wizja — o

somehow be the source of living law, Lactantius was among the first Christians to develop these notions within
Christian cosmology”.

899 Tamze, s. 59.

900 T actantius, Divinae institutiones V 19, 22.

202



charakterze wyraznie idealistycznym — pozostaje $cisle zwigzana z podstawami antropologii

przedstawianej przez apologete, o czym wspomina Chochrane:

Sadzi on, iz jest rzecza niegodng inteligencji ludzkiej przypuszczac¢, ze rozlegla siatke
stosunkow ludzkich moglby stworzy¢ jedynie nacisk potrzeby fizycznej; z drugiej strony,
pojecie umowy jest bezprzedmiotowe, poniewaz zaktada, iz elementy, z ktorych sktada
si¢ spoleczenstwo, byly pierwotnie rozdzielone. Tymczasem w rzeczywisto$ci wszyscy
ludzie sg dzie¢mi Boga, i taka jest jedyna zrozumiata podstawa dla wniosku, ze wszyscy
oni sg bra¢mi. Od przyjecia tej prawdy zalezy mozliwo$¢ zrealizowania prawdziwie
wspotpracujacego panstwa, spoleczenstwa wzajemnej pomocy (congregatio hominum

humanitatis causa)®®'.

Za skuteczno$cig takiego panstwa miata przemawia¢ jego zgodno$¢ z boskim i1 przyrodzonym
prawem, nie za$ z logika zysku i1 korzysci, na ktorej bylo oparte dawne panstwo rzymskie.
Ciagle nabywanie dobr powodowalo pragnienie poszerzania terytorium poprzez podbdj®®
oraz rozwarstwienie si¢ wewnetrzne spoteczenstwa w wyniku nadmiernego posiadania
majatku 1 wiadzy, co utrwalalo tylko niesprawiedliwy porzadek typowy dla ,nastepcow

Jowisza™%3,

Tak jak zostalo to wspomniane w niniejszym rozdziale, Laktancjusz byt
przeciwnikiem naglych, rewolucyjnych zmian, dlatego nie nalezy posadza¢ go o nadmierng
naiwno$¢ 1 wiar¢ w nagte przeksztalcenie poganskiego jeszcze Rzymu w Kroélestwo Saturna
czy tym bardziej Kroélestwo Chrystusa. Zmiany te powinny nastgpowac stopniowo, aby
poczawszy od zmiany aparatu wladzy 1 prawodawstwa instytucje zycia spolecznego
powrocity do swojego pierwotnego wzorca. Rzymska kultura filozoficzna, prawna i
panstwowa nie sg jednak traktowane przeciwstawnie do celu, jaki stawia chrzescijanski autor,

ale to, co jest w nich najlepsze, stanie si¢ podstawg tej zmiany. Kryterium uzasadniajgcym

wybor tych elementow bedzie dobro samego cztowieka:

%1 C.N. Cochrane, Chrzescijanstwo i kultura antyczna, przet.G. Pianko, Warszawa 1960, s. 195.

902 Por. Lactantius, Divinae institutions V1 6, 19-20: quae sunt enim ‘patriae commoda’ nisi alterius civitatis aut
gentis incommoda, id est fines propagare aliis violenter ereptos, augere imperium, uectigalia facere maiora?
quae omnia non utique virtutes, sed virtutum sunt eversiones. in primis enim tollitur humanae societatis
coniunctio, tollitur innocentia, tollitur alieni abstinentia, tollitur denique ipsa iustitia, quae discidium generis
humani ferre non potest et, ubicumque arma fulserint, hinc eam fugari et exterminari necesse est.

903 Por. Cochrane, Chrzescijanistwo..., dz. cyt., s. 196: ,,Przede wszystkim potepia on pafistwo oparte na wiadzy
czy na klasach, zbudowane na inaequalitas, poniewaz nie potrafito da¢ ludzko$ci ,,wyzwolenia”, ktore jej
obiecuje. Widzi on geneze ustroju politycznego w hipertrofii instynktu nabywczego, ktory, jak twierdzi,
przeksztalca naturalng zbiorowo$¢ spoteczenstwa pierwotnego, czyli saturnijskiego, w indywidualizm
gospodarczy, typowy dla panowania Jowisza. Ten indywidualizm gospodarczy wywotuje konflikt wewnatrz
spoteczenstwa ,,politycznego”, poniewaz Jowisz jest tyranem i tacy sa rowniez jego nastepcy. Po drugie, potepia
on proces wspotzawodniczgcego imperializmu, ktory wynika z ambicji panstw opartych na wladzy, pragnacych
osiggnac¢ swe cele kosztem sasiadow”.

203



W kazdym jednak razie w nowym ustroju Romanitas znajdzie uzasadnienie jedynie w
tym wypadku, gdy bedzie spetniala wyzsze wymogi humanitas. W miare za$ jak zasady
humanitas beda stopniowo zdobywaty uznanie, mozna si¢ spodziewac, ze panstwo bedzie
wymierato, przeksztalcajac sie w spoteczenstwo bezklasowe i pozbawione przymusu,

kierowane jedynie prawem mito$ci™.

Jak mozna zauwazy¢, owa humanitas, mogaca znalez¢ swoje pelne uzasadnienie dopiero
W christianitas, jest projektem totalnej przemiany $wiata i1 catej ludzkosci. Takie rozumienie
znacznia tego pojecia wykracza poza wczesniejsze, ograniczajace si¢ zaréwno do
wyksztalcenia w literaturze i sztuce, jak i do implikacji chrzescijanskiej moralnosci do zycia
publicznego 1 panstwowego. Humanitas christiana, termin, ktory najpelniej odda t¢ intuicje
Laktancjusza, bedzie oznaczal ideat zjednoczonej ludzkosci wedle zasad najpehniej
uzgodnionych z naturg cztowieka i Bozym objawieniem. Taka spolecznos$¢ nie bedzie juz
potrzebowata drobiazgowego prawa regulujacego wielos¢ aspektow codziennosci, ale bedzie
jej wystarczato jedynie Boskie prawo: denique ad regendos homines non opus esset tam
multis et tam variis legibus, cum ad perfectam innocentiam dei lex una sufficeret, neque
carceribus neque gladiis praesidum neque terrore poenarum, cum praeceptorum caelestium
salubritas humanis pectoribus infusa ultro ad iustitiae opera homines erudiret’®. Bedzie ona
zarazem wypelieniem szlachetnych pragnien zawartych w pismach poetow 1 filozofow
poganskich, jak 1 spelnieniem chrzescijanskiej obietnicy eschatologicznej. Rola civitas
christiana rodzacej si¢ za panowania Konstantyna ma by¢ zblizenie si¢ do tej obietnicy,
niewykluczone jest rowniez, ze Laktancjusz postrzega chrzescijanskie panstwo rzymskie jako
site mogaca powstrzymac nadejscie apokaliptycznych wojen 1 upadku rodzaju ludzkiego.
Wedle takiej interpretacji katechoniczna civifas bedzie niemal réwnoznaczna z boskim
porzadkiem na ziemi, a jej trwanie zapewnia lad w wymiarze kosmicznym i dziejowym,
zwlaszcza ze, jak zauwaza Laktancjusz, sama sprawiedliwos$¢, ktora zostata juz zestana przez
Boga, nie jest jeszcze jednoznaczna z powrotem pierwotnego stanu ludzkosci w wymiarze
spotecznym, poniewaz wcigz na $wiecie istnieje zlo. Cho¢ ono paradoksalnie umozliwia
ludzko$ci wzrastanie w wytrwatosci i religii: haec nimirum causa efficit, ut quamvis sit
hominibus missa iustitia, tamen aureum saeculum non esse dicatur, quia malum non sustulit,

ut retineret diversitatem, quae sacramentum divinae religionis continet sola®. Zto i

904por. Cochrane, Chrzescijanstwo..., dz. cyt., s. 198.
905 Lactantius, Divinae intitutiones V 8, 9.
906 _actantius, Divinae institutiones V, 7, 10.

204



niesprawiedliwo$¢ mogg by¢ potraktowane jako rodzaj narzedzia doskonalenia przez

Opatrzno$¢ ludzkosci, ktorej naczelnym reprezentantem jest chrzescijanska civitas.
Podsumowanie

Chociaz trudno jest zaglebi¢ si¢ w szczegoty dotyczace idealnego panstwa w mysli
Afrykanczyka, to z calag pewnoscig nalezy stwierdzi¢, ze sprawy te zajmowaly go w
szczegblny sposob w ostatnim okresie zycia. Refleksje na temat relacji Ko$ciota 1 panstwa
duzo S$mielsze niz te, zaobserwowane w pismach pierwszych apologetéw, wyraznie
rozrézniajacych te dwie rzeczywistosci, lecz nie zawsze odnoszacych je do siebie wrogo, u
Laktancjusza wchodza na zupelie nowy poziom i przybierajg ksztatt formacji cywilizacyjne;j,
ktérej pozostatosci widoczne sa jeszcze w naszych czasach. Doniosto$¢ mysli apologety nie
polega na dojrzatej refleksji, jaka mozna wyczytaé choéby z pism Ambrozego™’ czy
Augustyna’®®, lecz na tym, Ze nawet nie nalezac jeszcze do pierwszego pokolenia chrzescijan
urodzonych w panstwie schrystianizowanym na poziomie centralnym, przynalezy on do
awangardy rodzacej si¢ christianitas w wymiarze teoretycznym i praktycznym. Implikacja
klasycznej idei humanitas jest kluczem do zrozumienia charakteru tych zmian, a jak starata
si¢ wykaza¢ dotychczas cala rozprawa, Laktancjusz rozwingt ja we wszystkich trzech
kierunkach ustalonych w pierwszym rozdziale pracy: estetycznym, etycznym i politycznym.
Dla potwierdzenia tezy o wybitnie humanistyczym charakterze tworczosci Laktancjusza, w
ostatnim rozdziale przedstawione zostang najwazniejsze §wiadectwa na temat afrykanskiego
autora 1 jego pism u autorow pdzniejszych, a zwlaszcza wczesnonowozytnych,

reprezentujacych humanizm par excellence.

%7 Zob. G.E. Demacopoulos, Constantine, Ambrose, and the Morality of War: How Ambrose of Milan
Challenged the Imperial Discourse on War and Violence, w: Orthodox Christian Perspectives on War, red. P.T.
Hamalis, V.A. Karras, 2017, s. 159-194; Martin R.P. McGuire, 4 New Study on the Political Role of St.
Ambrose, ,,The Catholic Historical Review” 22 (3)/1936, s. 304-318.

908 Zob. P.J. Burnell, The Status of Politics in St. Augustine’s ,, City of God", ,,History of Political Thought” 13
(1)/1992, s. 13-29; S.V. Puntambekar, St. Augustine and His Predecessors (Founders of Medieval Political
Thought), ,,The Indian Journal of Political Science” 5 (2)/1943, s. 107-138; Q.P. Taylor, The Augustinian
Political Thought: A Revisionist View, ,, Augustiniana” 48 (3/4)/1998, s. 287-303; R. Avramenko, The Wound
and Salve of Time: Augustine's Politics of Human Happiness, ,,The Review of Metaphysics” 60 (4)/2007, s. 779-
811.

205



Rozdzial V — Auctoritas Lactantii

W poprzednich trzech rozdziatach skupiono si¢ przede wszystkim na tekstach
Laktancjusza, ich interpretacji oraz na komentarzu wspoOtczesnych badaczy do
poszczegbdlnych aspektow jego nauki. Wykazano zasadno$¢ analizy jego tworczosci z
perspektywy pojecia humanitas 1 pokazano jej potrdjne znaczenie obecne w pismach
afrykanskiego autora. Niniejszy rozdzial bedzie proba potwierdzenia dotychczas
przedstawionej 1 uargumentowanej tezy o szczegdlnie ,humanistycznym” charakterze
chrzedcijanskiego pisarza. Za pomocg Swiadectw filozoféw, teologdéw, poetoéw 1 innych
tworcow z poznej starozytnosci, sSredniowiecza, a przede wszystkim wczesnej nowozytnosci,
bedzie mozna wykazaé, ze teza przyjeta na stronach catej dotychczasowej pracy znajduje
swoje pelne wuzasadnienie na przestrzeni minionych wiekow. Zwrot do twdrczosci
Laktancjusza byl niemal nieodzownym elementem powtarzajacych si¢ kulturowych

renesansOw europejskich, sam Afrykanczyk byt natomiast ich widoczng ikona.
Starozytnos¢

Odbidr pism Laktancjusza w pierwszych stu latach od jego $mierci pozostaje znany
migdzy innymi opiniom Hieronima czy Augustyna. Na szczegdlng uwage w pierwszej
kolejnosci zastuguje pierwszy z nich, poniewaz jego stosunek do omawianego autora byt dos¢
niejednoznaczny. Z jednej strony chwalit jego wymowe 1 retoryczng zrgczno$¢, poréwnujac ja
do cyceronskiej, z drugiej wyrazal smutek, ze zbyt wiele miejsca Laktancjusz poswiecit
krytyce nauki poganskiej kosztem obrony doktryny chrze$cijanskiej: Lactantius quasi quidam
fluvius eloquentiae Tullianae, utinam tam nostra confirmare potuisset, quam facile aliena
destruxit’®. Slowa te moga by¢ zinterpretowane jako zasadnicza krytyka opus magnum
starszego o stulecie autora, ktorego gloéwnym zatozeniem byt wlasnie pelny wyktad
chrzeicijanskiej wiary. Z pewno$cia jednak tacinski thumacz Pisma Swictego w wielu
miejscach inspirowal si¢ tekstami Laktancjusza, nawet w pozytywnym wykladzie wiary, jak
cho¢by w Commentarii ad Ecclesiasten, gdzie powotuje si¢ na rozwazania apologety z szostej

910

ksiegi Divinae institutiones’'° na temat dwoch drog zycia: Firmianus quoque noster in

99 Hieronymus, Epistula LVIII ad Paulinum 58, 10; red. J.P. Migne, PL 26.

910 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 3, 6: omnis ergo haec de duabus uiis disputatio ad frugalitatem ac
luxuriam spectat. dicunt enim humanae vitae cursum Y litterae similem, quod unus quisque hominum cum
primae adulescentiae limen attigerit et in eum locum venerit, ‘partis ubi se uia findit in ambas’, haereat
nutabundus ac nesciat, in quam se partem potius inclinet.

206



praeclaro Institutionum suarum opere Y litterae meminit, et de dextris ac sinistris, hoc est, de

virtutibus et vitiis plenissime disputavit’''. Podobna inspiracje mozna znalezé réwniez w
Commentarii ad epistulam ad Ehpesios, gdzie, analizujac znaczenie Bozego gniewu w
psalmach, wyraza petlne uznanie dla nauki Laktancjusza w tej sprawie: Firmianus noster
librum de Ira Dei docto pariter et eloquenti sermone conscripsit, quem qui legerit, puto ei ad

%12 W Commentarium in Ezechielem za$ zestawia

irae intellectum satis abunde posse sufficere
jego poglady eschatologiczne z Tertulianem i Wiktorynem z Patawii (lub Poetovium): Quod et
multi nostrorum, Et preecipue Tertulliani liber, qui inscribitur, de Spe fidelium, et Lactantii
Institutionum volumen septimum pollicetur, et Victorini a Petavionensis episcopi crebrae
expositiones, et nuper Severus noster in dialogo cui Gallo nomen imposuit’® U Hieronima
znajduja si¢ doktadniejsze wzmianki na temat pogladow Laktancjusza w kwestiach
teologicznych, mogace wplynac na niejednoznaczny odbidr jego tworczosci. W Commentaria
in epistolam ad Galatas natrafi¢ mozna na informacj¢ $wiadczaca o niejasnej nauce
dotyczacej natury Ducha Swietego, ktora miat wyrazi¢ afrykanski autor w jednym ze swoich
niezachowanych wspoélczesnie listdw do swojego ucznia Demetriana: multi per inperitiam
Scripturarum, quod et Firmianus in octavo ad Demetrianum epistularum libro facit, adserunt
914

spiritum sanctum saepe patrem, saepe filium nominari’"". Uwagg t¢ rozwija rOwniez w liscie

LXXXIV adresowanym do papieza Damazego:

Lactantius in libris suis, et maxime in epistulis ad Demetrianum, Spiritus sancti omnino
negat substantiam, et errore ludaico dicit eum vel ad Patrem referri, vel Filium, et
sanctificationem utriusque personae sub eius nomine demonstrari. Quis mihi interdicere
potest, ne legam Institutionum eius libros, quibus contra gentes scripsit fortissime, quia

superior sententia detestanda est?”!3

W tekscie widoczna jest niescistos¢ teologiczna, rozmijajaca si¢ z ortodoksyjnym wyznaniem
nicejskim, ogloszonym juz najpewniej po $mierci Laktancjusza. Nie przeszkadza ona jednak
Hieronimowi w uznaniu warto$ci Divinae institutiones, jak 1 w domys$le innych
apologetycznych dzietl afrykanskiego autora. W odmienny sposob ocenit Laktancjusza adresat
listu, papiez Damazy, wprost wyrazajacy nieche¢ do jego tworczosci z powodu obecnych

w nim dtugich rozwazan na tematy niezwigzane $cisle z wyznaniem chrze$cijanskim:

o' Hieronymus, Commentarii in Ecclesiasten X 21, 37-39; PL 23.

912 Hieronymus, Commentarii ad epistulam ad Ehpesios IV; PL 26.

913 Hieronymus, Commentarium in Ezechielem XXXVI 422; PL 25.

914 Hieronymus, Commentaria in epistolam ad Galatas II c. IV (VII 450 D); PL 26.
15 Hieronymus, Epistola LXXXIV 7 (1 524 E); PL 22.

207



Accingere igitur, et mihi quae subiecta sunt dissere, servans utrobique moderamen, ut nec
proposita solutionem desiderent, nec epistola brevitatem. Fateor quippe tibi, eos quos
mihi iampridem Lactantii dederas libros, ideo non libenter lego, quia et plurimae
epistolae ejus usque ad mille spatia versuum tenduntur, et raro de nostro dogmate
disputant: quo fit, ut et legenti fastidium generet longitudo: et si qua brevia sunt,

scholasticis magis sint apta, quam nobis, de metris et regionum situ et philosophis

disputantia®'®.

Namiastke tego, do czego odnosit si¢ papiez Damazy, odnalez¢ mozna obecnie we wstepie do
drugiej ksiggi Commentaria in epistolam ad Galatas Hieronima, ktdry przytacza wypowiedz
Laktancjusza na temat ludow zamieszkujacych matoazjatycka Galacje: Galli antiquitus
a candore corporis Galatae nuncupabantur; et Sibylla sic eos appellat. Quod significare
voluit poeta, cum ait: Tum lactea colla auro innectuntur. Cum posset dicere, candida. Hinc
utique Galatia provincia, in quam Galli aliquando venientes, cum Graecis se miscuerunt.
Unde primum ea regio Gallograecia, post Galatia nominata est’'’. Znamienny wydaje sie
fakt, ze nawet w krotkim fragmencie przytoczonym przez Hieronima, podobnie jak w catlej
zachowanej tworczo$ci Laktancjusza, mozna odnalezé odwotanie do tekstu wyroczni
sybillinskich oraz do Eneidy Wergiliusza. Wida¢ wyraznie, ze Swigty ze Strydonu, tak
rozmitlowany w literaturze klasycznej, mimo swojej wewngtrznej walki z przywigzaniem do
klasycznej formy, odnajduje w Laktancjuszu pewien model zgody pomig¢dzy glebig wiary a
picknem literatury, polegajacy na prymacie tego pierwszego i starannym oczyszczeniu
drugiego z elementéw poganskiego kultu. Wyraza to w XXI liscie do Damazego, gdzie
powolujac si¢ na obraz branki z Ksiegi Powtérzonego Prawa, opisuje, jaki jest wiasciwy

stosunek do klasycznego dziedzictwa:

Huius sapientiae typus, et in Deuteronomio sub mulieris captivae figura describitur: de
qua divina vox praecipit, ut si Israelites eam habere voluerit uxorem, calvitium ei faciat,
ungues praesecet, et pilos auferat: et cum munda fuerit effecta, tunc transeat in victoris
amplexus. Haec si secundum litteram intelligimus, nonne ridicula sunt? Itaque et nos
facere solemus, quando Philosophos legimus, quando in manus nostras libri veniunt
sapientiae saecularis, si quid in eis utile reperimus, ad nostrum dogma convertimus: si
quid vero superfluum, de idolis, de amore, de cura saecularium rerum, haec radimus, his
calvitium inducimus, haec in unguium morem ferro acutissimo desecamus. [...] Nonne

tibi videtur sub aliis verbis dicere, ne legas Philosophos, Oratores, Poetas; nec in eorum

916 Damasus, Epistola XXXV(v013.12); PL 13.
17 Hieronymus, Commentaria in epistolam ad Galatas 1, 11 425, PL 26.

208



lectione requiescas? Nec nobis blandiamur, si in eis, quae sunt scripta, non credimus, cum
aliorum conscientia vulneretur, et putemur probare, quae dum legimus, non reprobamus.
Alioqui quale erit, ut existimemus Apostolum ejus, qui vescebatur in idolio, conscientiam
comprobasse, et eum dixisse perfectum, quem sciret de idolothytis manducare? Absit, ut
de ore Christiano sonet, ,,Jupiter omnipotens; et me Hercule, et me Castor”, et caetera
magis portenta, quam numina. At nunc etiam Sacerdotes Dei, omissis Evangeliis et
Prophetis, videmus Comoedias legere, amatoria Bucolicorum versuum verba canere,
tenere Virgilium: et id quod in pueris necessitatis est, crimen in se facere voluptatis.
Cavendum igitur, si captivam velimus habere uxorem, ne in idolio recumbamus; aut si
certe fuerimus ejus amore decepti, mundemus eam, et omni sordium errore purgemus, ne
scandalum patiatur frater, pro quo Christus mortuus est, cum in ore Christiani carmina in

idolorum laudem composita audierit per sonare’'®.

David Rutheford widzi w tym fragmencie oczywiste nawigzanie do slow Laktancjusza

%1% na temat korzyéci plynacej ze studiow

z poczatku piatej ksiegi Divinae institutiones
literackich wpisanych w stuzbe prawdzie i religii®?’. Niejednoznacznoéé wzgledem pism
Laktancjusza, znajdujaca si¢ w niektorych tekstach Hieronima, bedzie dotyczyta wylacznie
nieprawowiernej nauki apologety w kwestiach teologicznych, o co nie mogt go tez
jednoznacznie oskarza¢ ze wzgledu na czasy, w ktorych zyt. Jednak pod koniec IV wieku, gdy
Hieronim prowadzi swoja dzialalno$¢, ortodoksyjno$¢ wiary na Zachodzie miala juz o wiele
wigksze znaczenie, zwlaszcza zZe glownym oponentem w polemice intelektualistow
chrzescijanskich byli w mniejszym stopniu wyksztalceni obroncy tradycyjnych kultow
grecko-rzymskich niz inni chrzescijanie nalezacy do roznych sekt czy schizmatyckich
ugrupowan ko$cielnych. W miejsce apologetycznego wysitku, ktérego celem byta obrona

statusu chrzescijanstwa, pojawita si¢ troska o prawowiernos¢ doktryny. W rezultacie narracja

Laktancjusza mogta zosta¢ odebrana jako mniej aktualna przez kolejne pokolenie — na co

918 Hieronymus, Epistula XXI 13, col. 76x; PL 22.

919 Por. Lactantius, Divinae institutiones V, 1, 9-12: quid igitur? operamne perdemus? minime. nam si lucrari
hos a morte, ad quam concitatissime tendunt, non potuerimus, si ab illo itinere devio ad vitam lucemque
revocare, quoniam ipsi saluti suae repugnant, nostros tamen confirmabimus, quorum non est stabilis ac solidis
radicibus fundata et fixa sententia. nutant enim plurimi ac maxime qui litterarum aliquid attigerunt. nam et in
hoc philosophi et oratores et poetae perniciosi sunt, quod incautos animos facile inretire possunt suavitate
sermonis et carminum dulci modulatione currentium. mella sunt haec uenena tegentia. ob eamque causam volui
sapientiam cum religione coniungere, ne quid studiosis inanis illa doctrina possit officere, ut iam scientia
litterarum non modo nihil noceat religioni atque iustitiae, sed etiam prosit quam plurimum, si is qui eas
didicerit, sit in virtutibus instructior, in veritate sapientior. Praeterea etiamsi nulli alii, nobis certe proderit:
delectabit se conscientia, gaudebitque mens in veritatis se luce versari, quod est animae pabulum incredibili
quadam iucunditate perfusum.

920 Por. D. Rutheford, Lactantius Philosophus? Reading, Misreading, and Exploiting Lactantius from Antiquity
to the Early Renaissance, w: Essays in Renaissance Thought and Letters, red. A. Frazier, P. Nold, Tempe 2015,
s. 459-460.

209



wskazuje przyktad Hieronima, a szczegoélnie papieza Damazego, postrzegajacego autora

jedynie jako literata®!.

Metoda obrony chrze$cijanstwa ad extra, ktora zajmowal si¢
Afrykanczyk, stawiajac na pierwszym miejscu autorytet poetéw i filozofow kosztem
prorokéw 1 §wietych pism w religijnej dyspucie z poganami, nie mogta by¢ uznana juz za
najlepsza metode obrony chrzescijanstwa. Stad tez uwaga Laktancjusza z piatej ksiegi
Divinae institutiones skierowana pod adresem Cypriana z Kartaginy, ktéra wspomina
Hieronim w liscie LXX, mogla by¢ znacznie surowiej wowczas oceniana (i na niekorzys¢
apologety) niz w czasach, gdy pisat te stowa: Cyprianus vir eloquentia pollens et martyrio,
Firmiano narrante, mordetur, cur adversus Demetrianum scribens, testimoniis usus sit
Prophetaram, et Apostolorum, quae ille ficta et commentitio esse dicebat, et non potius
Philosophorum et Poetarum, quorum auctoritati, ut ethnicus, coutraire non poterat’*. Jednak
tacinski thumacz Pisma Swietego oraz cale pokolenia zachodniochrzescijanskich myslicieli,
wychowanych na lekturze filozoficznych pism Cycerona, oddaje Laktancjuszowi niemal
najwyzszy hold, stwierdzajac, ze jego tworczos$¢ jest niejako streszczeniem catego dorobku

Arpinaty: quos si legere volueris, Dialogorum Ciceronis in eis émitouny reperies®.

O Laktancjuszu wspomina kilka razy autor zachowanej we fragmentach kroniki z
konca IV wieku, przypisywanej w niektorych zrodlach hiszpanskiemu przyjacielowi
Hieronima, Nummiusowi Aemilianusowi Dexterowi, nazywanemu niekiedy w zrddtach
Flavius Lucius Dexter. Wedtug niego Laktancjusz urodzit si¢ w Hiszpanii, byl nauczycielem
Kryspusa, a takze zmart jako ubogi cztowiek w 317 roku w Nikomedii: L. Cecilius Lactantius
Firmianus Hispanus, Crispi Caesaris Constantini filii magister, pauper et abiectus
Nicomediae moritur’**. Relacja ta pokazuje czastkowa znajomo$¢ biografii Laktancjusza,
ktéry wedle wczesdniejszych zrodet urodzil si¢ w Afryce, a co do miejsca jego $mierci
Nikomedia pozostaje jedng z mozliwosci, aczkolwiek mniej prawdopodobna niz galijski
Trewir. Jedynie wzmianka dotyczaca nauczania syna Konstantyna Wielkiego nie budzi
wigkszych watpliwosci. W innym fragmencie autor kroniki wspomina me¢czennika Donatusa,
zabitego w Kartaginie w 360 roku za panowania cesarza Juliana, i wigze go z adresatem

pisma De ira Dei: Carthagine Spartaria, durante impiissima Juliani persecutione, Donatus

2! Tamze, s. 459: ,,In the eighty plus years that separated the Institutes from Jerome’s comment, Christians had
refined their dogmas and pagan opposition had attenuated. In consequence, Jerome’s «deftly annihilated» phrase
strongly endorsed the first three books of the Institutes, the attack on false religion and false wisdom. Jerome
was decidedly less pleased with the last four books on «our teaching»”.

922 Hieronimus, Epistula LXX, 3; PL 22.

923 Hieronymus, Epistula LXX, 5.

924 Flavius Lucius Dexter, Chronicon col. 1068, 317; PL 31.

210



martyr Hispanus (ad quem scripsit Lactantius librum de Ira Dei) sub judice Verano®.

Podobnie jak we wczesniejszym wpisie Laktancjusz, teraz Donatus zostaje okreslony mianem
Hispanus, cho¢ brak potwierdzenia prawdziwosci tej informacji w przypadku pierwszego z
nich, nie musi by¢ ona jednoznacznie fatszywa w przypadku drugiego, to jednak obniza jej
prawdopodobnos$¢, zwlaszcza ze brak jakichkolwiek $wiadectw obecnosci Laktancjusza w
Hiszpanii. To, co jednak moze wzbudzi¢ ewentualne podejrzenie, to czas $mierci Donatusa.
Jesli jest to ta sama osoba, ktorej Laktancjusz dedykuje De ira Dei, a takze De mortibus
persecutorum, to najprawdopodobniej jest to osoba blisko zwigzana z afrykanskim autorem w
trakcie trwania prze§ladowan w pierwszej dekadzie IV wieku oraz z duza pewno$cig mozna
sadzié, ze w tym okresie nie mogt by¢ juz dzieckiem, skoro Laktancjusz kierowal do niego
pismo peine tak dosadnych opisow $mierci oraz wyktadu historiozofii. Zaktadajac, ze
Donatus byt dawnym uczniem Laktancjusza, a wigc musial mie¢ co najmniej dwadziescia
kilka lub trzydziesci lat w czasie, gdy Afrykanczyk darowal mu swoje dzieta, w roku 360
miatby ponad osiemdziesiat lat. Wcigz oczywiscie jest to historycznie mozliwe, lecz ze
wzgledu na niewiarygodno$¢ wczesniejszych wypowiedzi autora, moze wzbudzaé stuszne
podejrzenie co do prawdziwosci tej wzmianki. Ostatni fragment przywolujacy Laktancjusza
dotyczy postaci Aquiliusa Severusa, hiszpanskiego pisarza pochodzacego z senatorskiego
rodu, do ktorego roOwniez nalezat inny Severus bedacy adresatem listow od Afrykanskiego
autora: Aquilius Severus, domo Toletanus, ex genere alterius Aquilii Severi, ad quem
Lactantius nuncupavit volumen epistolarum, hoc tempore magno in pretio habetur®S.
Informacje te znajduja potwierdzenie w De viris illustribus Hieronima, piszacego o nim w
podobny sposodb: Aquilius Severus, in Hispania, de genere illius Severi, ad quem Lactantii
duo epistolarum scribuntur libri, composuit volumen, quasi odoimopikov totius suae vitae
Statum continens tam prosa quam versibus, quod vocavit Kotoatpoonv, sive lleipav, et sub
Valentiniano principe obiit’®’. Szczegdlnie ta ostatnia wzmianka moze by¢ cenna przy probie
odtworzenia obrazu po$miertnej pamigci o Laktancjuszu, pozostajagcemu w bliskiej relacji z

rodzing przynalezaca do kulturalnej elity rzymskiej.

Nie brakuje rowniez licznych spekulacji nad $ladami lektury pism Laktancjusza u
wielu innych autoréw chrzescijanskich IV wieku, m.in. Hilarego z Poitires czy Grzegorza z
Elwiry. W przypadku drugiego z nich, amerykanski badacz Andrew Cain sugeruje nawigzania

do laktancjuszowego Divinae institutiones oraz De ira Dei w jego homilii na temat Pie$ni nad

925 Flavius Lucius Dexter, Chronicon col. 1111, 360.
926 Flavius Lucius Dexter, Chronicon col. 1121, 370.
27 Hieronimus, De viris illustribus CXI; PL 23.

211



piesniami zatytulowanej Epithalamium sive Explanatio in Canticis Canticorum, bedacej

najstarszym zachowanym wyktadem na temat tej ksiegi®?®. O ile pierwszy fragment majacy

swiadczy¢ o tym podobienstwie dotyczy wiasciwie jednej konstrukcji okreslajacej u

Grzegorza z Elwiry ludzi nieobeznanych z chrzescijanskimi pismami: expertes caelestium

litterarum do okreslenia, ktore w drugiej ksiedze Divinae institutiones Laktancjusz kieruje

pod adresem Cycerona, bedacego expers caelestium litterarum, wydaje si¢ do$¢ mato

przekonujacy®?’, to drugi bezsprzecznie wydaje sie potwierdzaé swoje zrodto:

0 grave peccatum et paene inexorabilis venia, ut eos quos Deus a se generatos et exaltatos
dixerat, ab ipsis spretum esse testetur! generaverat utique eos per legem et exaltaverat per
gratiam, quod his ultro omnium gentium potestas concessa erat; et ideo hunc non

spernere, sed sequi et audire debverant; in eo est enim materia rerum et ratio virtutum et

fons omnium bonorum. quid enim Deo aut potentia maius est aut ratione perfectius aut

claritate luculentius? qui quoniam eos ad sapientiam et iustitiam procreaverat, non fuerat

fas relicto Deo sensus ac vitae datore vanis fragilibusque simulacris atque idolis famulari

neque gulae ac libidini servientes ab innocentia et pietate discedere; istae enim vitiosae et

mortiferae voluptates quae opulentia rerum animum hominis inlaqueare consueverant,

aeterna morte damnatae sunt”>°.

Aby zobaczy¢ skale podobienstwa warto zestawi¢ go z fragmentem z De ira Dei, na

zwrocit uwage Andrew Cain:

...huius [sc. Dei] familia sumus, et si minus obsequens quam decebat minusque officiosa
quam domini et parentis inmortalia merita poscebant, tamen plurimum proficit ad veniam
consequendam si cultum eius notionemque teneamus... Deus nobis sequendus est, Deus

adorandus, Deus diligendus, quoniam in eo est materia rerum et ratio virtutum et fons

bonorum. quid enim Deo aut potential maius est aut ratione perfectius aut claritate

luculentius? qui quoniam nos ad sapientiam genvit, ad iustitiam procreavit, non est fas

hominem relicto Deo, sensus ac vitae datore, terrenis fragilibusque famulari aut

quaerendis temporalibus bonis inhaerentem ab innocentia et pietate desciscere. non

faciunt beatum vitiosae ac mortiferae voluptates, non opulentia libidinum inritatrix, non

928

(2)/2010, s. 109-114.
929 Tamze, s. 111.

930 Tamze s. 112-13. Podkreslenia w tekScie pochodza z artykulu Andrew Caina i ulatwiaja $ledzenie
podobienstw migdzy tekstami.

212

ktory

Por. A. Cain, Gregory of Elvira, Lactantius, and the Reception of the De ira Dei, ,,Vigiliae Christianae”, 64



inanis ambitio, non caduci honores, quibus inlaqueatus animus humanus et corpori

mancipatus aeterna morte damnatur®’,

Zachowanie tego samego sensu oraz calych sekwencji stow w zdaniu jednoznacznie §wiadczy
o wykorzystaniu przez Grzegorza z Elwiry pisma Laktancjusza, najpewniej cytowanego
z pamieci. Jednak z racji tego, ze $ledzenie tego rodzaju $ladow i $wiadectw wprowadza
nadmierng drobiazgowos$¢, wykraczajaca poza ramy tematu niniejszego rozdziatu, nalezy
przyjrzec si¢ w pierwszej kolejnosci tym miejscom, gdzie wprost i §wiadomie wskazuje si¢ na

Laktancjusza wewnatrz tekstu.

Kilka informacji o Laktancjuszu notuje si¢ takze u innego pisarza chrzescijanskiego
z tego okresu, Rufinusa z Akwilei. W drugiej ksigdze swego pisma Apologia in Sanctum
Hieronimum, we fragmencie podejmujacym kwestie odrzucania autorytetu Kosciola,
apostotow 1 chrzescijanskich myslicieli ostatnich czterystu lat, wymienia wsrod kilku pisarzy
Laktancjusza: Quid ergo mirum est, si me minimum et nullius numeri hominem laceret,
si Ambrosium secet, si Hilarium, si Lactantium, si Didymum reprebendat?°**; podobnie czyni
w innym tek$cie Apologia ad Anastasium, gdy wymienia poglady na temat istoty duszy,
przypisujac Tertulianowi 1 Laktancjuszowi stanowisko jakoby dusza powstawala wraz z
ciatem, a nie istniala od zawsze, jak twierdzili greccy autorzy, w tym Orygenes, ktorego

pisma Rufinus thumaczyt na tacing:

Legi quosdam dicentes, quod pariter cum cor- pore per humani seminis traducem etiam
anima diffundatur : et hoc quibus poterant assertionibus confirmabant. Quod puto inter
Latinos Tertullianum sensisse, vel Lactantium, fortassis et alios nonnullos. Alii asserunt,
quod formatis in utero corporibus, Deus quotidie faciat animas et infundat: alii quod
factas iam olim, idest, tunc cum omnia Deus creavit ex nihilo, nunc eas iudicio suo

dispenset in corpore. Hoc sentit et Origenes, et nonnulli alii Graecorum®.

Szczegodlnie ten drugi fragment wydaje si¢ cenny z perspektywy badan nad recepcja mysli
Laktancjusza, poniewaz pokazuje, ze jego stanowisko byto przedstawiane jako autorytet takze

w kwestiach teologicznych, nie tylko literackich.

Rowniez w twoérczosci $wietego Augustyna mozna znalezé kilka fragmentéw
swiadczacych o lekturze pism Laktancjusza. Potwierdzenie tego zdania znajduje si¢ w drugiej

ksiedze De doctrina Christiana, gdzie, nawigzujac do biblijnego wydarzenia wyniesienia

9 Tamze.
932 Rufinus Aquilensis, Apologia 11 390, 35; PL 21.
933 Rufinus Aquilensis, Apologia pro Anastasium IV; PL 21.

213



przez zydow klejnotow oraz madrosci z Egiptu, wymienia apologete wsrdd innych tacinskich

autorow:

Nam quid aliud fecerunt multi boni fideles nostri? Nonne aspicimus quanto auro et
argento et veste suffarcinatus exierit de Aegypto Cyprianus et doctor suavissimus et
martyr beatissimus? Quanto Lactantius? Quanto Victorinus, Optatus, Hilarius, ut de vivis
taceam? Quanto innumerabiles Graeci? Quod prior ipse fidelissimus Dei famulus Moyses

fecerat, de quo scriptum est quod eruditus fuerit omni sapientia Aegyptiorum?®**,

Podobnie jak w przypadku Hieronima mozna domysla¢ si¢, ze Augustyn zwrécit szczegdlng
uwage na warstwe stylu, wykorzystywanego przez tych pisarzy. Powyzszy fragment utrwalit
w swoim zbiorze Excerpta ex operibus s. Augustini Eugyppius, autor bardzo poczytnego
w $redniowieczu wyciagu z pism Augustyna’>. Bezposérednio do stéw Laktancjusza odnidst

si¢ Augustyn w 23 rozdziale osiemnastej ksiggi De civitate Dei:

Inserit etiam Lactantius operi suo quaedam de Christo vaticinia Sibyllae, quamvis non
exprimat cuius. Sed quae ipse singillatim posuit, ego arbitratus sum coniuncta esse
ponenda, tamquam unum sit prolixum, quae ille plura commemoravit et brevia. "In
manus <iniquas>, inquit, infidelium postea veniet; dabunt autem Deo alapas manibus
incestis et inpurato ore exspuent uenenatos sputus; dabit vero ad verbera simpliciter
sanctum dorsum. Et colaphos accipiens tacebit, ne quis agnoscat, quod verbum vel unde
venit, ut inferis loquatur et corona spinea coronetur. Ad cibum autem fel et ad sitim
acetum dederunt; inhospitalitatis hanc monstrabunt mensam. Ipsa enim insipiens tuum
Deum non intellexisti, ludentem mortalium mentibus, sed <et> spinis coronasti et
horridum fel miscuisti. Templi vero velum scindetur; et medio die nox erit tenebrosa
nimis in tribus horis. Et morte morietur tribus diebus somno suscepto; et tunc ab inferis
regressus ad lucem veniet primus resurrectionis principio revocatis ostenso." Ista
Lactantius carptim per interualla disputationis suae, sicut ea poscere videbantur, quae
probare intenderat, adhibvit testimonia Sibyllina, quae nos nihil interponentes, sed in
unam seriem conexa ponentes solis capitibus, si tamen scriptores deinceps ea servare non

neglegant, distinguenda curavimus®*.h

934 Augustinus, De doctrina christiana 11 40, 61; PL 34.

935 Por. Bugyppius, Thesaurus ex S. Augustini Operibus, CCLX 51; PL 62: Nonne aspicimus quanto auro, et
argento, et veste suffarcinatus exierit de Aegypto Cyprianus, doctor suavissimu? et martyr beatissimus? Quanto
Laciantius? Quanto Victorinus, Optatius, Hilarius? ut de vivis taceam, quanto innumerabiles Graeci! Quod
prior ipse fidelissimus Dei famulus Moyses fecerat, de quo scriptum est, quod eruditus fuerit omni sapientia
Aegyptiorum.

936 Augustinus, De civitate Dei XVIII 23; PL 41.

214



Cytat, przytoczony przez biskupa z Hippony, jak sam podkreslit, pochodzi z roéznych
drobnych fragmentéw wyroczni sybillinskich, referowanych przez Laktancjusza, ktére mozna
odnalezé w 18 rozdziale czwartej ksiegi Divinae institutiones w jezyku greckim®’. Znowu
wiec widac, jak imi¢ Laktancjusza byto faczone z tekstem wyroczni posredniczacym miedzy
swiatem klasycznym a judeo-chrzescijanskim. Wedle traktatu De natura et gratia Augustyna
pisma Laktancjusza, Hilarego, Ambrozego i1 Hieronima postuzyly Pelagiuszowi do
sformutowania swojego stanowiska na temat natury grzechu i naturalnych zdolnosci do walki
938

z nim°°. Augustyn przywotuje w pierwszej kolejnosci Laktancjusza, ktorego stowa miat

sparafrazowac¢ na swojg korzys$¢ Pelagiusz, cho¢ pomingt jego nazwisko w swoim wywodzie:

Respondet ad catholicorum scriptorum testimionia quae Pelagius pro se protulerat:
Lactantii, Hilarii, Ambrosii et Hieronymi. Ac per hoc et ea testimonia, quae non quidem
de Scripturis canonicis, sed de quibusdam catholicorum tractatorum opusculis posuit,
voleas occurrere iis qui eum solum dicerent ista defendere, ita sunt media, ut neque contra
nostram sententiam sint, neque contra ipsius. In quibus etiam non nihil de libris meis
interponere voluit, me quoque aliquem deputans, qui cum illis commemorari dignus
viderer. Unde ingratus esse non debeo, et familiariore affectu nolim ut erret, qui hunc
mihi detulit honorem. Prima enim quae posuit, quia nomen ejus qui ea dixit, non ibi legi,
sive quia ille non scripsit, sive quia codex quem misistis, id aliqua forte mendositate non
habvit, pertractare quid opus est? Maxime quoniam me, in hujusmodi quorumlibet
hominum scriptis liberum (quia solis canonicis debeo sine ulla recusatione consensui),
nihil movet quod de illius scriptis, cujus nomen non ibi inveni, ille posuit: Oportuit
magistrum doctoremque virtutis homini simillimum fieri, ut vincendo peccatum doceat
hominem vincere posse peccatum. Quomodo enim dictum sit, auctor hujus sententie
viderit qualiter possit exponere: dum tanien nos minime dubitemus, peccatum Christum
in se non habuisse quod vinceret, qui natus est in similitudine carnis peccati, non in carne

peccati®®.

Z duzym prawdopodobienstwem mozna stwierdzi¢, ze autor ma na mysli fragment czwartej
ksiegi Divinae insitutiones, w ktorym Laktancjusz pisze niemal dokladnie te same stowa:
oportet magistrum doctoremque virtutis homini simillimum fieri, ut vincendo peccatum doceat

940

hominem vinci ab eo posse peccatum”™. W podanym cytacie Augustyna da si¢ zaobserwowac

takze inng cenng informacj¢ na temat postrzegania Laktancjusza, okreslonego mianem

937 Lactantius, Divinae institvitones IV 18, 15-20.

938 Por. B.R. Rees, Pelagius: A Reluctant Heretic, Woodbridge 1988, s. 45-48; J. Wetzel, Augustine and the
Limits of Virtue, Cambridge 1992, s. 112—-115.

939 Augustinus, De natura et gratia LXI; PL 44.

940 Lactantius, Divinae institutiones IV 24, 12.

215



catholicus scriptor, aczkolwiek zaznacza roOwniez z przezornoscig, ze nie jest zobowigzany
broni¢ pism wspomnianych autoréw, tak jak pism kanonicznych. W czasie szerzacych si¢
wielu nurtow heterodoksji Laktancjusz jest wigc postrzegany jako twoérca przynalezacy do
tradycji ortodoksyjnego Kosciota, cho¢ nie musi to by¢ réwnoznaczne z prawdziwos$cig

wszystkich gltoszonych przez niego tez, o czym byta mowa we wczesniejszym rozdziale.

Innych wptywdéw mysli Laktancjusza na biskupa z Hippony mozna doszukiwac si¢ w
ogolnym charakterze traktatu De vera religione, nie tylko noszacy ten sam tytut co IV ksigga
Divinae institutiones, lecz takze powtarzajacy obecng w catym dziele Laktancjusza teze o
jednosci vera religio i vera sapientia, ktorych zgoda jest mozliwa tylko w chrzeécijanstwie”*!.
Rutherford twierdzi takze, ze podana przez Laktancjusza w Epitome definicja filozofii:
philosphia est amor vel studium sapientiae zostala przejeta w zblizonej formie w De Moribus
Ecclesiae Catholicae et de Moribus Manichaeorum Augustyna: siquidem philosophia est
amor studiumque sapientiae, a takze w In Isagogen Boecjusza: est enim philosphia amor et

942 Nie znaczy to jednak, ze Laktancjusz jest

studium et amicita quodammodo sapientiae
tworca tej definicji, poniewaz odnosi si¢ ona do klasycznej etymologii greckiego wyrazu
euocopia, lecz na tyle zblizone sformulowanie moze wskazywa¢ na echa lektury
Afrykanczyka, majace swoj udziat w skodyfikowaniu tej tacifiskiej definicji w pdzniejszych
wiekach, na co wskazuje Rutherford: ,,This sentence, with Augustine’s slight variation,

became a commonplace throughout the Middle Ages and well into the modern period”**.

Cenne $wiadectwo znajomosci pism Laktancjusza zachowato si¢ u Rufina z Antiochii,
teoretyka tacinskiej poezji, pochodzace z V wieku w dziele Commentarium in metra
Terentiana, gdzie zamieszone zostaly uwagi na temat metrum w komediach Terencjusza. W

jednym z fragmentoéw niezachowanego listu do Probusa mozna przeczytac:

nam quod de metris comoediarum requisisti, et ego scio plurimos existimare Terentianas

vel maxime fabulas metrum non habere comoediae Graecae, id est Menandri Philemonos

941 Augustinus, De vera religione V 8; PL 34: Sed quoquo modo se habeat philosophorum iactantia, illud cuivis
intellegere facile est, religionem ab eis non esse quaerendam, qui eadem sacra suscipiebant cum populis, et de
suorum deorum natura ac summo bono, diversas contrariasque sententias in scholis suis, eadem teste
multitudine, personabant. Quod si hoc unum tantum vitium christiana disciplina sanatum videremus, ineffabili
laude praedicandam esse, neminem negare oporteret. Haereses namque tam innumerabiles a regula
Christianitatis aversae, testes sunt non admitti ad communicanda Sacramenta eos qui de Patre Deo, et Sapientia
eius, et Munere divino aliter sentiunt et hominibus persuadere conantur, quam veritas postulat. Sic enim creditur
et docetur, quod est humanae salutis caput, non aliam esse philosophiam, id est sapientiae studium, et aliam
religionem, cum ii quorum doctrinam non approbamus, nec Sacramenta nobiscum communicant; por. D.
Rutherford, Lactantius philosophus..., dz. cyt, s. 461.

942 Cyt. za: D. Rutherford, Lactantius philosophus ..., dz. cyt, s. 462.

93 Tamze.

216



Diphili et ceterorum, quae trimetris versibus constat. nostri enim veteris comoediae
scriptores in modulandis fabulis sequi maluerunt, Eupolin Cratinum Aristophanem.
prologos igitur et primarum scaenarum actiones trimetris conprehenderunt, deinde
longissimos id est tetrametros subdiderunt, qui appellantur quadrati. in consequentibus
deinceps variauerunt: modo enim trimetros, modo addito quadrante vel semisse
posuerunt, id est vel semipede adiecto vel integro pede iambo vel sesquipede. haec per
medios actus varie, rursus in exitu fabularum quadratos, quales diximus in secunda
scaena. sed idem quadrati cum sedecim syllabis constare debeant, tamen plerumque fiunt

viginti aut amplius syllabarum. hinc putantur metro carere nec lege ulla contineri®*,

W Scisle teoretycznych rozwazaniach na temat struktury metrycznej widaé, ze
zainteresowania Laktancjusza w tej materii mogty znajdowa¢ odzwierciedlenie w jego
pismach rowniez w pozniejszych latach zycia. Rowniez fakt, ze autor zawart te informacje w
swoim liscie jako odpowiedz na pytanie Probusa, rzuca nieco cienia na typ odbiorcow jego
tworczosci 1 otoczenia, w ktorym przebywat, bedac juz chrzescijaninem. Z pewnoscia jednak
Laktancjusz mogl by¢ postrzegany jako autorytet w kwestiach teoretycznoliterackich, o czym
Swiadczy wzmianka pdznoantycznego autora Victorinusa z dziela De metris et de hexametro.
Poswiadcza on, ze afrykanski autor pisal teksty dotyczace pentametru i1 tetrametru: Nostra
quoque memoria Lactantius de metris pentameter inquit et tetrameter*. W kontekscie
autorytetu dotyczacego literatury Laktancjusza wspomina roéwniez anonimowy autor
komentujacy kwestie pisowni jednego stowa wystepujacego w VII ksiggdze Eneidy 1 jego
obecnosci w dostgpnych mu egzemplarzach: dicit etiam Firmianus comraentator non
‘convexa', sed 'convecta' legendum, ut sit ipsa convecta: quod difficile in exemplaribus

invenitur’*®

. Mimo braku dostepu do tekstow, do ktérych nawigzywali autorzy wspomnianych
cytatow, mozna uznaé, ze autorytet Laktancjusza jako teoretyka literatury cieszyt si¢
uznaniem w tekstach pochodzacych ze schytku starozytnosci i poczatku Sredniowiecza w

swiecie tacinskim.

Niekiedy wida¢ rdwniez przeciwstawienie literackiej umiejgtnosci teologicznej
wiedzy, co zasugerowat Gennadius z Marsylii w traktacie De ecclesiasticis dogmatibus, gdzie
wskazuje, ze Laktancjusz powielat bledne wizje na temat czaséw mesjanskich, odnoszac

apokaliptyczne przepowiednie do ziemskiej rzeczywistosci: In divinis promissionibus nihil

944 Rufinus, Commentarium in metra Terentiana V1 564, 7-565, 2, w: Grammatici Latini vol. 6; red. H. Keil,
Leipzig 1874.

945 Victorinus, De metris et de hexametro, GL. VI 200, 11; w: Grammatici Latini vol. 6; red. H. Keil, Leipzig
1874.

946 Codex Floriacensis plenioris ,,Servii” ad Verg. Aen. VII 543 (Il p. 166, 4, red. Thilo).

217



terrenum vel transitorium exspectemus, sicut Melitani sperant. Non nuptiarum copulam sicut
Cerinthus et Marcion delirant. Non quod ad cibum vel ad potum pertinet, sicut Papia autore,
Irenaeus, et Tertullianus, et Lactantius acquiescunt®®’. Zblizona ocene odnalezé mozna
rowniez w dziele De scriptoribus ecclesiasticis, gdzie Gennadius wspomina poete
Commodiana, wskazujac, ze jego niepelna znajomos$¢ teologii mogta wynika¢ miedzy innymi

z wptywu Laktancjusza:

Commodianus, dum inter saeculares litteras etiam nostras legit, occasionem accepit fidei.
Factus itaque Christianus, et volens aliquid siudiorum suorum muneris offerre Christo,
sua salutis auctori, scripsit mediocri sermone, quasi versu, librum adversum Paganos. Et
quia parum nostrarum attigerat litterarum, magis illorum destruere potvit dogmata quam
nostra firmare. Unde et de divinis repromissionibus adversum illos vili satis et crasso, ut
ita dixerim, sensu disseruit, illis stuporem et nobis desperationem incutiens, Tertullianum,
et Lactantium et Papiam auctores secutus. Moralem sane doctrinam et maxime

voluntariae pauperiatis amorem optime prosecutus, studentibus inculcavit’*®,

Podobienstwo migdzy Commodianem a afrykanskim autorem dostrzegalne jest takze w opinii
Gennadiusa, zarzucajacego chrze$cijanskiemu poecie wicksza skuteczno$¢ w podwazaniu
twierdzen poganskich niz w budowaniu wlasnych argumentdw na rzecz wiary. Opinia ta
sformulowana pierwotnie przez Hieronima, byla kolejno przekazywana i powielana przez
teologdw 1 pisarzy. Szczegdlnie uwydatnia ja w drugiej potowie V wieku Sydoniusz
Apolinary w liscie do Klaudiana Mamerta, charakteryzujagc w nim poszczegdlnych myslicieli

1 pisarzy, w tym Laktancjusza:

Siquidem dum se adversus eum quem contra logvitur, exsertat, morum ac studiorum
lingua utrique symbolam jure sibi vindicat. Sentit ut Pythagoras, dividit ut Socrates,
explicat ut Plato, implicat ut Aristoteles, ut Aeschines blanditur, ut Demosthenes irascitur,
[verrat/vernat?] ut Hortensius, ut Cethegus, incitat ut Curio, moratur ut Fabius, simulat ut
Crassus, dissimulat ut Cesar, suadet ut Cato, dissuadet ut Appius, persuadet ut Tullius.
Jam si ad sacrosanctos Patres pro comparatione veniatur, instrvit ut Hieronymus, destrvit
ut Lactantius, astrvit ut Augustinus, attollitur ut Hilarius, submittitur ut Joannes, ut
Basilius corripit, ut Gregorius consolatur, ut Orosius afflvit, ut Rufinus stringitur, ut

Eusebius narrat, ut Eucherius sollicitat, ut Paulinus provocat, ut Ambrosius perseverat®®.

947 Gennadius Massilensis, De ecclesiasticis dogmatibus XXV, 1005, PL 58.
948 Gennadius Massiliensis, De scriptoribus ecclesiasticis XV 1060; PL 58.
%4 Sidonius, Epistula 11I; PL 53.

218



Zestawienie Laktancjusza z czasownikiem destruere jasno pokazuje, jak mocno stanowisko to
wpisato si¢ w zbiorowa pamigé nastepnych pokolen. Najpewniej podobnie byly czytane
réwniez jego dzieta, bedace jednoczesnie krytyka poganskiej teologii, ale rOwniez — jak si¢ to

poOzniej okaze — cennym zrdédtem do jej poznania.

Drugim wielkim tematem tagczonym z Laktancjuszem byly wyrocznie sybillinskie, jak
zostalo to juz wielokrotnie przytoczone, autorzy che¢tnie powotywali si¢ na jego autorytet
w formutowaniu tez na temat zawartych prefiguracji w theologia prisca wskazujacych na
prawdziwos¢ chrzescijanstwa. O ile takie ukontekstowienie Afrykanczyka w $wiecie
tacinskiego Zachodu nie wydaje si¢ niczym dziwnym, to szczegllnie zastanawia jego
obecno$¢ w wschodniej czgsci Imperium. Przyktad sugerujacy taka znajomos¢ Laktancjusza
znajduje si¢ w anonimowym wstepie do poéznoantycznego wydania wyroczni sybillinskich

napisanym w jezyku greckim:

D1pavog toivov, odk GBadHAcTOG: PIAOG0QPOG Kai iepeng Tod mpoieydévtog Kamtmiion
YEVOUEVOG, TPOC TO aidviov MUAV edG Tov Xplotov PAEyag év idiolg movipac: Td
gipnuéva toig ZipoAhaig mepi TG dppritov 06&Nc mapédnke kol TV dAoylav Tig
EAMviki|g TAdvng duvatdg ammieyEe, kai 1 pev avtod &viovog E€nynoic tij Avcovig
YA®TTIN, ol 6¢ XiPvrhokol otiyor EALGSL v EEnvéxbnoay, iva 8¢ todto un dmotov
eoaivntal, poptopioy Tod TpopvnpoveuBéviog avdpog mapééopar Exovcov TOVOE TOV
Tpémov-émel obv Té map' Mpiv evpiokdpeve iPvAkiokd od pOvVoV B¢ eBMOPIGTA TOIG
vocodol tdv EAAMvev edkataepovntd 6Tt — T0 yap omdvio tipuo SoKel —, GAAGL Kol O
TAVTOV TOV 6TiyeV P ooléviov v dxpifelav tod pétpov dpyotépav Exetl v mioTv:
aitie 6¢ adn OV TORLYPAE®V 00 copeBoacdvtov Tf POUN Tod Adyov 1 dmodevTOV
YEVOUEV@V, 0V TG TPoPNTidoc: dua yap Tf Emmvoia Eénémavto 1 TdV AgyBéviov pvhun.
pog & kol O I[MAdtov PAéyag Epn, 61t Kotopbdoovot moAAd Kol peydla mpdypato und
£ido6tec MV Aéyovotv, MUelS 0OV &k TV KocOiviov &v Popun vmd v tpécPenv oo
Sovatov mopadicopar: EEnyncato Totvoy mepi Tod dvapyov Beod Tade- el Ogdc, O HdVog
apyet, VreppeyEng dyévntog. ALY 0edg novog gig mavumépTaTog, O¢ memoinkev ovPavoOV
NEMOV T€ Kol AGTEPG NOE GEANVIV KOPTOPOPOV Yoidv To kal DOaTog oidpota wovTov. 8¢
uovog €oti Be0¢ KTIOTNG AKPATNTOG VILAPY®VY, aDTOG 0'€aTNPIEE TOTOV LOPPTIC LEPOTMV TE
— antoc e euoy mhvtev, yevétng Piototo. Omep eipnkev | kabO cuvepyoduevol &ig
obpka pioy mTpooyivoviat | kabd €k 1@V TECoAP®Y GTOYXEI®V EvavTiov OVIoV GAARAO1G

Kai TOV VIToVPAvVIoV KOGUOV Koi TOV avOpmmov &dnuiovpyncev®™.

930 Anonymus, In oracula Sybillina praefatio, Oracula Sibillina 6, 64-7, 90; red. A. Rzach, Vindobonae 1891.

219



To jedyne $wiadectwo dotyczace jego nauki i pism w tym jezyku, cho¢ Laktancjusz spedzit
znaczng cze$¢ zycia w Azji Mniejszej, gdzie greka byta jezykiem dominujacym, rzuca nieco
Swiatta na mozliwo$¢ odzialywania jego mysli rowniez na t¢ cze$¢ inteligencji antycznego
Swiata. Z pewnos$cig sam Laktancjusz znat greke, przynajmniej na tyle, aby mdoc w tym jezyku
czyta¢ 1 cytowaé fragmenty proroctw Sybilli oraz kilku innych klasycznych tworcow, zas
autor greckiego wstepu mogt zna¢ tacing, poniewaz ttumaczy blizej nieokreslony fragment
z tworczos$ci Afrykanczyka dotyczacy wyroczni sybillinskich. Chociaz pojawily si¢ takze
wsrod badaczy uwagi, ze opis ten zostal w sposob niedbaty przypisany Laktancjuszowi
zamiast Justynowi, o czym pisat J. Naumannus: nihil eitismodi apud Lactantium, uidetur
anonymu neglegenter hoc loco posuisse, qiuie alibi afferre in animo habuerit; fons enim huius
partis est lustinus®'. Z fragmentu wynika, ze przed nawréceniem Firmianus byl nie tylko
filozofem, lecz takze kaptanem Jowisza Kapitolinskiego — iepgvg tov [...] Kamtwiiov. Moze
to sugerowaé zarOwno zaszczyty otrzymane na szczeblu panstwowym w mniej
udokumentowanym okresie jego zycia, jak i zwiazki z religijng mysla neoplatonska, gdzie
filozofia wspotistniata z funkcja kaptanska, a wyrocznie zyskiwaly szczegdlne znaczenie w
ramach nurtu teozoficznego’>?. Znamienny jest fakt, Ze w przytoczonym przez greckiego
autora fragmencie znajduje si¢ krytyka niedbalo$ci metrum, jakim zostaly zapisane greckie
wyrocznie. Chociaz miala to by¢, zdaniem afrykanskiego autora, wina kopistow, nie za$
samej prorokini, to jednak widoczna jest w przytoczonym fragmencie charakterystyczna dla
Laktancjusza perspektywa krytyczno-literacka, nawet w odniesieniu do tekstow, jak sam

twierdzit, natchnionych.

Sredniowiecze

W VI wieku nazwisko Lactancjusza pojawia si¢ w pierwsze] ksiedze Institutiones
Kasjodora, gdy ten cytuje wyzej wspomniany fragment z De doctrina christiana Augustyna

i uzupelnia go o kilku nastgpnych tacinskich autoréw®>’. Kontekst, w ktéorym Kasjodor

91 Cyt za przypis dolny L. Caeli Firmiani Lactanti librorum perditorum fragmenta, s. 158-160 w: Lactantius,

Opera Omnia, red. S. Brandt, G. Laubmann, Vindobona 1893.

932 Zob. G. Reale, Historia filozofii starozytnej, t. IV Systemy epoki Cesarstwa, przet. E.I. Zielinski, Lublin 1999,
s. 615-650; Zob. P. Hadot, Czym jest filozofia..., dz. cyt., passim; D. Rutherford, Lactantius philosophus..., dz.
cyt., s. 463: ,Lactantius was possibly the first to have developed such arguments in order to persuade pagan
literati. Tellingly, the word ‘theosophy’ originated in the Neoplatonic tradition in which it had signified the
combination of human philosophical wisdom with divinely revealed religious wisdom, this last meaning oracular
utterances and texts”.

933 Cassiodorus, Institutiones 1 28, 4; CCSL 64: Multi iterum patres nostri talibus litteris eruditi et in lege domini
permanentes ad veram sapientiam pervenerunt, sicut beatus Augustinus in libro de doctrina christiana meminit,
dicens: ,,Nonne aspicimus quanto auro et argento et ueste suffarcinatus exierit de Aegypto Cyprianus, et doctor

220



powoluje si¢ na autorytet tych tworcow, wigze si¢ z uzasadnieniem twierdzenia, ze literatura
poganska moze by¢é czytana jako przygotowania do petniejszego rozumienia Pisma Swietego

jest potrzebna w intelektualnej formacji:

Verumtamen nec illud patres sanctissimi decreverunt, ut saecularium litterarum studia
respuantur, quia non exinde minimum ad sacras scripturas intellegendas sensus noster
instrvitur. Si tamen, divina gratia suffragante, notitia ipsarum rerum sobrie ac
rationabiliter inquiratur, non ut in ipsis habeamus spem prouectus nostri, sed per ipsa
transeuntes desideremus nobis a patre luminum proficuam salutaremque sapientiam
debere concedi. Quanti enim philosophi haec solummodo lectitantes ad fontem sapientiae
non venerunt, et vero lumine privati ignorantiae caecitate demersi sunt! Quoniam, sicut a
quodam dictum est, numquam potest plenissime investigari, quod non per viam suam
quaeritur [...] Quos nos imitantes cautissime quidem sed incunctanter utrasque doctrinas,
si possumus, legere festinemus. Quis enim audeat habere dubium, ubi virorum talium
multiplex praecedit exemplum? Scientes plane, sicut saepe iam dictum est, rectam
veramque sapient iam dominum posse concedere, sicut ait liber Sapientiae, Sapientia a

domino deo est et cum ipso fuit semper et permanet in aeternum®>*.

Wielki projekt Kasjodora, rozpoczety w 555 roku w klasztorze Vivarium — o$rodku faczacym
funkcje klasztoru i miasta — obejmowat nie tylko przepisywanie Pisma Swictego i dziet
Ojcow Kosciola, ale rowniez utrwalanie najwazniejszych tekstow poganskich. Dzielo to
stanowito jedno z najwazniejszych dla przekazu klasycznych wzorcéw dla kultury $wiata
sredniowiecznego, zwtaszcza ze wielu fundatoréw mniszego zycia, takich jak Jan Kasjan czy

Grzegorz Wielki, odnosito si¢ z wiekszg rezerwa do formacji artes liberales®.

suavissimus et martyr beatissimus? Quanto Lactantius, quanto Victorinus, Optatus, Hilarius?” Nos addimus
Ambrosium ipsumque Augustinum atque Hieronymum multosque alios ,,innumerabiles Graecos”.

934 Cassiodorus, Institutiones 1 28, 3-4.

955 Por. L.W. Jones, The Influence of Cassiodorus on Mediaeval Culture, ,,Speculum” 20 (4)/1945, s. 434: ,The
second phase of his activities ultimately proved much more important to the world than his political labors. The
great merit of his monastic work lay in his determination to utilize the vast leisure of the convent for the
preservation of divine and human learning and for its transmission to posterity. Cassiodorus must not of course
be considered the first man to have introduced into monasteries either the copying of manuscripts or the study of
the Scriptures. The rule of St Pacomius (who died in 346) had already prescribed knowledge of reading and
writing and the study of lessons to this end thrice daily,] and in his foundations there had also existed a body of
monastic copyists. The younger monks alone were copyists in the monastery of St Martin's at Tours. St Jerome
in his cell at Bethlehem had not only shown what great results a single recluse could obtain from patient literary
toil, but he had taught grammar to the monks resident there.4 In Gaul, moreover, there had been famous schools
like those at Lérins, and in the rules laid down ca 550 by Ferreolus reading and copying were considered svitable
for monks who were too weak for harder work. At the same time Cassian and Gregory the Great had rejected the
liberal arts as being unnecessary for the study of the Scriptures. It remained for Cassiodorus to make of the
monastery a theological school and a scriptorium for the multiplication of copies of the Scriptures, of the Fathers
of the Church and the commentators, and of the great secular writers of antiquity.8 His work was more
systematic than that of his predecessors and it had more important results. He showed deep insight into the needs

221



Z tego okresu pochodzi tez wspomnienie o Laktancjuszu, zawarte w drugim liscie
Nicetiusa do cesarza Justyniana. Pisze on o obecno$ci uczonego w Galli: Cum Lactantius, ut
dicit, prebyter loca sancta per Gallias propter Domini misericordiam visitaret, ante nos

5. Wzmianka ta moglaby byé cenna z perspektywy badan nad biografia

apparvi
Laktancjusza, poniewaz deklaruje jego przynalezno$¢ do duchowienstwa. Istotne przy tym
jest, ze autor, bedac biskupem Trewiru, w ktorym prawdopodobnie apologeta zmart nieco
ponad dwiescie lat wezesniej, mogt mie¢ dostep do obecnie nieistniejacych zrodet. Jednak ze
wzgledu na brak rozwinigcia tej wypowiedzi, jak 1 ogdlny charakter listu bedacego

napomnieniem cesarza, nie jest mozliwe stwierdzenie, czy chodzi o t¢ samg postac.

W VI wieku daje si¢ zauwazyé wyrazny spadek zainteresowania tworczos$cia
Laktancjusza wsrdd teologéow i intelektualistow. Wptyw na to mogt mie¢, oprocz ogdlnie
poglebiajacego si¢ kryzysu spotecznego i kulturowego bedacego nastgpstwem destabilizacji
Swiata zachodniego po upadku zachodniego cesarstwa, dokument nazwany w tradycji
Decretum Gelasiani. Byt to tekst przypisywany w historii przynajmniej trzem papiezom:
Damazemu, Gelazjuszowi lub Hormisdasowi, a wig¢c glowom Kos$ciota zyjacym na
przestrzeni niemal dwustu lat, miedzy IV a VI wiekiem. Dzi$ z duzym prawdopodobienstwem
datuje si¢ go na gorng granice tej skali, a na miejsce jego powstania wskazuje si¢ Itali¢ lub
potudniowa Galie®’. Tekst ten, niezwykle cenny z perspektywy historii Koéciota, zawieral
skrotowy wykaz dogmatycznych twierdzen uchwalonych na powszechnych soborach, kanon
ksigg Starego i Nowego Testamentu oraz, co najwazniejsze dla niniejszego wywodu, wykaz
pism okreslonych mianem apocrypha. W ich sklad wchodza nie tylko apokryficzne ksiggi
Pisma Swietego, lecz takze pisma autoréw wczesnochrzescijanskich, w ktérych rozpoznano
nieprawowierng nauke. W katalogu tym zabrakto jednoznacznych wyjasnien czy argumentacji
dotyczacej powodow wcielenia do apokryfow dziet okreslonych tworcow. Jednym z nich byt

rowniez Laktancjusz, jak podaje dekret: opuscula Lactantii sive Firmiani®>®

, znalazl si¢ tam
m.in. razem z Tertulianem, Euzebiuszem 2z Cezarei, Arnobiuszem, Tykoniuszem,

Commodianem czy Cyprianem 2z Kartaginy. Mozna przypuszczaé, ze kazdy z

of his time. The quality of theological study had seriously declined; the best works of classical literature were no
longer being copied; and every movement of the Ostrogothic armies or of the still more savage imperial hordes
againsta city or even a villa resulted in the destruction of priceless codices”; zob. M. Vukovic, The Library of
Vivarium: Cassiodorus and the Classics, Budapest 2007.

936 Nicetius, Epistula 11, 2; PL 68.

957 Zob. E. von Dobschiitz, Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis in kritischem Text
herausgegeben und untersucht, Leipzig 1912; por. F.C. Burkitt, Review of The Decretum Gelasianum, ,,Journal
of Theological Studies” 14/1913, s. 469-471.

98 Decretum Gelasianum, CCSL 139.

222



wczesnochrzes$cijanskich autorow wpisanych do pierwszego $redniowiecznego indeksu
librorum prohibitorum trafit tam z nieco innego powodu — szczeg6towa analiza tych przyczyn
jednak wykracza poza ramy niniejszego opracowania. Istotny jest fakt, czy dziela

Laktancjusza, okreslone zdrobnieniem opuscula®’

, wraz z wieloma innymi mialy zosta¢
skazane na zapomnienie wlasnie za jego posrednictwem, do czego wzywat tekst dekretu w
koncowych stowach: [...] cum consortibus suis nec non et omnes heresei hereseorumque
disciplui sive scismatici docuerent vel conscripserunt, quorum nomina minime retinuimus,
non solum repudiata verum ab omni Romana catholica et apostolica ecclesia eliminata atque
cum suis auctoribus sequacibus sub anathematis insolubili vinculo in aeternum confitemur
esse damnata®®. Jak zwraca uwage Rutherford trudno jednak okresli¢, czego doktadnie mogt
dotyczy¢ zakaz nalozony na czytanie wspomnianych tekstow oraz co w kontek$cie tego
dokumentu moze oznacza stowo apokryf: ,,But its use of legere is unclear: it may mean «all
readingy», even private or just the «official reading» in the churches. Nor does the Decretum
make clear whether «apocryphus» means absolutely «heretical and condemned» or simply

«extracanonicaly !

. Z pewnoscig tworczos¢ Laktancjusza nie pehnita funkcji liturgiczne;j,
dlatego zarzuty kierowane wobec jego pism najprawdopodobniej dotyczyly kwestii
doktrynalnych — Hieronim wspominal o nieortodoksyjnych watkach teologicznych,
elementach dualistycznych sugerujacych niekanoniczng teodycee, a takze o millenaryzmie,
sprzecznym z wizja Augustyna, ktora ostatecznie przyjat Koéciot’®?. Da sie zauwazyé, ze
dekret ten nie czyni rozrdznienia pomigdzy traktatami teologicznymi, pseudoepigrafami a
dzietami $cisle literackimi, do ktorych si¢ zaliczal na przyklad wergilianski centon utozony

przez chrze$cijanke Probe”®

. Nie tatwo dzi$ réwniez dociec, jaki byl zasieg i ranga owego
dokumentu 1 na ile przyczynit si¢ on do okrycia zapomnieniem wymienionych w nim
autorow, lecz z duzym prawdopodobiefistwem mozna stwierdzi¢, ze mogt mie¢ wptyw na

dobor ksigg w klasztornych bibliotekach?®,

99 Por. D. Rutherford, Lactantius philosophus..., dz. cyt., s. 466: ,Does opuscula (little works) refer to his
collections of letters? to The Wrath of God? to The Workmanship of God? to the Symposium? to The Deaths of
the Persecutors? Would that we knew. On the supposition that the Institutes would not be considered an
opusculum, this prohibition must not have encompassed them”.

%0 Decretum Gelasianum XX.

%! D. Rutherford, Lactantius philosophus..., dz. cyt., s. 466

92 Por. R. Markus, Augustine and Millenarianism, w: The Making of Orthodoxy: Essays in Honovr of Henry
Chadwick, red. R. Williams, Cambridge 1989, s. 220-236.

963 Decretum Gelasianum: Centonem de Christo virgilianis conpaginatum versibus.

94 Por. D. Rutherford, Lactantius philosophus..., dz. cyt., s. 466: ,In time the Decretum became an important
checklist for medieval librarians looking to augment their collections. It circulated everywhere in one version or
another. Its condemnation appears not to have resulted in the rejection of those authors who were otherwise
appealing.”

223



Nie znaczy to jednak, Zze zaprzestano catkowicie kopiowania czy czytania tych dziet.
Za przyktad moze postuzy¢ encyklopedyczna tworczos¢ Izydora z Sewilli — w ksiggach V-
VIII Etymologiae autor ten obficie czerpie z Divinae institutiones, traktujac to dzieto jako
jedno ze zrodel doksograficznych®®. Co ciekawe, Laktancjusz nie jest w nich wymieniony z
imienia: mogto to wynika¢ nie tyle z checi przestrzegania wytycznych dekretu Pseudo-
Gelazjusza, co z charakterystycznego dla Izydora sposobu cytowania’®®. Zreszta w innym
jego dziele De differentiis rerum przywoluje Laktancjusza kilkukrotnie. Pierwszy raz, gdy
pisze o pochodzeniu pojgcia homo: Rationem autem humani corporis singulorumque
membrorum differentiam Laciantius, sive plerique auctorum, ita definierunt, dicentes: Homo
dictus est ab humo. Hic ex diversis subsistit substantiis, ex mortali et immortali. Corpus
autem ejus ex ossibus et carnibus constat, dividiturque in quatuor elementa®®’. Nastepnie
wymienia afrykanskiego autora, gdy w tym samym rozdziale pisze o harmonii ludzkiego
ciata: Reliqua ossa corporis, velut columnse quaedam, quibus caro suslenlalur, inserta sunt, et
nervorum vinculis colligata, ut aplissimo motu flectaniur. Haec Lactantius caeterique de

ratione corporis scripserunt’®®

. Kolejny wart przytoczenia fragment dotyczy etymologicznych
rozwazan na temat stow vir 1 mulier: Vir itaque nuncupatus, ut ait Lactantius, quia major in
eo Vis sit quam in feminis, et hinc virtus nomen accipit. Item mulier a mollitie dicta, immulata
et detracta littera, quasi mollier”®. Pierwszy zacytowany fragment odnosi si¢ do traktatu De

ira Dei’’°

, W pozostatych Izydor powotal si¢ na fragmenty De opificio Dei, poruszajace
tematyke ukladu ciala czlowieka, drugi za$ jest niemal doktadnym cytatem, cho¢ swigty z
Sewilli pomija informacj¢, ze definicja ta pochodzita pierwotnie od Warrona, o czym
wspomina Laktancjusz’’!. Inne miejsce, w ktorym Izydor przywotuje imiennie Laktancjusza
pochodzi z drugiej ksiegi De ecclesiasticiis officiis, gdy mowa jest o zaleznosci migdzy

malzonkami:

965 Por. Isidorus, Etymologiae V' 1,1; V4,1;V 14; V19,V 24, 1; VI 8, 6-7; VI 17, 12; VI 19, 30; VI 19, 52-53;
VII 1, 18; VIT 1, 24; VII 1, 33; VIT 2, 2; VII 2, 7; VII 2, 12; VII 2, 26-27; VIII 2, 2; VIII 6, 14; VIII 6, 16; VIII 7,
10; VIII 8, 4; VIIL 8, 6; VIII 9, 3; VII1 9, 9; VIII 11, 2-95, PL 81-82.

%6 Por. S.A. Barney, W.J. Lewis, J.A. Beach, O. Berghof, Introduction, w: The Etymologies of Isidore of Seville,
Cambridge 2006, s.13: ,,Because Isidore derives his information mainly at second or third hand, his actual
naming and even quoting of earlier scholars is no reliable guide to his immediate sources. Let the crucial figure
of Varro, at the head of the encyclopedic tradition in which the Etymologies stands, serve as an example. Isidore
names him as his authority for various facts twenty-eight times, and appears to quote him eighteen times”.

%7 Isidorus, De differentiis rerum, 11 17, 47; PL 83.

968 Isidorus, De differentiis rerum 11 17, 72.

99 Isidorus, De differentiis rerum 11 21, 82.

970 Latantius, De ira Dei X 43: Si enim corpus hominis ex humo fictum est, unde homo nomen accepit.

97! Lactantius, De opificio Dei XII: Vir itaque nominatus est, quod maior in eo vis est, quam in foemina; et hinc
virtus nomen accepit. Item mulier (ut Varro interpretatur) a mollitie, immutata et detracta littera, velut mollier.

224



Cumque habet quis uxorem (ut ait Lactantius), neque servam, neque liberam habere
poterit, ut matrimonii fidem servet. Neque enim, ut juris publici ratio est, sola mulier
adultera est quae, virum habens, ab altero pollvitur, et maritus, si alteram habeat, a
crimine adulterii alienus habeatur, dum divina lex duos ita in unum matrimonii corpus

coniunxerit, ut adulter sii quisquis compagem corporis in diversa distraxerit®’.

Pochodzacy z szostej ksiegi Divinae institutiones®” cytat ukazuje zestawienie chrzescijanskiej
nauki o malzenstwie z obowigzujagcym prawem stanowionym, sankcjonujagcym nier6wnosé
wobec matzonkow w kwestii cudzotostwa. Wida¢ réwniez, ze w wielu miejscach Izydor
chetnie korzysta z interpretacji Laktancjusza w przypadku, gdy ten referuje inne zrédto badz
wchodzi z nim w polemike””*. Jako przyklad moze w tym miejscu postuzy¢ definicja religii,
ktora §wiety z Sewilli opart na propozycji Afrykanczyka, cho¢ widoczne sa w tle rowniez
silne echa cyceronskiego pierwowzoru oraz pdzniejsza propozycje Augustyna. Jak podaje
autor Etymologii: Religio appellata, quod per eam uni Deo religamus animas nostras ad
cultum divinum vinculo serviendi. Quod verbum conpositum est a relegendo, id est eligendo,

ut ita Latinum videatur religio sicut eligio®”.

Na Laktancjusza powotuja si¢ najwazniejsi autorzy VIII wieku zwigzani z reforma
kulturalng Karola Wielkiego, cho¢ u Alkuina apologeta pojawia si¢ tylko wtedy, gdy
wymienia go wsrdd znaczacych chrzescijanskich 1 poganskich poetow w utworze Poema de

pontificibus et sanctis ecclesiae Euboricensis:

Quid quoque Sedulius, vel quid canit ipse Juvencus,
Alcuinus et Clemens, Prosper, Paulinus, Arator,
Quid Fortunatus, vel quid Lactantius edunt.
Quod Maro Virgilius, Statius, Lucanus et Auctor’’®.

Na podstawie ksiggozbiorow uczonego wiadomo jednak, ze znal pisma Afrykanczyka:

977

Divinae institutiones, De opificio Dei oraz De ave Phoenice’’’. Dowodem na to, ze korzystat

972 Isidorus, De ecclesiasticiis officiis 11 12; PL 83.

973 Por. Lactantius, Divinae institutiones V1 23, 23-25: sed etiam praescripto lectuli terminat, ut cum quis habeat
uxorem, neque servam neque liberam habere insuper velit, sed matrimonio fidem servet. non enim, sicut iuris
publici ratio est, sola mulier adultera est quae habet alium, maritus autem etiamsi plures habeat, a crimine
adulterii solutus est, sed divina lex ita duos in matrimonium, quod est in corpus unum, pari iure coniungit, ut
adulter habeatur quisquis compagem corporis in diversa distraxerit.

974 Por. D. Rutherford, Lactantius philosophus..., dz. cyt., s. 467: ,Isidore in some instances preferred the
language and phrasing found in Lactantius even when he was aware of sources that would carry more weight,
say Augustine or Cicero”.

97 Isidorus, Etymologiae VIII 2, 2

976 Alcuinus, Poema de pontificibus et sanctis ecclesiae Euboricensis 399; PL 101.

225



z tekstow Laktancjusza w trakcie wyktadow jest fakt, ze uczen Alkuina Hraban Maur
wielokrotnie wspomina afrykanskiego pisarza w swoich tekstach, cho¢ réwniez on w
niektorych przypadkach jest zalezny od Augustyna i1 innych Ojcéw Kosciota, na przyktad, gdy
przywoluje jego stanowisko w De institutione clerocorum, parafrazuje znany przywotany
wyzej cytat z De doctrina christiana®’®, podobnie w De universo, gdzie oprocz fragmentu z

De civitate Dei’”®

parafraze slow Gennadiusa z Marsylii na temat heterodoksyjnego
millenaryzmu u Afrykanczyka®’. Jednak nie brakuje tez $wiadectw bezposredniej lektury czy
nawet dluzszych cytatow zaczerpnigtych bezposrednio od Laktancjusza. Czyni tak chocby
w Commentaria in librum Sapientiae, gdzie przywotuje dwa dluzsze fragmenty z pierwszej

ksiegi Divinae institutiones na temat poganskich bogow?®!.

77 Por. 1.D.A. Ogilvy, Books Known to the English 597-1066, Cambridge 1967, s. 191.

78 Por. Rabanus Maurus, De clericorum institutione 111 26; PL 107: Nam quid aliud fecerunt boni multi fideles
nostri? Nonne aspicimus quanto auro et argento et veste suffarcinati exierunt de Aegypto Cyprianus et doctor
suavissimus, et martyr beatissimus? quanto Lactantius? quanto Victorinus, Optatus', Hilarius ? quanto
innumerabiles grammatici? Quod prior ipse fidelissimus Dei famulus Moyses fecerat, de quo scriptum est quod
eruditus fuerit omni sapientia Aegyptiorum.

97 Por. Rabanus Maurus, De universo XV 5; PL 111: Inserit etiam Lactantius operi suo qucedam de Christo
vaticinia Sibyllce, quamvis non exprimat, cujus. Sed quce ipse singillalatim posuit, ego arbitratus sum conjuncta
esse ponenda, tanquam unum sit prolixum, quce ille plura commemoravit et brevia : « In manus, inquit,
infidelium postea veniet. Dabunt autem alapas Deo manibus incestis, et impuro ore espuent venenata sputa.
Dabit vero ad verbera simpliciter sanctum dorsum: et colaphos accipiens tacebit, ne quis agnoscat, quod
Verbum est, vel unde venit ut inferis loquatur, et corona spinea coronetur. Ad cibum autem fel, et ad sitim
acetum dederunt. Inlospitalitatis hanc ministrabant Domino mensam. Ipsa insipiens tuum non intellexisti Deum
ludentem mortalium, sed spinis coronasti, et horridum fel miscuisti. Templi vero velum scindetur: et medio die
nox erit tenebrosa nimis in tribus horis. Et morte morietur, tribus diebus somno suscepto; tunc ab infernis
regressus ad lucem veniet primus, resurrectionis principio revocatis ostenso. Ista Lactantius carptim per
intervalla dispositionis suce, sicut ea poscere videbantur, quce probare intenderat, adhibuit testimonia Sibyllina :
quae nihil interponentes, sed in unam seriem connexa ponentes, solis capitibus, ut scriptores deinceps ea servare
non negligant, distinguenda curavimus.

%80 Por. Rabanus Maurus, De universo IV 10: In divinis repromissionibus nibil terrenum vel transitorium
expectemus, sicut Meliciani spirant: non nuptiarum copulam, sicut Cerinthus et Marcion delirant: non quod ad
cibum vel potum pertinet, sicut Papia auctore Terrenus et Tertullianus et Lactantius acquiescunt: neque per
mille annos post resurrectionem regnum Christi in terra futurum, et sanctos cum illo in deliciis regnaturos
speremus, sicut Nepos docuit qui primam justorum, et secundam impiorum resurrectionem confinxit: et inter has
duas mortuorum resurrectiones gentes ignorantes Deum in angulis terrarum in carne reservandas: quce post
mille annos regni in terra justorum instigante diabolo movendee sunt ad pugnam contra justos regnantes et
Domino pro justis pugnante, imbre igneo compescendas : atque ita mortuas cum exteris in impietate mortuis ad
terrena supplicia in corruptibili carne resuscitandas.

%1 Por. Rabanus Maurus, Commentaria in librum Sapientiae 111 3; PL 109: Firmianus autem Lactantius in libro
primo quem scripsit de falsa religione deorum, huic loco similia profert dicens : Non est obscurum qua ratione
homines dii coeperint nominari, propter hominum enim pravitatem qui agrestem vitam sinc ullo rectore
vivebant. Non est dubium quin illis temporibus hominem regem, ipsum totamque gentem jactare summis
laudibus ceeperint, ut etiam deos appellarent, sive ob miraculum virtutis hoc vere putabant,; rules adbuc et
simplices, sive, ut fieri solet, in adulationem preesentis potentice, sive ob benelicia quibus ad humanitatem
compositi; deinde ipsi reges cum chari fuissent his quoque vitam composuerant;, magnum suum desiderium
mortui reliquerunt. Itaque homines eorum simulacra fixerunt, ut haberent aliquod ex 'imaginum contemplatione
solatium, progressique longius per amorem, memoriam defunctorum colere ceeperunt, ut et gratiam referre bene
meritis viderentur, et successores eorum allicerent ad bene imperandi cupiditatem. Quod Cicero de natura
deorum docet dicens : Suscepit autem vitam hominum consuetude communis, ut beneficiis excellentes, viros in
colum fama ac voluntate tollerent. Hinc Hercules, hinc Castor, hinc Pollux, hinc Aesculapius, hinc Liber. Et alio

226



W tym samym okresie do pism Laktancjusza nawigzuje Jonas Aureliensis, pdzniejszy
biskup Orleanu, ktory pod koniec VIII wieku przebywal na dworze Karola Wielkiego. W
dziele De institutione laicali powotuje si¢ na Laktancjusza w kwestii rozumienia
matzenstwa’®?, cho¢ najprawdopodobniej cytat ten zaczerpnat z De ecclesiasticiis officiis
Izydora z Sewilli, przytaczanego w niniejszej pracy juz wczesniej. Nie znaczy to jednak, ze
biskup Jonas nie mial dostepu do oryginalnego tekstu, na co wskazuje cho¢by fragment z

983

trzeciej ksiegi jego De intitutione laicali”®°, gdzie przytacza do$¢ dhugi fragment De opificio

Dei, za§ w De cultu imaginum znalazly si¢ ustepy z drugiej ksiegi Divinae institutiones:

Firmianus Lactantius in De falsa religione: Duplici ratione, inquit, peccatur ab
insipientibus. Primum, quod elementa, id est, Dei opera, Deo praeferunt; deinde quod
elementorum figuras humana specie comprehensas colunt. Item ipse: Nihil aliud
adoremus, nihil colamus, nisi solius artificis parentisque nostri unicum nomen. Item:
Supra ergo, non infra est Deus, nec in ima, sed in summa potius religione quaerendus est.
Et infra: Nihil colendum est quod oculis mortalibus cernitur. Poterant siquidem de cultu et
adoratione, quae soli Deo debetur, uberiora sanctorum Patrum dicta sufficienter proferri,

nisi ob prolixitatem vitandam praetermitterentur®®*.

loco: Atque in plerisque civitatibus intelligi potest acuendce virtutis gratia: aut quod libentius rei publicee causa
periculum adirent, optimi cujusque virorum fortium menioriam, in honorem deorum immortalium consecratam.
Hac scilicet ratione Romani Ceesares suos consecraverunt, et Mauri suos reges; sic paulatim religions esse
ceeperunt, dum illi primi qui eos noverant eo ritu suos liberos atque nepotes, deinde omnes posteros imbuerunt,
et hi tamen summi reges ob celebritatem nominis in provinciis omnibus colebantur: Privatim vero singuli populi
gentis aut urbis suce conditores seu viri fortitudine insignes erant, seu femince castitate mirabiles, summa
veneratione coluerunt, ut Aegyptii Isidem, Poni Uraniam, Romani Quirinum, Samos Junonem, Liberum Naxos,
Mauri Jubam, Latini Faunum, codem utique modo Paphos Venerem, Apollinem Delos, Macedones Scabrium,
Athenienses Minervam, Vulcanum Lemnos, sic per populos ac regiones varia sacra suscepta sunt, dum homines
grati esse in suos principes cupiunt. Et cur alios honores vita carentibus deferant, invenire non possum :
propterea pietas eorum qui successerant plurimum contulit ad errorvem, qui ut divina stirpe nati viderentur,
divinos honores a parentibus detulerunt, deferrique jusserunt : ideo dicit, incommunicabile nomen lapidibus et
lignis impositam : quia vivi et omnipotentis Dei, qui solus est, incomprehensibile nomen in simulacris perfide
compositis materice insensibili et fragili ascripserunt, et simul cum falsa religione omnibus vitiis se impudenter
perdiderunt; Lactantius, Divinae institutiones 1 15, 2-11.

982 Por. Jona Aureliensis, De institutione laicali 11 4; PL 143: Scribit autem et Lactantius: Cum quis habet
uxorem, neque servam neque liberamn habere poterit, ut matrimonio fidem servet. Neque enim, ut Viris
publicatio est, sola mulier adultera est, quce virum habens ab altero pollvitur: dum divina lex ita duos in unius
matrimonii corpore conjunxerit, ut adulter sit quisquis compagem corporis in diversa detraxerit: Iniquum est
enim ut vir id exigat ab uxore, quod preestare non possit.

983 Por. Jona Aureliensis, De institutione laicali 111 15: De qua re ita Lactantius in libro de Opificio Dei scribit:
Non ergo, inquit, patiamur figuram et figmentum Dei feris ac volucribus in preedam jacere, sed reddamus id
terrce unde ortum est. Et quamvis in homine ignoto necessariorum munus implevimus; in quorum locum, quia
desunt, succedat humanitas, et ubicunque homo desiderabitur, ibi exigi officium nostrum putabimus. In quo
autem magis justitice ratio consistit, quam in eo, ut quod preestamus nostris per affectum, preestemus alienis per
humanitatem, qu est certior multo justiorque,; cum jam non homini preestamus qui nihil sentit, A sed Deo soli, cui
charissimum sacrificium est, opus justum.

%84 Jona Aureliensis, De cultu imaginum 1, col. 340-355; PL 106.

227



Szczegdlnie ten fragment wydaje si¢ ciekawy jako przypadek wykorzystania mysli
Laktancjusza w sporze dotyczacym ikonoklazmu, w ktéry byt zaangazowany w latach
dwudziestych IX wieku biskup Jonas®®. Jako jeden z najwazniejszych autoréw koncowych
dokumentow przychylit si¢ ostatecznie do posredniego stanowiska pomiedzy bizantyjskim
sprzeciwem wobec kultu obrazéw, a jego nadmierng, wrecz balwochwalczg wersja,

wypracowujac paradygmat ikonologiczny dla chrze$cijanskiej kultury Zachodu®®®.

Wzmianki o Laktancjuszu pojawiaja si¢ takze w kronice spisanej w kregu cesarza
Karola Wielkiego przez frankijskiego uczonego Freculphusa, wychowanka szkoty patacowe;j

w Aachen®®’.

Zaobserwowa¢ mozna je rowniez w dziele Chronicon sive Breviarium
chronicorum de sex mundi aetatibus de Adamo usque ad annum 869 Adona z Vienne’®S,
a w dwiescie lat pdzniej takze u irlandzkiego mnicha okreslanego mianem Marianus Scotus,
ktéry w trzeciej ksiedze swojej kroniki wskazywal, ze Laktancjusz nauczat Kryspusa w 311
roku®®. Jednak teksty te pozostaja w petni zalezne od informacji zawartych u Hieronima
i kontynuatorow jego dziela, dlatego przytaczanie czy omawianie tych fragmentow wydaje si¢
nie wnosi¢ nic nowego do rozwazan nad recepcja tworczosci Laktancjusza. Podobna sytuacja
wystepuje w S$redniowiecznych wypisach i1 katalogach dokumentow opartych na tresci

Decretum Gelasiani — to tam opuscula Lactantii pojawiaja si¢ wsrdd pozycji uznanych za

apokryficzne.

%85 Por. T.F.X. Noble, Images, Iconoclasm, and the Carolingians, Philadelphia, 2009, s. 13-14.

98 Por. tamze, s. 264-278.

%87 Por. Fresculphus Lexoviensis, Chronicon 111 7; PL 106: Minutius Felix Romae insignis causidicus scripsit
dialogum Christianis et Ethnicis, qui Octavius inscribitur. Sed alius sub nomine ejus fertur de Fato, vel contra
mathematicos : qui cum sit et ipse diserti hominis, non mihi videtur cum superioris libri stylo convenire. Meminit
hujus Minutii et Lactantius in libris suis; 111, 15: Firmianus qui et Laclantius, Arnobii discipulus, cujus sub
Diocletiano principe acciti cum Flabuo grammatico de medicinalibus versus compositi exstant. Nicomedice
rhetoricam docuit; ac penuria discipulorum inde in Greeciam, videlicet ad scribendum, se contulit. Habemus
ejus comatum Symposium, quod adolescentulus scholis scripsit, de Aphrica usque ad Nicomediam hexametris
scriptum versibus. Et alium librum qui inscribitur Grammaticus, et pulcherrimus 'de Ira, et Institutionum
Divinarum adversus gentes libri vn; Aqualitatum jet epitomum ejusdem operis liber 1; et Asclepiadem I; de
Persecutione lib. 1; ad Probum epistolarum lib. Iv; ad Severum epistolarum lib. II; ad Demetrium auditorem
suum epistolarum lib. 11; ad eumdem de Opificio Dei vel formatione hominis lib. 1. Hic in extrema senectute
magister Ceesar.s Crisipi filii Constantini in Gallia fuit: qui postea a patre (ut fertur) interfectus est; IV, 15:
Acylius Severus Hispanus de genere itlius Severi ad queM Lactantii duo epistolarum libri scribuntur, composuit
voiumen quasi hodoporicum, totius vita suce statum continens, tam prosa quam versibus, quod vocavit
Cintaclpoiam sive petram, et sub Valentiniano principe obiit.

%8 Por. Adonis Vienensis, Chronicon, 306, 92; PL 123: Firmianus, qui et Lactantius Arnobii discipulus,
Nicomedice rhetoricam docuit, ac penuria discipulorum, ob Greecam scilicet civitatem, ascribendum se contulit.
Hic in extrema senectute magister Ceesaris Crispi filii Constantini in Gallia fuit, qui postea a patre interfectus
est.

%9 Por. Marianus Scottus, Chronicon III 333, 12: /CCCXI]; PL 147: Constantinus et Constantius quorum
Crispum filium Lactantius Latinis litteris erudivit, vir omnium suo tempore eloquentissimus.

228



Zasadnicza trudno$¢ w transmisji tekstow wynikata jednak przede wszystkim z braku
ich dostepnosci. Na poczatku IX wieku bylo juz zaledwie kilka kopii, sposréd ktorych tylko
sze$¢ zawierato pelny tekst Divinae institutiones, cztery De Opificio Dei, trzy niepetny tekst
Epitome, dwie De ira Dei 1 tylko jedna De mortibus persecutorum. Reformy karolinskie
przyniosly wyrazng zmian¢ — juz w IX wieku liczba r¢kopisow niemal si¢ podwoita. Cho¢
wiele z nich zagingto lub uleglo zniszczeniu w kolejnym stuleciu, to od XI wieku
obserwujemy ich znaczacy przyrost, kulminujacy w wieku XII. Prace te w wigkszosci byty

dokonywane na potocy Francji, w Niderlandach czy dolinie Renu”.

W XII wieku, w kontekscie wyroczni sybillinskich o mece Chrystusa, Laktancjusza
przywotuje Piotr Abelard w siédmym liscie do Heloizy, zatytutowanym we wspotczesnych

wydaniach De Dignitate Ordinis Sanctimonialium:

Quorum quidem versuum primae litterae in Graeco coniunctae id sonant: Iesus Christus
Filius Dei Salvator. Infert etiam Lactantius... quaedam de Christo vaticinia Sibyllae...: In
manus, inquit, infidelium postea veniet; dabunt... Deo alapas manibus incestis et impurato
ore expuent uenenatos sputos; dabit vero ad verbera suppliciter sanctum dorsum. Et
colaphos accipiens tacebit, ne quis agnoscat quod verbum vel unde venit, ut inferis
loquatur, et spinea corona coronetur. Ad cibum autem fel et ad sitim acetum dederunt;
<inhospitalitatis> hanc monstrabunt mensam. Ipsa enim insipiens gens tuum Deum non
intellexisti, ludentem mortalium mentibus, sed spinis coronasti, fel miscuisti. Templi
velum scindetur et in medio die nox erit... tribus horis; et morietur tribus diebus somno
suscepto, et tunc ab inferis regressus ad lucem veniet primus resurrectionis principio

ostensus. Hoc profecto Sibyllae vaticinium, ni fallor, maximus ille poetarum nostrorum

90 Por. D. Rutherford, Lactantius philosophus..., dz. cyt., s. 470-471: ,,Using as our evidence the existing
manuscripts of Lactantius and their stemmata, we can be certain of the survival at the opening of the ninth
century of only a few manuscripts of his works. Six of these manuscripts included the Institutes, four included
The Workmanship of God, three included a substantial fragment of the Epitome, and two included The Wrath of
God. Single complete copies of The Deaths of the Persecutors and Epitome survived but these ceased to circulate
until the late seventeenth and early eighteenth centuries respectively. It appears that all copies of Lactantius’s
Letters had now perished. In the course of the ninth century, the Institutes were copied seven times, The
Workmanship twice, The Wrath of God once, the fragment of the Epitome once, and On the Deaths once. But
the disruptive events of the tenth century stalled production and almost certainly destroyed a number of
manuscripts. Even though in the eleventh century two more copies of the Institutes were made, three also fall
from sight during this same period. Similar fates befell Lactantius’s other works. But in the twelfth century the
tempo of manuscript production resumed, and by the end of the century the addition of six copies of the
Institutes brought the total number of manuscripts containing this work to fourteen. We cannot say that all of
these were actively read, some surely for reasons of paleographic difficulty. During the twelfth century, copies of
book 3, ,,False Wisdom,” and book 6, ,,True Worship,” as well as two florilegia of varying lengths were also
made. These last are the earliest surviving florilegia of his work. It is possible that the testimonia of Jerome and
Augustine were also introduced as prefatory material to Lactantius’s works in this century, but our earliest
surviving examples date to the fourteenth century. The preponderance of both ninth- and twelfth-century
manuscripts were produced in northern France, the Low Countries, and the Rhine Valley”.

229



Virgilius audierat atque attenderat, cum in quarta Ecloga futurum in proximo sub Augusto
Caesare, tempore consulatus Pollionis, mirabilem cuiusdam pueri de caelo ad terras
mittendi, qui etiam peccata mundi tolleret et quasi sacculum novum in mundo mirabiliter
ordinaret, praecineret ortum; admonitus, ut ipsemet ait, Cumaci carminis vaticinio, hoc

est, Sibyllae quae Cumaea dicitur®'.

Wida¢ w tym tekscie nie tylko wielowiekowa tradycje wigzania Laktancjusza z wyroczniami
sybillinskimi, lecz takze zwrdcenie uwagi na fakt, ze jako pierwszy wskazat on na IV Ekloge
jako tekst proroczy i mesjanski, co w pozniejszych wiekach czesciej laczone bylo z
autorytetem Augustyna. Zreszta nie wydaje si¢ to wcale dziwne, jako Ze to wlasnie §wicty z
Hippony cieszyt si¢ ogromnym uznaniem S$redniowiecznych teologdéw i filozofow, a nie
mozna tez zaprzeczyC, ze to wiasnie czeSciowo za jego posrednictwem przywolywano
postawe Laktancjusza jako obroncy klasycznego stylu. Ciekawa w tym miejscu moze wydac
si¢ uwaga uczyniona przez Berengara z Poitiers, obronce Piotra Ablerada, ktory w koncowym
fragmencie swojego tekstu Apologeticus pro Petro Abelardo skierowanym do Bernarda z
Clairvaux wspomnial obydwu starozytnych uczonych: Augustinus erroribus suis inimicus eos
libro Retractationum purgandos committit. Lactantius, de quo ipse Augustinus asseverat quod
multo auro suffarcinatus exierit de Aegypto, cum ore fulmineo contra gentes Christum

2. Choé stowa te

deffendat, quaedam absona de dogmatibus Ecclesiae postea somnia
nawigzuja do stynnego w tradycji cytatu Augustyna, to jednak uzyte w kontekscie obrony
Abelarda, odwaznie nawigzujacego do tradycji mysli poganskiej, stanowig rodzaj odwotania

si¢ do uznanych autorytetéw, majacych $wiadczy¢ za shusznoscig stanowiska Abelarda®®>.

Z czasem, zwlaszcza w nurcie scholastycznym, wzmianki o Laktancjuszu w pelni
dotycza aspektu jego btednego pojmowania teologii. Interpretacja ta byta powszechna do tego
stopnia, ze najwybitniejszy sposrdod uczonych szkolnej filozofii schytku $redniowiecza,
Tomasz z Akwinu, we wszystkich miejscach, w ktérych wspomina apologete, laczy go
z heterodoksyjnym millenaryzmem. Pisze o nim w nast¢pujacy sposob: Compendium
Theologiae: Immensum enim tempus requireretur ad enarrandum singulorum cogitata, dicta
et facta, bona vel mala: unde Lactantius deceptus fuit ut poneret diem iudicii mille annis

duraturum, quamvis nec hoc tempus sufficere videatur, cum ad unius hominis iudicium modo

91 petrus Abelardus, Epistula VII; PL 178.

92 Berengarius Pictaviensis, Apologeticus pro Petro Abelardo col, 466-468; PL 178.

93 Zob. D.E. Luscombe, Berengar, Defender of Peter Abelard, ,Recherches de Théologie Ancienne et
Médiévale” 33/1966, s. 319-337.

230



praedicto complendum plures dies requirerentur®®*; w dziele Super Evangelium S. Matthaei:
Unde deceptus fuit Lactantius qui ponit resurrectionem fieri ante iudicium per mille annos.
Istud ergo erit mentale iudicium, quia per virtutem divinam reducentur ad memoriam ea, quae
fecit unusquisque’®>; w komentarzu do psalmow: Unde illud iudicium in brevi fiet, nec durabit
per mille anoos, ut Lactantius dixit’®®; jak rowniez w komentarzu do Listu do Hebrajczykow:
Et ideo dicit iudicii aeterni, non quod illud iudicium duret per mille annos, sicut voluit
Lactantius, sed totum erit in momento®’. Przyktady te w do$¢ wymowny sposob pokazuja
odmienno$¢ podejscia ,,humanistycznego” 1 ,scholastycznego” do zrédet obecnego
w literaturze europejskiej wiekéw $rednich. Dla tych pierwszych Laktancjusz jest przede
wszystkim przyktadem wybitnego chrzescijanskiego literata i znawcy antycznej kultury
inawet jesli niektore tezy zawarte w jego pismach odbiegaly od wyktadu ortodoksyjnego
stanowiska Kosciola, to jednak mysliciele ci doceniali jego metodg przeniesienia klasycznego
dorobku, trafnie poréwnang przez Augustyna do wyniesienia ztota z Egiptu przez zydoéw. Dla
filozofow scholastycznych uznajacych w pierwszej kolejnosci poprawnos¢ wywodu i
zgodnos¢ z doktryna, Laktancjusz mogt uchodzi¢ za miernego uczonego prezentujacego
falszywe twierdzenia na temat $wiata 1 religii. Stad tez nie wydaje si¢ dziwna konsekwentna
nieobecnos¢ wpltywu i autorytetu pism Laktancjusza u najwazniejszych autorow zwigzanych z

filozofig uprawiang na sredniowiecznym uniwersytecie.

Nie znaczy to jednak, ze w okresie tym zostal on calkowicie zapominany, a
przyktadem tego byl trzynastowieczny franciszkanski uczony Gilbert z Tournai, dzialajacy
przy dworze krola Ludwika IX, organizatora VI i VII krucjaty oraz pdzniejszego §wigtego
Kosciota Katolickiego. Jemu to Gilbert dedykowatl swoje dzieto Eruditio regum et principum,
ceniony wowczas traktat wychowawczy i zwierciadto wtadcy®?®. Dla niniejszej pracy jednak
najwazniejsza jest jego praca powstala w latach 1259-1262, znana jako FErudimentum
doctrinae, bgdaca przyktadem encyklopedycznej tradycji i recepcji Etymologiae 1zydora z

Sewilli®”. W tekscie tym juz na samym poczatku autor parafrazuje stowa Laktancjusza z

1000

trzeciej ksiegi Divinae institutiones na temat falszywego rozumienia filozofii ™", samego za$

94 Thomas Aquinas, Compendium Theologiae 1 244; EL 42.

995 Thomas Aquinas, Super Evangelium S.Matthaei XX 2; EL 16.

9% Thomas Aquinas, In psalmos Davidis expositio, 11, 10; EL 14.

97 Thomas Aquinas, Super Epistolam B. Pauli ad Hebraeos lectura V1, 1; EL 30.

98 Zob. A. de Poorter, Le traité Eruditio regum et principum de Guibert de Tournai, O.F.M, Louvain 1914.

99 Por. S. Gieben, Four Chapters on Philosophical Errors from the Rudimentum Doctrinae of Gilbert of Tournai
O. Min. (died 1284), ,,Vivarium” 1/1963, s. 141.

1000 Cyt. za tamze, s. 148: Nunc autem breviter philosophorum aliquos specificemus errores circa iiii scientias
speciales, et primo in physicis. Omnis enim doctrina physica quam plurimum est erronea, quantum est

231



autora wymienia nieco dalej, gdy pisze o falszywosci stanowiska Arystotelesa: Et Lactantius
ait in primo libro De falsa religione: Aristoteles quamvis secum ipse dissideat, ac repugnantia
sibi et dicat et sentiat, in summum tamen unam mentem Mundo praeesse testatur. Hoc
Lactantius. In summum forte dicit quod Dei providentiam esse ponit in caelis. Analizujacy ten
tekst badacz Servus Gieben wskazuje, ze wiele innych fragmentéw pisma Gilberta z Tourai
zawiera bezposrednie nawigzania do Divinae institutiones w kontek$cie odwotan do stow
przypisywanych Hermesowi Trismegistosowi czy do wyroczni sybillifiskich!®!, W obydwu
przypadkach S$redniowieczny autor wykorzystat pismo apologety jako podstawowe zrodio
tych stow. Gieben zauwaza rowniez silng inspiracj¢ Afrykanczykiem w rozwazaniach Gilberta
z Tourai nad summum bonum. Jego zdaniem: ,,It is also significant that Gilbert esteems the
chapters of Lactantius on the «summum bonum» worth reproducing after more than nine
centuries”. Wywdd Gilberta, w ktorym wymienione zostaty kolejno stanowiska antycznych
szkot filozoficznych dotyczace tego zagadnienia, pozostaje zgodny ze ukladem obecnym u

Laktancjusza w trzeciej ksiedze jego opus magnum'®?. Podobnie sama konkluzja pozostaje

achephala. Nam?2 etsi sine membris quibusdam vivatur, tamen sine capite non est vita. Eorum igitur qui Deum
non noverunt, qui est caput omnis virtutis atque doctrinae, sapientia et virtus fuit sine capite. Quem qui non
agnoscit, licet videat, caecus est; licet audiat, surdus est, licet loquatur, mutus est. Cum vero conditor Deus ab
eo noscetur, tunc videbit, tunc audiet, tunc loquetur : tunc enim habere caput incipit, in quo sunt omnes sensus
collocati, hoc est: lingua, aures et oculi. Ille enim videt, qui veritatem in qua Deus est, vel Deum in quo veritas
est, oculis cordis aspexerit ; audit qui divinas voces et praecepta vitalia pectori suo affigit; hic logvitur qui
caelestia disserens maiestatem Dei singulariter profitetur, a quo quanto remotiores fuerunt philosophi, tanto
viciniores fuerunt vitiis et errori.

1001 Cyt. za tamze, s. 151: Nunc de hoc satis. Revertamus ad propositum. Hermes ait quod 'una custodia
hominum est pietas, pium enim hominem nec daemon malus nec fatum tenet'. Undealio loco ostendens quid sit
eusebia, ait his verbis: Deus liberat pium ab omni malo, quod est enim unum et solum in hominibus bonum, est
pietas. Et Asclepius, auditor eius, eandem sententiam latius explicavit in illo sermone perfecto quem scripsit ad
regem. Uterque enim daemones affirmat esse inimicos et vexatores hominum,; quod ideo Trismegistus angelos
malignos vocat, quia non ignoravit eos, ex caelestibus depravatos, terrenos esse coepisse. Eorum, inquit, inventa
sunt astrologia et aruspicina et auguratio et ipsa quae dicuntur oracula et nigromantia et ars magica, et
quicquid praeterea malorum exercent homines vel palam vel occulte. Quae omnia per se falsa sunt, ut Sibylla
Erithrea testatur: Quia errores omnia haec sunt quae stulti homines scrutantur corde. De indiciis tamen
astrologorum et quomodo fiunt, requirendum est infra in tractatu astrologiae in quarta huius operis parte.

1002 Cyt. za tamze, s. 155: Epicurus summum bonum in voluptate animi esse dicit; Aristippus in voluptate
corporis. Dinomachus in summo bono honestatem cum voluptate coniungit. Diodorus in privatione doloris illud
ponit, et alii aliter, ut patebit. In tanta igitur rerum diversitate quem sequi debeamus’ scire est difficile, Omissis
igitur litigatoribus furiosis et pertinacibus, ad verum iudicem et datorem sapientiae veniamus, per quem dirigi
possumus in viam rectam, et de controversiis istorum possumus ferre sententiam. Refellamus igitur opiniones
eorundem, ut pateat neminem illorum fuisse sapientem. Cum ergo de officio hominis agitur, summum bonum
summi animalis in eo necesse est poni, quod cum ceteris animalibus commune esse non possit. Sed sicut feris
dentes, armentis cornua, volucribus pennae sunt propria, sic hominis aliquid proprium esse debet, ne rationem
suae conditionis amittat. Quod autem vivendi aut generandi causa est omnibus datum, naturale est homini
bonum, sed non summum, nisi generi proprium fuerit unicuique. Sapiens ergo non fuit, qui summum bonum in
animi voluptate posuit, quia et securitas et gaudium et similia possunt omnibus esse communia. Secunda est
opinio Aristippi, qui summum bonum ponens corporis voluptatem non reputat hominem nisi ventri et Veneri
servientem, ut non differat inter eum et pecudem, si tantum auferas ab eo sermonem. Quem si dederis animali,
nihil aliud summum bonum esse ponet, nisi quod competit corporis voluptati. Quam ut obtineant, nec laborem,
nec vulnera, nec mortem animalia ipsa recusant. Non igitur discenda est ab istis sapientia, quos a bestiis differre
facit sola lingua, non rationis sententia. Tertia est opinio quae ponit summum bonum in privatione doloris esse,

232



w duchu wczesnochrzes$cijanskiego autora: Hoc est ergo verae sapientiae summum bonum,
cuius hoc dicimus esse proprium: prius, ut solius hominis sit et non alterius animalis;
secundo, ut solius animae sit bonum, non corporis, tertio, ut non nossit alicui provenire sine
scientia et virtute'°®. Przyktad ten wydaje sie cickawy zwlaszcza dlatego, e nie jest on tylko
kolejnym przejawem $redniowiecznej recepcji czy wlasciwie kalki opinii na temat
Laktancjusza zaczerpnigtej z pism Augustyna czy Hieronima, lecz przyktadem samodzielnej
lektury afrykanskiego pisarza oraz wyciggnigciem z niej sposobu postrzegania wiary
chrzescijanskiej jako pia philosophia stojacego u podstaw renesansowego humanizmu. Jak
zauwaza David Rutherford, niemal potowa tekstu Gilberta z Tournai jest mniej lub bardziej
dostownym cytatem z pism Laktancjusza, jednak franciszkanski autor, stosujac wprost
argumentacje autora Divinae institutiones, wykracza poza jego wnioski lub nawet im si¢

sprzeciwia, dowarto$ciowujac role filozofii jako takiej'%*.

Renesans

Sed hoc ridiculum, in eo summum bonum ponere quod medicus potest dare. Dolendum est etiam, ut sit iocundius
postea non dolere. Immo, miserrimus est qui numquam dolvit, quia bono caret eius quem nos felicissimum
putabamus, quia malo carvit. Ab hac sententia non longe fuit ille philosophus Hieronymus, qui omnino nihil
dolere summum bonum est confessus. Sed quis potest sibi hoc bonum praestare, quod nobis ut eveniat nihil aliud
possumus quam optare. Summum autem bonum nullum facit beatum, nisi semper in eius fuerit potestate. Quarta
est opinio quae ponit summum bonum esse in voluptate cum honestate. Sed qui voluptati deditus est, honestate
careat necesse est. Corporis etiam bona, ut incolumitas, valitudo et huiusmodi, ita necessario data sunt et
necessaria brutis sicut homini, et forte amplius, quia brutis non est medicina quam habet natura humana. Quinta
est opinio Peripateticorum, qui in bonis animae, corporis et fortunae; "2 S. Gieben, Four Chapters on
Philosophical..., dz. cyt., s. 145-146: ,,The section where Gilbert shows how and why the philosophers erred in
their natural tendency to knowledge, is for the most part abstracted from the third book of Lactantius Divinae
Institutiones. Not in the sense that Gilbert is following slavishly Lactantius' explanation on false wisdom, but
that he fits large excerpts of Lactantius in his own conceived order. So, when Gilbert is proving that the
philosophers erred in fact and argues from the idle name of philosophy, from the continuous fight among them,
from their lack of certainty, from the shameful effects of their teaching, he epitomizes respectively chapter 2, 4-
5, 3 and 15 of Divinae Institutiones III. Examining the causes of the errors of the philosophers he relies upon
chapter 28, 18, 22-23 of the same book. On the errors of Epicure Gilbert used especially chapter 17 and for his
conclusion chapter 26. As to Gilbert's specific treatment of the errors in physics, mathematics, metaphysics and
ethics, only two explicit quota- tions of Lactantius occur, but we found some notable implicit ones, and the
whole of the discussion of the errors in ethics has been resumed from chapter 1 of the same third book of
Lactantius Divinae Institutiones”.

1003 Cyt. za tamze, s. 156.

1004 por, D. Rutherford, s. 474-475: Further comment is required about the sections of Gilbert’ s work in which
some form of quotation of Lactantius constitutes fifty percent of Gilbert’s text for approximately four full folios
and eighty to ninety percent for two full folios. In some instances these quotations are verbatim, with variations
from the fextus receptus consistent with the probable readings in his own manuscript. In other instances it is
paraphrase and summary. Sometimes the text is modified in a variety of ways, including heavy and repeated
ellipsis augmented by the insertion of necessary phrasing to maintain coherent grammar and thought. Other
times it substitutes synonyms for the original words. Often it combines these techniques with a steady
intervention in the syntax. Here one can find the text somewhat jarring actually qvite amusing. If you ever
wondered what Lactantius would have sounded like had he been a medieval scholastic, Gilbert is your man! As
extruded through the scholastic mind, Lactantius systematically breaks his points down into prima, secunda,
tertia, and quarta opinio. He then proceeds to analyze them in a Latin resonant, I’'m sure, of beautiful medieval
French. Enchanting. Curiously, the single greatest distortion of Lactantius’s thought encountered is that, as with
Isidore, Gilbert’s Lactantius esteemed philosophy in a way that Lactantius himself had worked to undermine”.

233



Silny wzrost zainteresowania pismami Laktancjusza odnotowuje si¢ w polowie XIV
wieku. Jest on w jakim§ stopniu powigzany zaréwno z rozwojem studiéw nad literaturg
rzymska, jak i tendencja epoki, w ktdérej wazng role¢ odegral wczesnohumanistyczny ruch
uczonych 1 kancelistéw dworskich rozpowszechniajacy klasyczne wzorce literackie. Cho¢
w wielu przypadkach kierunek ten byl umotywowany wzgledami praktycznymi, co dotyczyto
w znacznej czesci pisarzy zawodowo zajmujacych si¢ nauczaniem sztuki epistolograficzne;j,
to jednak dos$¢ szybko zaczeto traktowad to rzemiosto jako warto$¢ samg w sobie, a nawet
modny sposob prowadzenia literackiego otium. Nie znaczy to jednak, ze praktyka ta, jak i
samo zamitlowanie do literatury, byly obce wiekom §rednim, cho¢ skala ich i
rozpowszechnienie wsrod warstw spotecznych, wylaczonych wezesniej z tego przywileju, jest

widocznie wicksza niz przedtem'%%.

Postacig symbolizujaca niejako nowy sposdb uprawiania filozofii oraz zamitowanie do
literatury, byl w tym okresie Francesco Petrarka, ktoérego stosunek do tworczosci
Laktancjusza zawiera wszystkie najwazniejsze punkty dotychczasowej tradycji oraz elementy
nowego podejécia. Przyktad takiej postawy odnajduje si¢ choéby w jego dziele De otio
religioso, gdzie wielokrotnie powoluje si¢ na wczesnochrzescijanskiego autora. Petrarka,
chwalgc Laktancjusza, przywotuje rowniez opini¢ Hieronima, méwiaca, ze apologeta z

wiekszg latwoscia atakowal poganskich bogdéw, niz bronit chrzescijanskiej wiary!%%; nie

1007 ¢zy drobnych cytatow

brakuje rowniez odniesien do proroctw mesjanskich u Sybilli
wyjetych z jego dziet'°®. To, co jednak wydaje si¢ oddawaé bezposredni stosunek Petrarki do
Laktancjusza, unaocznia si¢ w nastepujacych stowach: Igitur Lactantius, et ipse magnus vir

ac noster, in eodem libro quo gentilium erroribus exarmatis fidem nostram quantum quivit

1005 por, P.O Kristeller, Humanizm..., dz. cyt., s. 39-64.

1006 por, Petrarca, De otio religioso, s. 22; red. G. Rotondi, Vaticano 1958: Apud nostros vero ne dubium est
quidem, atque in primis Lactantium Firmianum, qui omnem deorum scenam turpesque latebras scelerum
aperiens totam rei seriem, qui fuerint, quid egerint, qui mores, que vita, quis exitus, que sepulcra, operosissima
disputatione complectitur in eo libro, quo institutiones vere fidei tractare adortus, utinam tam nostra affirmare
potuisset, ut leronimi verbo utar, quam facile aliena destruxit.

1007 Por. Petrarca, De otio religioso, s. 27-28: Michi ad presens que ad ipsius Cristi personam attinent attigisse
suffecerit, que omnia eo ordine quo predicta erant impleta conspicimus, preter ultimum scilicet iudicium quod
de re certi, de tempore dubii, expectamus. Et hec quidem vaticinia quia non adeo vulgata videbantur curiosius
inserui, que Erithree proculdubio Sibille sunt, ut que ex illius libro ad contextum elicui. Multa sunt alia que an
Erithree an Cumee Sibille fuerint nescitur scriptorum discordia, que tamen talia sunt, ut eorum auctrix inter
cives civitatis Dei numeranda videatur. Sane que sequuntur ut Sibille fuisse convenit, sic cuius incertum est, cum
Sibillas decem Varro numeret, studiosissimus atque doctissimus latinorum,; que et Lactantio sparsim posita
Institutionum eius libro primo.

1008 por, Petrarca, De otio religioso, s. 32-33: Nosses autem, Lucane, rei causam, equidem non querelis sed
gratulationibus uterere, quod veterator ille spiritus qui se divinationis deum cuntisque, ut sic dixerim, diviniorem
atque, ut Lactantii verbo utar, «quasi deorum Africanumy esse falsa persuasione vulgaverat, Cristi confusus
adventu obmutuisset et veritatis ante oculos mentiri timuisset ac fallere.

234



armavit, omnemque hanc deorum scenam mira et laudabili curiositate detexit, inque hoc idem
opus Augustino atque aliis sequacibus viam fecit, cum multa de prima deorum inventione
disseruisset'"”. Afrykanczyk oprocz bardzo przychylnych epitetéw jest chwalony jako wzor
uczonego, ktory wyznaczyt droge badan nad kulturag 1 mitologia antycznego $wiata
Augustynowi 1 jego nasladowcom. Co interesujace, w przeciwienstwie do autora Vulgaty,
Petrarka upatruje w tej metodzie roOwniez sposobu umocnienia wiary. Jeszcze wyrazniej
ukazuje to fragment, w jakim Laktancjusz zostaje zaliczony do grona wielkich $wigtych
chrzescijanskich — tych, ktérych pomoc umozliwia lepsze zrozumienie nauki Pisma Swigtego:
Accessit sacer et submissa fronte nominandus Ambrosius, accessere leronimus Gregoriusque,
novissimus oris aurei lohannes et exundans lacteo torrente Lactantius: ita hoc pulcerrimo
comitatu Scripturarum Sacrarum fines quos ante despexeram venerabundus ingredior et

invenio cunta se aliter habere quam credideram'°'°.

W tym miejscu warto zwrdci¢ uwage, ze Laktancjusz stanowi dla Petrarki pomost
pomiedzy tradycja klasyczng a chrzescijanskg. W najwczesniejszym zywocie wloskiego
poety, spisanym przez Leoanrdo Bruniego w 1436 roku, mozna dowiedzie¢ si¢, ze mlody
Petrarka w czasach swoich studiéw oddawat si¢ zamitowaniu do literatury klasycznej. Bruni,
wymieniajac ulubionych autorow Petrarki z tego okresu, wspomina tylko o jednym myslicielu
chrzescijanskim: ,,W ukryciu poswiecal si¢ wigc studiowaniu Marka Tulliusza, Wergiliusza,

Seneki, Laktancjusza oraz innych filozofow, poetow i historykow”!0!!

. Dostrzega si¢ rowniez,
jak wloski humanista $ledzi obecny w Divinae institutiones wewngtrzny dialog z Cyceronem,
w ktorym apologeta ganit Arpinate za brak konsekwencji w sprawie kultu bogdéw, zwlaszcza

w konteksécie podejscia do jego zmarlej przedwczes$nie corki Tulii i jej wizerunku!'?, Nie

1009 petrarca, De otio religioso, s. 84.

1010 Petrarca, De otio religioso, s. 104.

01 T, Bruni, Zywot Petrarki, przet. W. Olszaniec, ,,Odrodzenie i Reformacja w Polsce” 49/2005, s. 220;
Leonardo Bruni, Opere letterarie e politiche; red. P. Viti, Torino 1996, s. 531-560.

1012 Petrarca, De otio religioso, s. 86: Sane quod ait «affectui» aut «regibusy eo pertinet, quod ubi Cicero
excellentium virorum, Lactantius vero regum defunctorum reverentiam erroris deposuerat fundamentum, hic et
pietatem et affectum patrium addit: utrunque possibile enim, utrunque similitudinem veri habet. Superedificasse
etiam vel poetas, ut ille, vel illustres artifices, ut hic ait, pictores scilicet aut, quod idolo convenientius est,
sculptores tam proprie dictum est ut ad errorum cumulum nichil fingi possit efficacius, cum in altero oculorum,
in altero sint aurium blandimenta, quibus precipue sensibus veritas et falsitas in animam subit. Ceterum
Lactantius his que proxime audistis explicitis iterum versus ad Ciceronem: «Marcus Tulliusy inquit «qui non
tantum perfectus orator, sed etiam philosophus fuit, siquidem solus extitit Platonis imitator, in eo libro quo se
ipse de morte filie consolatus est non dubitavit dicere deos qui colerentur homines fuisse. Quod ipsius
testimonium eo debet gravissimum iudicari, quod et augurale sacerdotium habuit et eosdem se colere
venerarique testatur. Itaque intra paucos versiculos duas res nobis dedit, nam dum imaginem filie eodem modo
se consecraturum profitetur quo illi a veteribus sunt consecrati, et illos mortuos esse docuit et originem vane
superstitionis ostendit. "Cum vero" inquit "et mares et feminas complures ex hominibus in deorum numero esse

235



mozna wykluczy¢, ze laktancjuszowe cum Cicerone loqui wpisato si¢ w konwencje literacka
listu pelnego rozczarowania, jaki Petrarka skierowal do Cycerona po odnalezieniu jego
korespondencji z Attykiem — tej, z ktorej wylanial si¢ obraz moralnie niespojny
z dotychczasowym ideatem Arpinaty!®'®. Zreszta wzmianka o nich pojawia sie¢ w kolejnym

fragmencie De otio religioso przywotujagcym Laktancjusza:

Sane hunc ipsum Ciceronis articulum Lactantius anxie discutiens, «Fortasse» inquit
«dicat aliquis pre nimio luctu delirasse Ciceronem. Atqui omnis illa oratio et doctrina et
exemplis et ipso loquendi genere perfecta, non egri, sed constantis animi ac iudicii fuit et
hec ipsa sententia nullum prefert indicium doloris; neque enim puto illum tam varie, tam
copiose, tam ornate scribere potuisse, nisi luctum eius et ratio ipsa et consolatio
amicorum et longitudo temporis mitigasset». Enimvero hec Lactantii coniectura quam
vera sit, non tam ex hoc loco, quam ex ipsius Ciceronis ad Athicum epystolis diligens

lector intelliget'®!4.

Petrarka, podobnie jak Laktancjusz, odrzuca twierdzenie jakoby Cyceron pisat swoje listy
w przyptywie rozpaczy, lecz wylania si¢ z nich trzezwy osad samego autora. Z perspektywy
niniejszych badan nie jest jednak najwazniejsze zrozumienie sytuacji psychologicznej
Arpinaty, lecz fakt, ze opinia Laktancjusza, jak 1 wykorzystana przez niego konwencja w
agonicznym dialogu ze zmartym kilka wiekdw wcze$niej autorem przyczynila si¢ do
zbudowania krytycznego stanowiska wobec niewatpliwego autorytetu, jakim byt dla
tacinskich autoréw Cyceron. Ponadto u Petrarki mozna zaobserwowac, ze tego typu zwrot do
stynnych obywateli Rei publicae litterarum byt do$¢ czesty. Jako przyktad moze postuzy¢
chocby czternasty rozdziat pierwszej ksiegi Rerum memorandum, gdzie, chwalac w drugiej

osobie Warrona, wspomaga si¢, co znamienne, stowami Laktancjusza:

Non indignaberis, Marce Varro, preponi tibi duos tam grandes viros, quos sibi prepositos
nec universus olim orbis erubvit. Neque enim nescius eram inter studia Latinorum
primum tibi locum eximiamque laudem deberi; memineram id tibi et ab externis tributum
et a nostris, tantumque preconiorum certatim a multis in unum hominem congestum ut
ipse, si aurem applicueris, erubescas, tametsi vera et meritis tuis etiam nunc inferiora

predicentur. [...] Sunt qui ne in hoc ne Grecis quidem deferant: ut vir fide pius

videamus et eorum in urbibus atque agris augustissima delubra veneremur, assentiamur eorum sapientie
quorum ingeniis et inventis omnem vitam legibus et institutis excultam institutamque habemus.

1013 Zob. R. Marmnoto, Cicero’s corpus and Petrarca’s ankle. The theory of imitatio and its practices,
,Humanitas” 76/2020, s. 83-94; zob. M. Eisner, In the Labyrinth of the Library: Petrarch’s Cicero, Dante’s
Virgil, and the Historiography of the Renaissance, ,,Renaissance Quarterly” 67 (3)/2014, s. 755-790.

1014 petrarca, De otio religioso, s. 87.

236



eloquioque sacer Lactantius Formianus, qui in Institutionum suarum libris neminem te

«doctiorem nec apud Grecos vixisse» confirmat!'®!>,

U wioskiego autora nie brakuje takze nawigzania do filozofii sztuki tworczej i swoistej
roli poetyckiego officium, o ktorym starozytny autor wspomina mi¢dzy innymi w pierwszej
ksiedze Divinae institutiones'’'®. Chociaz fragment, cytowany przez Petrarke w Collatio
laureationis, w tek$cie oryginalnym miat na celu w pierwszej kolejnosci wykazywacé, ze
stowa poetdéw na temat historii bogdw nie moga by¢ wrzigte dostownie ze wzgledu na
poetycka licencje, to czternastowieczny autor widzi w nich przede wszystkim pochwate
tworczego aktu i jego natury'®!’. Nie znaczy to, Ze takie odczytanie jest btedne czy niezgodne
z intencja Laktancjusza, lecz, ze widoczne jest, w jaki sposob autor faworyzuje konkretny
aspekt jego stow. Interpretacje t¢ powtdrzy w swoim polemicznym dziele Invective contra

medicum, gdzie w do$¢ agresywnych stowach napisze w ten sposob:

Sed ad fictiones, quas carpebas, redeo. Audi ergo quid Lactantius, vir et poetarum et
philosophorum notitia et ciceroniana facundia et quod cunta trascendit catholica religione
clarissimus, primo suarum Institutionum libro ait: «Nesciunt qui sit poetice licentie
modus, quousque progredi fingendo liceat, cum officium poete in eo sit, ut que vera sunt
in alia specie obliquis figurationibus cum decore aliquo conversa traducat; totum autem

quod referas fingere, idest ineptum esse et mendacem potiusquam poetamy». Stupes,

belua: nunquam, puto, istud audieras'*'®,

Warto zwroci¢ uwage, ze Petrarka stara si¢ szczegOlnie uwydatni¢ twierdzenie, ze
Laktancjusz nie tylko byt stawnym autorytetem filozoficznym i poetyckim, lecz takze 1 przede
wszystkim religijnym 1 katolickim. Adresat dziela, co wynika z tresci utworu, w sposob
jednoznacznie napastliwy wystepowat przeciwko poezji antycznej jako szkodliwej dla wiary

chrzescijanskie;j.

W bardzo podobnym kontekscie obrony poezji cytuje Laktancjusza d6wczesny Petrarce

Coluccio Salutati. W trzynastej ksigdze De laboribus Herculis odnosi si¢ on do tego samego

1015 Petrarca, Rerum memorandum libri 1 14, 1-2; red. A. Bufano, Torino 1975.

1016 por, Lactantius, Divinae institutiones 1 11, 24.

1017 por. Petrarca, Collatio laureationis 1X 4; red. A. Bufano, Torino 1975: Scire decet preclarissimi viri, poete
officium atque professionem... quam multi, immo fere omnes, opinantur, nam, ut eleganter ait Lactantius,
Institutionum libro primo: « Nesciunt qui sit poetice licentie modus, quousque progredi fingendo liceat, cum
officium poete in eo sit ut ea, que vere gesta sunt, in alia specie, obliquis figurationibus, cum decore aliquo
conversa traducat. Totum autem quod referas fingere, id est ineptum esse et mendacem potius quam poetam ».
Hec Lactantius.

1018 petrarca, Invective contra medicum 1; red. A. Bufano, Torino 1975.

237



fragmentu Divinae institutiones na potwierdzenie swojego wywodu dotyczacego potrzeby

doktadno$ci metrum w poez;ji:

Nec hec solum mea sunt, sed ex philosophi dictis clarissime colliguntur. Et illustris vir
Lactantius Firmianus libro primo Divinarum Institutionum contra gentes inquit: Officium
poete in eo est, ut ea, que vere gesta sunt, in alias species obliquis figurationibus cum
decore aliquo conversa traducat. Hec ille. Que quidem vides cum his, que diximus,
convenire. Certum igitur et indubitatum esse debet proprium poetarum esse, quoad verba
pertinet, ipsa passim et vagantia non assumere, sed alligare metris et in alia significata
transferre, et si, qua gesta fuerint vel quasi gesta narraverint, ad significandum aliud

ordinare'%"?,

Jak mozna zauwazy¢, dla wloskich myslicieli XIV stulecia obrona sztuki poetyckiej staje si¢
niejako elementem apologetycznej pracy na rzecz samej wiary chrze$cijanskiej. A co
najistotniejsze dla niniejszej pracy, mozna dostrzec, ze taka postawa, znamienna dla formacji
chrzescijanskiego humanizmu, znalazta swoj autorytet w pismach Ojcow Kosciota, na czele

ktorych stoi Laktancjusz!%%°.

Silna inspiracja tworczoscig Afrykanczyka widoczna jest réwniez u Giovanniego
Boccaccia — w ostatnich latach zycia porzucit on czgSciowo literature pisang w volgare,
kierujac uwage ku formom lacinskim. Dostrzega si¢ u niego silne wplywy lektury dziet
Laktancjusza, zwlaszcza w warstwie doksograficznej. Najlepiej wida¢ to na przykladzie
dzieta De genealogibus deorum gentilium, gdzie wymienia chrze$cijanskiego autora imiennie

niemal sto pieédziesigt razy'%?!

, a we wstepie pisze o nim: Lactantius insignis homo
doctusque. Ogoélnym celem pracy Boccacia bylo zarysowanie catosci grecko-rzymskiej
mitologii, gdzie Divinae institutiones poshuzyty mu nie tylko jako zroédto poznania historii

bogow, ale takze, jak dostrzegaja badacze, czerpie on na polu metodologicznym 1

1019 Collucio Salutati, De laboribus Herculis X111 9; red. B. L. Ullman, Zurich 1951.

1020 Por. Petrarca, Invective contra medicum 1. lllud primum qvero, cum lingua illa temeraria et pigra et
viscosa et farmacis delibuta multa ructaveris in poetas, quasi vere fidei adversos vitandosque fidelibus et ab
Ecclesia relegatos: quid de Ambrosio, Augustino et leronimo, quid de Cypriano, Victorinoque martire, quid de
Lactantio ceterisque catholicis scriptoribus sentias; apud quos nullum pene mansurum opus sine poetarum calce
constrvitur, cum contra fere nullus hereticorum poeticum aliquid opusculis suis inserverit, seu ignorantia, seu
quod ibi suis erroribus consonum nichil esset.

1021 por. Boccacius, De genealogibus deorum gentilium 17; 11 19, 20, 22, 25, 30, 32, 35, 41, 46, 47, 53,55; 11 1,
2,3,4,22;1V 1,7,22,31,44,52,54,61,68; V6,7, 10, 12, 19, 25, 26, 30, 31, 32, 35,41, 42; VII 19, 23, 25, 55,
58,63; VIII 1, 2,4, 6, 8, 11, 12; IX 6, 11, 19, 21, 23, 25, 29, 33, 35; X 3, 24, 27, 28, 29, 32, 55, 59; XI 1, 7, &,
21,22,23,27;X11 1, 2,4, 5,9, 10, 25, 26, 27, 28, 35, 41, 64, 65, 74; X1II 1, 3, 4, 5, 15, 17, 26, 36, 52, 56, 58,
68, 69; red. V. Romano, Bari 1951.

238



interpretacyjnym z przyjete] przez apologete 1 innych Ojcow Kosciota perspektywy

euhemerystyczne;j!?2.

Podobny podziw dla pism Laktancjusza jak i jego ogodlnej postawy teologicznej
wyraza zyjacy na przetomie XIV 1 XV wieku wtoski historyk i1 grecysta Leonardo Bruni,
znany tez z lacinskiego przydomka Aretinus, od miejscowosci Arezzo, z ktérej pochodzit. W
swoim dziele De studiis et litteris wyraza charakterystyczny dla wloskiego quattrocento
postulat uzgodnienia wiedzy teologicznej z glgboka znajomoscig literatury, postawy, zdaniem

autora, obcej ksztalceniu religijnemu:

Eruditionem autem intelligo non vulgarem istam perturbatam, qualis utuntur hi qui nunc
theologiam profitentur, sed legitimam illam et ingenuam, quae litterarum peritiam cum
rerum scientia coniungit, qualis in Lactantio Firmiano, qualis in Aurelio Augustino, qualis
in Hieronymo fuit, summisque profecto theologis ac perfectis in litteratura viris. Nunc

vero qui scientiam profitentur pudendum est, qui parum persciant litterarum'%%,

Jak wida¢, sposrod trzech autoréw patronujacych tej postawie w pierwszej kolejnosci
Bruni wymienia Laktancjusza, cho¢ oczywiscie to nie to ostatecznie decyduje o waznosci
autorytetu, poniewaz w innym miejscu, moéwiagcym o docenieniu poezji, Afrykanczyk zostal
wymieniony jako drugi'®®*, za§ w katalogu uwzgledniajagcym réwniez myslicieli poganskich
na koncu'%?’. W innym miejscu Bruni wyraznie deklaruje, Ze spo$rod chrze$cijanskich pisarzy
to wlasnie Laktancjusz najlepiej ucielesnia ideat humanisty — taczy elokwencje z uczonoscia

w sposob najbardziej doskonaty:

Lactantius Firmianus vir omnium cristianorum proculdubio eloquentissimus, cuius
facundia et dicendi fugura ingenium illud de quo loquor preclare instituere ac alere potest.
Probo autem huius maxime eos libros quos adversus falsam religionem conscripsit. Item
quos de ira dei et de opificio hominis. quos lege queso si litteras amas. [...] Sive

secularibus delectetur Tullium accipiet quem virum deus immortalis. quanta facundia.

1022 Por. P. Cherchi, The Inventors of Things in Boccaccio’s De genealogia deorum gentilium, w: Petrarch and
Boccaccio: The Unity of Knowledge in the Pre-Modern World, red. 1. Candido, 2018, s. 244-269.

1023 L eonardus Aretinus, De studiis et litteris 2; red. C.W. Kallendorf, Cambridge 2002.

1024 Por. Leonardus Aretinus, De studiis et litteris 20: Hieronimum Lactantium Boetium. in quibus quanta
cognitorum poetarum fuerit scripta eorum disputataque ostendunt. Mea quidem sententia mancus quodammodo
in litteris est qui poetas non didicit. Nam de vita moribusque percommode multa sapienterque ab illis dicta et
nature generationisque principia et cause.

1025 Por. Leonardus Aretinus, De studiis et litteris 29: Haec duo simul coniuncta veteres illos quorum memoriam
veneramur ad celebritatem nominis gloviamque provexere Platone Democritum. Aristotelem. Theophrastum
Uarronem Ciceronem Senecam Augustinum Hieronimum Lactantium. in quibus omnibus discerni vix potest
maior ne scientia rerum an peritia fuerit litterarum Ut autem extremum concludam ingenium quod summa omnia
mihi de se repromittat his duobus fructum esse oportere affirmo.

239



quanta copia. quam perfectum in litteris. quam in omni laudis genere singularem

prestiterit admirari nemo sufficiet. proximus huic erit decus ac delitie litterarum

nostrarum'%°.

W tym fragmencie znamienne jest zestawienie apologety z Cyceronem, autorytetem $§wieckiej
literatury humanistycznej. Mozna powiedzie¢, ze Bruni, wyraznie podkreslajac ten wymiar,
sugeruje, ze Laktancjusza nalezy postrzega¢ jako patrona najszlachetniejszej wersji

humanizmu, a wi¢c tej opartej na chrzescijanstwie.

Rowniez poza krggami humanistycznymi XIV stulecia mozna doszukaé si¢
zainteresowania pismami Laktancjusza, czego przyktadem jest paryski teolog uniwersytecki
Jean Gerson, ktory byl pod wielkim wrazeniem jego znajomo$ci literatury poganskiej

h!'%?7 Zauwazalne jest

i wymienial go wsrdd najwazniejszych autoréw chrzesdcijanskic
rowniez, jak autorytatywnie oceniane s3 jego poglady w odniesieniu do stoicyzmu i
arystotelizmu — nurtow filozoficznych, sposrod ktorych to wiasnie arystotelizm dominowat w
srodowisku uniwersytetu paryskiego. Jednak wydaje sie, Ze jego szacunek czy nawet zachwyt
wobec Laktancjusza $wiadczy o indywidualnej preferencji literackiej odzwierciedlajacej w
duzym stopniu epoke, w ktorej zyt autor, nie za$ o szczeg6lnej wartosci pism Afrykanczyka
dla dyskursu scholastycznego. Jednak symptomatyczne wydaje si¢ to, ze wraz z rozwojem
zainteresowania pigknem klasycznej literatury wzrosla jednocze$nie pozycja dziet

Laktancjusza'%?®.

Na przelomie XIV 1 XV wieku popularno$¢ wczesnochrzescijanskiego autora
zwigkszala si¢ coraz bardziej, co najmniej z kilku powodow. Najwazniejszym czynnikiem
majagcym wplyw na to zjawisko byla antykwaryczna tendencja wsrdod humanistow nie
ograniczajacych si¢ do zglebiania kanonu antycznej literatury, lecz takze poszukujacych
manuskryptow w bibliotekach klasztornych na terenie zachodniej Europy. Najbardziej
znanym sposrod tych odkrywcow literackich byt papieski sekretarz Gianfrancesco Poggio

Bracciolini. Warto jednak pamigta¢ takze o innych humanistach tego okresu, takich jak

1026 | eonardus Aretinus, De studiis et litteris 7-8.

127 D, Rutherford, Lactantius..., dz. cyt., s. 476; G. Ouy, Discovering Gerson the Humanist: Fifty Years of
Serendipity, w: A Companion to Jean Gerson, red. B. P. McGuire, Leiden 2006, s. 79—132; B. P. McGuire, Jean
Gerson and the Last Medieval Reformation, State College 2005.

1028 Gerson, L oeuvre oratoire, t. V, red. P. Glorieux, Paris 1963, s. 438: Bene habet, ait Lactantius ex verbis
Tullii; jacta sunt fundamenta collocati loci oratorii; pro superaedificatione perfecta commendationis inchoatae
quam mos exigit, postulat justitia, quae suum virtutibus dat honorem; 251, s. 592: Et quamvis non alienum a
proposito esset Lactantii verba ponere V Institutionum, de limite bino salutis et interitus commodius reticere
Jjudicans, hoc moneo ut verum ducem et unicum habeas Deum, quemadmodum de populo Israelitico in
promissionis terram proficiscente legitur quod Dominus dux ejus solus fiit.

240



Niccolo Niccoli czy wspomniany juz Coluccio Salutati — nauczyciel Poggia, odpowiedzialny
za jego inspiracje 1 zachete do tego rodzaju poszukiwan. Nie brakowato tez humanistycznych
wypraw do Bizancjum, gdzie w celu odnalezienia nieznanych arcydziet greckiej literatury
udawali si¢ mysliciele tacy jak Gvarino da Verona czy Francesco Filelfo, ktory w potowie lat
czterdziestych wdat si¢ w spor na temat znaczenia pism Laktancjusza, stajgc po jego stronie, o
czym nizej bedzie jeszcze mowa!??’. Pierwsze interesujace nas znalezisko miato miejsce w
1414 roku podczas trwajacego Soboru w Konstancji, gdy Poggio wraz z Bartolomeo di
Montepulciano i szlachcicem Cincio de Rustici odnalezli w bibliotece opactwa Sankt Gallen
oprocz dziet Witruwiusza i1 Prysciana zagadkowe dzieto De utroque homine autorstwa
Laktancjusza'®?. Tekst o takim tytule nigdy wczeéniej nie byl wigczany do bibliografii
apologety, dlatego tez trudno uznaé, ze bylo to jakie§ od dawna zaginione pismo
chrzedcijanskiego autora. W szczego6lnosci, ze nigdy potem tekst o takim tytule nie byt
rozpowszechniany. Najprawdopodobniej byt to btednie nadany przez kopiste tytul innego
traktatu, mozliwe, ze chodzito o De opificio Dei lub o De ira Dei. Za pierwszym z nich
przemawia tematyka dotyczaca czlowieka oraz podobienstwo do alternatywnego tytutu De
formatione hominis przekazanego w tradycji juz w starozytno$ci. Nie mozna nie zgodzi¢ si¢
takze, ze wspomniany r¢kopis zawierat po prostu obydwa teksty. Zreszta nastgpne odkrycia
Braccioliniego w cysterskim klasztorze w Langres z lat 1417-1418, procz szeregu innych

1031 Zainteresowanie wloskich

dziet, zawieraly wiasnie te dwa teksty Laktancjusza
humanistow tymi tekstami potwierdza list kameduly Ambrozego Travesariego do Niccola
Niccoliego — adresat, chwalac owe dziela, nawigzuje w nim do wczesniejszej wymiany zdan z
rozmoOwcg na temat tych 1 innych utwordw: Quod item Asconium Pedianum et Cornelii Celsi

fragmenta, et Lactantii de ira Dei, et opificio hominis libros scripseris, pari laude

1029 Zob. B. S. Ugo, Poggio Bracciolini and Coluccio Salutati: The Epitaph and the 1405—1406 Letters, w:
Poggio Bracciolini and the Re(dis)covery of Antiquity: Textual and Material Traditions, red. Roberta Ricci,
Firenze 2020.

130 por, JW. Ross, Tacitus and Bracciolini. The Annals Forged in the XVth Century.
London 1878, 56 : ,,When Bracciolini accompanied the Papal Court in the capacity of Secretary to the Council of
Constance in 1414, he, one day, went with two friends, Cincio, the Roman gentleman and scholar of fortune, of
the family de Rustici, and the eminent schoolman and finished writer Bartolommeo de Montepulciano to the
monastery of St. Gall about twenty miles distant from Constance for the purpose of finding new manuscripts; his
companions found Lactantius, «De Utroque Homine», Vitruvius on Architecture and the Grammar of Priscian,
while he himself found, in addition to the Commentaries of Asconius Pedianus on eight of Cicero's Orations,—
the three first books, and half of the fourth of the Argonauticon of Valerius Flaccus. On this discovery being
communicated to Francesco Barbaro, the latter in his reply spoke of other discoveries of Bracciolini's, of some of
which we have no account as to where they were found, nor when, except before 1414: Tertullian, Lucretius,
Silius Italicus, Ammianus Marcelinus, Manilius (his unfinished poem on "Astronomy," clearly a forgery), Lucius
Septimius Caper, Eutychius and Probus.”

1031 Por. M. Wojtkowska-Maksymik, Przedmowa, w: G. Poggio Bracciolini, Opowiesci ucieszne (Liber
facetiarum), przet. 1. Grze$czak, przedmowa, Warszawa 2017, s. 19.

241



prosequemur'®?. W innym za$ liscie, w ktorym Travesari ponagla Niccoliego, aby ten
szybciej przepisat przestane dzieta Laktancjusza, znajduje si¢ informacja, iz dysponuja oni
rekopisem Epitome: Volumen illum Lactantii pervetustum mitto ad te, orans atque obsecrans
ut libellos illos de ira dei et opificio hominis et Epitomen, quanta licet celeritate, transcribas,
ac praeterea tuum ad hoc exemplar volumen emendes. Satis enim vereor, ne Thomas noster
substomachetur tantae negligentiae nostrae'®®. Nie znaczy to oczywiscie, ze dzieta te nie
byly w ogdle znane, cho¢ wykazana wyzej liczba manuskryptow pochodzacych z réznych
okresow Sredniowiecza jasno pokazuje, jak trudno byty dostepne dla szerokiego grona
odbiorcow. Sama posta¢ Travesariego jest zresztg istotna w historii recepcji Laktancjusza w
XV wieku!'®*. To on byt odpowiedzialny za oczyszczenie tekstu Divinae institutiones i
pierwsze proby ustalenia fragmentow greckich w dziele, cho¢ za ich zapis odpowiedzialni

1035 Praca wloskich humanistéw nad dzietlem

byli Niccoli oraz Francesco Barbaro
Laktancjusza odegrata przemozny wplyw na rozwdj pracy filologicznej i edytorskiej w
dziedzinie jezyka greckiego we Wloszech. Jak wykazuje Gabriella Pomaro to Travesari
opracowal, dzialajac we wspolpracy z Niccolim, najpopularniejszy wariant tekstu
Laktancjusza, stanowigcy wzor niemal do potowy XV wieku. Na poczatek jego prac nad
tekstem Pomaro wskazuje lata 1416-1418, wiadomo za$, ze w 1425 roku Poggio zamowit
u Niccoliego prywatny egzemplarz!®. Nie byly to oczywiscie jedyne dziatania zwigzane
z tworczo$cig Laktancjusza — warto wspomnie¢ rowniez Gvarino da Verona, zaangazowanego
w jej badanie przynajmniej od drugiej dekady XV wieku. Efektem tych prac byla wersja
tekstu ukonczona w 1434 roku. Istnieje rowniez Swiadectwo pracy nad edycja tworzona pod
patronatem Medyceuszy, ukonczonej w 1435 roku, cho¢ nie cieszyla si¢ ona zbytnig
popularno$cig nawet w rodzimej Florencji do tego stopnia, ze, gdy Giovanni de’Medici,
przygotowujac w 1458 roku Opera omnia Laktancjusza, sigga do rgkopisu Ricc. 264
opracowanego przez Travesariego dla Divinae Institutiones, nie za$ do kopii medycejskiej'®’.

Nie jest to jednak miejsce na dluzsze rozwazania tego dos¢ zawitego 1 drobiazgowego

zagadnienia, wazniejsze dla niniejszego wywodu wydaje si¢ przesledzenie $cisle literackiej

1032 Ambrosius Traversari, Epistola 11 273; red. L. Mehus, Florentiae 1759.

1033 Ambrosius Traversari, Epistola VII 27.

1034 Por. G. Pomaro, Fila travesariane. I codici di Lattanzio, w: Ambrogio Traversari nel VI centenario della
nascita. Convegno Internazionale di Studi (Camaldoli - Firenze, 15-18 settembre 1986) red., L.S. Olschki,
Firenze 1988, s. 238.

1035 Por. tamze.

1036 Por. tamze, s. 242.

1037 Por. tamze, s. 251: ,,[...] edizione «medicea» del 1435 [...] gira straordinariamente poco, tanto che quando
nel 1458 Giovanni de’ Medici si fa allestire un’Opera omnia lattanziana [...] il ricorso ¢ a Ricc. 264, non alla
copia medicea.”

242



recepcji pism Laktancjusza, bo ona stanowi najwazniejsze $wiadectwo prowadzonych

wowczas debat i rozmow tworzacych ogdlny charakter i sposéb myslenia epoki.

Fascynacja ponownie odkrytymi pismami Laktancjusza nie byta jednak bezkrytyczna,
nawet wsrod samych popularyzatorow jego dziet. Doskonalym przyktadem pozostaje
wspomniany Travesarii — w niezachowanym liScie do Santio Ballo przestrzegat on przed
licznymi btgdami doktrynalnymi odnalezionymi w pismach Afrykanczyka. Cho¢ nie znano
konkretnych zarzutéw, to o fakcie, ze kwestia ta byla poruszana, $§wiadczy odpowiedz,

wystosowang przez Ballo:

Reverso iam Pisas mihi Lactantii Firmiani eloquentissimi viri opuscula duo primum
offeruntur, De dei opificio et ira, quae libraries quidam nuper absolverat. Illos ego non
emendo solum; verum, quia a te monitus sum satis his in libris a fide diviasse,
adcuratissime lectito minutimque omnia pondero. Nihil mihi emendandum Firmianum
dixisse visum est; nihil non Christianissimum inveni; omnia religioni nostrae consentanea
mihi visa sunt. Ea causa maxime vereor ne male cum Lactantio sentiam, neve incautus in
fide peccem vehementer timeo. Quamobrem te enixissime obsecro, qua in re, quave

ratione his in opusculis a fide alienus Lactantius sit me per epistolas doceas. Haud enim

me parvo donabis munere, siquidem maximum immineat animae meae periculum'%,

Jak wida¢, Ballo nie dostrzegt owych odstepstw od wiary w nauce Laktancjusza, o ktorych
wspominat Travesarii, a dzisiaj mozna si¢ ich jedynie domysla¢. Najpewniej byly one
tozsame z tymi, o ktorym pisali wspomniani autorzy scholastyczni czy $redniowieczni, a wigc
mogly dotyczy¢ nieortodoksyjnego millenaryzmu 1 teodycei. Jakkolwiek konkretne zarzuty
pozostaja w sferze domystow, to z samej tej korespondencji wyltania si¢ znamienny dla epoki
obraz dysputy nad charakterem powrotu do antycznych zrodet poganskich i chrzescijanskich,

ktéremu patronowat Laktancjusz.

Do najbardziej znaczacych 1 oryginalnych dziel tego okresu zalicza si¢ Dialogi tres in
Lactentium autorstwa mediolanskiego franciszkanina Antonio da Rho — monumentalna praca
rozpoczeta w 1442 roku. Byt to pierwszy w historii traktat poswigcony w catosci pismom
imysli Laktancjusza. Ogoélnym zalozeniem dzieta bylo wyczerpujace opisanie bledow
doktrynalnych zawartych w Divinae institutiones 1 De ira Dei, cho¢ stosunek autora do pism

wczesnochrzescijanskiego tworcy nie byl wcale tak jednoznaczny. Co ciekawe, cho¢ Rho

1038 Cyt. za: D. Rutherford, Introduction w: A. Da Rho, Three Dialogues Against Lactantius-Dialogi Tres in
Lactentium, Leiden 2023, s. 26, przypis dolny 140.

243



niekiedy wystepuje jako przeciwnik Laktancjusza ze stanowiska filozofii scholastycznej, to
wyraznie jednak widoczna jest jego przynalezno$¢ do pigtnastowiecznego wloskiego
humanizmu, zar6wno w warstwie znajomosci mysli owczesnych mu tworcow, jak i
ozdobnego 1 starannego stylu, w ktorym powstato dzieto. Zastanawiajacy wydaje si¢ fakt, ze
tekst Antoniego da Rho przez lata umykal uwadze badaczy, a odwotania do postaci
franciszkanskiego autora sporadycznie wystepowaly w literaturze przedmiotu, jednak
w znacznym stopniu w odniesieniu do jego sporéw z Lorenzo Valla!®’. Pierwszej powaznej
analizy tekstu dokonat David Rutherford w 2015 roku w przytaczanym czgsto w tym
rozdziale artykule Lactantius Philosophus? Reading, Misreading, and Exploiting Lactantius
from Antiquity to the Early Renaissance, a nastgpniec w 2023 roku swoim wydaniem
krytycznym wraz z ttumaczeniem angielskim Dialogi tres in Lactentium. Zardwno ten tekst,
jak 1 jego pigtnastowieczny autor zasluguja na nieco wigcej uwagi, zwlaszcza ze dzieto to
okazuje si¢ niezbgdne do zrozumienia sporéw na temat Laktancjusza toczonych w latach

czterdziestych XV wieku w gronie humanistow.

Antonio da Rho wstapil do zakonu franciszkanow w wieku osiemnastu lat w 1413
roku w Mediolanie, a nastgpnie do 1423 roku podjat edukacje w roznych osrodkach w
Padwie, gdzie studiowat dialektyke i teologi¢. Od tego momentu jego Zycie na state zwigzato
si¢ zMediolanem — miasto opuszczat jedynie sporadycznie. Znaczng czg$¢ aktywnosci
poswigcit nauczaniu teologii w San Francesco Grande, wspotpracy z dworem Filippo Marii
Viscontiego oraz dziatalno$ci humanistycznej, ktorej nadmierna intensywno$¢ mogla
przesadzi¢ o odmowie przyznania mu stanowiska w katedrze teologii przy mediolanskim
studium w 1427 roku'®, W dziele Apologia wyrazil przywigzanie do autoréw starozytnych —
sentyment obecny juz w okresie jego studidow. Wsrod kolejno zglebianych autoréw Rho
wymienia: Cycerona, Senek¢ Laktancjusza, dwoch Pliniuszow, Makrobiusza, Apulejusza,
Plutarcha, Vegetiusa czy Frontinusa. Uwage przykuwa fakt, ze Laktancjusz zostal przez niego
wymieniony juz wsrdd najwczesniej studiowanych autoréw, zanim zwrdcit si¢ do dziel

h1041

teologdw chrzescijanskic . Wida¢ nawet, ze przy lekturze pism Augustyna dostrzega jego

zalezno$¢ od Laktancjusza ,,while building his City of God, Augustine did not blush to imitate

951042

Lactantius in many things. , jak tez wyraza wprost, ze dzieta jego pelne s3 wartych

zapamig¢tania sentencji: ,the greatest possible pleasure in plucking the flowers from

1039 Zob. M. Regoliosi, Umanesimo lombardo: la polemica tra Lorenzo Valla e Antonio da Rho, Pisa 1983.
1040 por. D. Rutherford, Introduction..., dz. cyt., s. 3-4.

1041 Por. tamze, s. 6.

1042 Cyt za: tamze, s. 21-22; Zob. Antonius Raudensis, 4pologia 15; red. G. Lombardi, Roma 1982.

244



Lactantius, a man of precise eloquence and learning, who, if we believe Jerome, excels more
with the lance than with the shield.”'%*. Wida¢ wiec jasno, Ze pisma apologety towarzyszyty
mu na wiele lat przed napisaniem ostrej dialogowanej polemiki, cho¢ kwestia, na ile
doktadnie znat te dzieta, tez moze by¢ dyskutowana. Jak wskazuje Rutherford, na podstawie
lektury pism Rho mozna dostrzec, ze uwazat on VI ksiege Divinae institutiones zatytulowang
De vero cultu jako niezalezne pismo Augustyna!®*. Blad ten mial swe zrodto jeszcze w
czasach karolinskich, gdy kopisci przypisali ja biskupowi z Hippony, mozliwe, ze mylac je z
traktatem De vera religione, cho¢ on, jak zostato to opisane powyzej, raczej méogt pomyli¢ ja

z IV ksigga zatytutlowang tak samo.

Przechodzac jednak do tekstu Tres dialogi in Lactentium, warto nadmienié, ze dzieto
opisane w trzech ksiegach wprowadza prawdziwie zyjacych éwczesnie rozmdéwcow, a byli to:
Pier Candido Decembrio, Niccold Arcimboldi, autor tekstu Antonio da Rho, a takze
epizodycznie Guarnerio Castiglioni, Francesco Barbaro i1 Biagio Ghiglini. Najpewniej
wszyscy oni byli uczniami znanego padewskiego nauczyciela retoryki Gasparino Barzizza'®.
Z duzym prawdopodobienstwem dialog ten nawigzuje do rzeczywiscie odbytej rozmowy, do
ktorej zdaniem Rutherforda mogto dojs¢ w scenerii klasztornego ogrodu San Francesco

Grande podczas $§wiat Pieé¢dziesigtnicy miedzy 20 a 22 maja 1442 roku'%¢

, cho¢ w drugiej
ksiedze da si¢ zauwazy¢ wyrazng deklaracj¢, jakoby akcja dziata si¢ w 1444 roku: nos qui
post Christum quattuor et quadraginta supra mille et quadringentos annos agimus plane
intellegere possumus'®"’. Dzieto, ukonczone ostatecznie w 1445 roku, zostalo zadedykowane
papiezowi Eugeniuszowi IV — adresat juz wcze$niej, bo od 1443 roku, otrzymywat od

Antoniego da Rho fragmenty tekstu przesylane w korespondencji'®*

. Zresztag kwestie
datowania nie wydajg si¢ dla niniejszego studium najwazniejsze, tak samo jak przesledzenie
dokfadnie biegu catej rozmowy, lecz jej najwazniejszych punktéw w postaci tez
formutujacych gtowne zarzuty doktrynalne wobec Laktancjusza. Wazne bedzie przyjrzenie si¢

im, aby zobaczy¢, jakie argumenty stanowig o$ teologicznego procesu Afrykanczyka.

W toku dialogu obronca mys$li Laktancjusza jest Nicolaus, za§ jego teologicznym

oskarzycielem Candidus. Przejawia si¢ to juz przy pierwszym 1 drugim zarzucie,

1043 Cyt za: tamze, s. 22; Antonius Raudensis, Apologia 20.

1044 Por. tamze, s. 15-22.

1045 Por. tamze, s. 27.

1046 Por. tamze, s. 30,

1047 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 176; red. D. Rutherford, Antonius Raudensis 2023.
1048 por. D. Rutherford, Introduction..., dz. cyt., s. 31.

245



sformutowanym w wyraznie scholastycznej formule, zwi¢zle ujetej przez Rho w tabeli
poprzedzajacej zasadniczy tekst dialogu: Primus error quando dicit et quidem universaliter
fieri non posse, quin omne quod sit aliquando esse coeperit oraz Secundus error quando ex
praecedenti errore concludit deum se ipsum genuisse et fecisse'®®. Zarzuty dotycza od

poczatku precyzyjnosci zatozen metafizycznych, w tym przypadku natury wynikajacych z

1050 1051 1052 1053

siebie nastgpstw 1 samego Boga. W trzecim , piatym 1 szostym

zarzucie autor skupia si¢ na niescistosciach dotyczacych natury aniotéw i demonodéw, na

, Czwartym

podstawie drugiej ksiggi Divinae institutiones. Szczegdlnie interesujgcy wydaje si¢ zarzut
siodmy: quando dicit eos esse stultissimos qui candelas et cereos in ecclesia succendunt'®>*.
Odnosi si¢ on do krytyki palenia §wiec w §wiatyniach wyrazonej w szostej ksiedze Divinae

institutiones' %>

, za$ przywotanej przez Niccolo w toku wypowiedzi'%®. Candidus uwaza to za
napastliwy atak, ktorego dopuscit si¢ Laktancjusz wobec standardowej praktyki shuzby
ko$cielnej, natomiast Niccolo stara si¢ usprawiedliwi¢ apologete, ze ten mial na mysli
przedtozenia wewnetrznego $wiatla wiary nad materi¢ zewnetrznego obrzedu. Oczywiscie juz
samo odniesienie tych slow do realiéw chrzescijanskich mozna uzna¢ po prostu za bledny
anachronizm. Podobne wypaczenie dostrzega si¢ w nastepnym ,,btedzie”: Octavus error
quando dicit non esse congruens deum in nostrum adiutorium'®’. Odnosi si¢ on do stow z
pierwszej ksiggi Divinae institutiones, gdzie Laktancjusz podwaza zasadno$¢ wykorzystania
czasownika adiuvare w odniesieniu do Boga, co bylo de facto erudycyjna polemikg z
cyceronska etymologig imienia Jowisza majacego pochodzi¢ od wyrazenia iuvans pater. Caly

zarzut Laktancjusza wobec tego slowa skupia si¢ na jego nieadekwatnosci wzgledem relacji

Boga do cztowieka: Nemo sic Deum precatur, ut se adiuvet, sed ut servet, ut vitam salutemque

1099 Lactantii Firmiani errata quibus ipse deceptus est hoc libro per Fratrem Antonium Raudensem Theologum
collecta et exarata sunt 4-5, w: Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium...., dz. cyt.

1050 Por. tamze 8-9: Tertius error quando dicit angelos non statim a mundi principio ad hominum tutelam esse
decretos.

1051 Por. tamze 9-10: Quartus error quando dicit deum angelis praecepisse ne terrae contagione macularentur.
1052 Por, tamze 12-13: Quintus error quando dicit diabolum angelos ad vitia pellexisse paulatim.

1053 Por, tamze 14-15: Sextus error quando dicit angelos dei mulierum congressibus inquinatos.

et filios genuisse.

1054 Tamze 16-17.

1055 Por. Lactantius, Divinae institutiones V12, 1-3.

1056 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 1 49: Legens exinde Nicolaus in sexto ipsarum
Institutionum venit ad sermonem illum ubi Lactentius haec verba faciebat: Accendunt deo lumina velut in
tenebris agenti. Quodsi suspicari aut percipere animo possent quae sint bona illa caelestia, quorum
magnitudinem terreno adhuc corpore obvoluti capere non possumus, iam se cum his officiis inanibus
stultissimos esse cognoscant, vel si caeleste lumen quod dicimus solem contemplari velint, iam sentiant quod non
indigeat lucernis eorum deus, qui ipse in usum hominis tam claram, tam candidam lucem dedit. | Et post pauca
statim dicebat: Num igitur mentis suae compos putandus est, qui auctori et datori luminis candelarum aut
cereorum lumen offert pro munere? Aliud vero ille a nobis exigit lumen et quidem non fumidum, sed, ut ait
poeta, ‘liquidum’ atque ‘clarum’ mentis scilicet.

1057 Tamze, 18-19.

246



1058 Candidus odrzuca stanowczo

tribuat, quod multo plus ac maius est quam iuvare
lingwistyczne wyczucie Laktancjusza, argumentujac stosowno$¢ tego czasownika jego

czestym wystgpowaniem w Pismie Swigtym oraz tworczosci Augustyna'®®. Kolejne zarzuty

1060 1061

skierowane sg wobec wiary w preegzystencj¢ dusz w niebie 1 ich boskg substancje ™",

1062 ¢czy powstanie cial niebieskich!’®®. Interesujacy fragment dzieta

umiejscowienie nieba
mozna odczyta¢é w rozdziale 105 pierwszej ksiggi, gdy Candidus, cytujac komentarz
Laktancjusza do stéw Cycerona z De officiis, stanowczo staje po stronie Arpinaty. Chodzi o
cyceronskie zdanie: At vero si quis voluerit animi sui complicatam rationem evolvere, iam
ipse se doceat eum virum bonum esse qui prosit quibus possit, noceat nemini nisi lacessitus

1064 a konkretnie o jego ostatnig cze$é uwzgledniajaca warunkowa sytuacje, w ktorej

iniuria
vir bonus moze dopusci¢ si¢ zadania krzywdy w odwecie. Laktancjusza, krytykujacy
dopuszczalno$¢ zemsty, wykazywal Cyceronowi zarzucono hipokryzje, zestawiajac ja z
chrzedcijanska etyka, oparta na catkowitym odrzuceniu odwetu jako moralnie dopuszczalnej
reakcji. Nicolaus widzi w stanowisku Laktancjusza przyktad prawdziwie boskiej cierpliwosci
pochodzacej z ewangelicznej nauki Chrystusa czy wskazan obecnych w listach §wigtego
Pawta, wedle niego, cnoty budujacej prawdziwa site czilowieka. Na tym tez twierdzeniu
etycznym 1 antropologicznym ufundowana zostata cata etyczna wyktadnia humanitas
omowiona w IIl rozdziale niniejszej rozprawy. Gléwny =zarzut Antoniego da Rho,
sformutowany przez posta¢ Candidusa, sprowadza si¢ do niemozno$ci wypetienia tych

wskazan w obliczu prawdziwego zagrozenia oraz do ich proweniencji bardziej stoickiej niz

chrzescijanskiej. Przeciwnik pogladéw Laktancjusza powotuje si¢ raczej na arystotelesowska

1058 T actantius, Divinae institutiones 1 11, 41.

1059 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 1 54: His in medium actis Candidus inquit: ,, Ecce homo,
ut in Psalmo legitur, qui non posuit deum adiutorem suum. Quippe qui si sacras litteras, quas passim ex deo
didicisse se iactat, percalluisset, nequaquam ea illa Institutionibus suis inseruisset. Dicit in deum esse minime
congruens ut iuvans pater nominetur, nam iuvare hominis non dei est. Utrum est ille ipse tam oblitteratae
memoriae qui litteris sacris | mentem divinam inspexit et illarum viscera et exta rimatus est ut illum fugiat
Hierosolyme regi, cui nomen Amasias a propheta sancto dictum esse: Si putas in robore exercitus bella
consistere, superari te faciet dominus ab hostibus: dei quidem est adiuvare et in fugam vertere? Numquid oblitus
est mulieris illius clarissimae Hester dicentis ad dominum: Domine, mi rex, qui rex noster es solus, adiuva me
solitariam, et cuius praeter te auxiliator nullus est alius? an David rex incongrua iuxta Lactentium de deo
loquebatur cum diceret: Exurge, adiuva nos, et redime nos propter nomen tuum? et: Adiuva me domine deus
meus, salvum me fac secundum | misericordiam tuam? item: Adiuva nos, deus, salutaris noster?

1060 Por. Lactantii Firmiani errata..., dz. cyt., 21: Nonus error quando dicit animas omnes caelo creatas esse;
Tertiusdecimus error quando dicit deum infinitas animas seu infinitam multitudinem animarum a principio
procreasse.

1061 Por, tamze, 25-26: Duodecimus error quando dicit animam ex dei substantia esse decisam.

1062 Por, tamze, 22-23: Decimus error quando dicit caelum stel(l)iferum esse supremum et esse sedem ipsius
conditoris et ibi superos omnis habitare.

1063 Por, tamze, 24-25: Undecimus error quando dicit deum posuisse solem et lunam in firmamento.

1064 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 1 105; Cicero, De officiis 111 76.

247



tradycje rozumienia funkcji gniewu w wypehieniu sprawiedliwos$ci, uznajac ja za bardziej

adekwatng zaré6wno wobec nauki chrzescijanskiej, jak i stosunkow miedzyludzkich:

Ego vero Aristoteli magis assentior; iram enim inquit esse necessariam nec quicquam sine
illa expugnari posse, nisi ipsa impleat animum spiritumque succendat; ea ipsa tamen non
ut duce sed ut milite uti licere. Vultque affectus quosdam, si quis illis bene utatur, pro
armis esse. Quem secutus Theophrastus putabat fieri non posse ut bonus vir non
irasceretur malis. Non ira succensus Paulus videbatur cum principi sacerdotum iubenti
astantibus os suum percuti debere dixit: Percutiet te deus, paries dealbatae. Nonne ipse
Christus —si fas est dicere— speciem quandam irati animi nobis declaravit quando ex
funiculis confacto flagello ementes et vendentes numulariosque e templo eliminavit et
eiecit? Quid dicemus quando alapa percussus illi ministro inquit: Si male locutus sum
testimonium perhibe de malo: si autem bene, quid me caedis? Sin tamen tenes, optime
Nicolae, unde Lactentii tui Ciceronisque nostri contentionem hanc et litem componere
possis — videntur enim invicem adversari, multi quoque unam partem fovent alteram
impugnant — quid sentias ipse communices te maiorem in modum rogatum velim. Ego
autem, quantum intellegere datur, puto Lactentium ipsum non, dicam, Ciceronis mentem

irrupisse sed ne illam attigisse quidem'%%,

Zatem Antonio da Rho w postaci Candida przyznaje racj¢ Cyceronowi i uznaje rewolucyjna
propozycje idealu ludzkiego sformutowana przez Laktancjusza za nietrafiong. Pozostate
niescistosci czy bledy, na ktore wskazuje rozméwca dialogu w pierwszej ksigdze, dotycza
kwestii istnienia antypodéw na ziemi oraz rozumienia wplywu Ducha Swietego na apostotow.
Szczegblnie pierwszy z nich bedzie podkreslany w dalszej recepcji owych ,bledow”

Laktancjusza i bedzie podkres§lany przez wielu autoréw w nastepnych wiekach.

Druga ksigga rozpoczyna si¢ od dialogu na temat sprawiedliwosci 1 §wigtosci wojny
prowadzonej w slusznej sprawie. Do rozmowy wlaczaja si¢ nieobecne dotad osoby, a wiec
Guarnerius Castilioneus (Guarnerio Castiglioni), Franciscus Barbarus Venetus (Francesco
Barbaro) i Blaxius Giglinus (Biagio Ghiglini)!°®. Rozmowa ta nie dotyczy jednak
bezposrednio pism Laktancjusza, cho¢, przeradzajac si¢ w dyspute nad natura namietnosci
(passio), zmierza Scisle do pogladow Afrykanczyka na temat gniewu czlowieka 1 Boga
wyrazonych w De ira Dei'®®’. Omijajac jednak do$¢ dtugi wywdd i argumentacje wyrazong

pomiedzy stronami, nalezy zauwazy¢, ze wtasnie w koncepcji Boskiego gniewu Candidus

1065 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 1 111.
1066 por, Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 1-14.
1067 Por, Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 26.

248



upatruje powazny blad rozumowania Laktancjusza polegajacy na przypisaniu Bogu gniewu
jako emocji, a jego teologie bazujaca na fragmentach Pisma Swictego za sprzeczng z
pogladami autorytetéw chrzeécijanskich takich jak: Ambrozy, Augustyn czy Hieronim!'%,
Nastepny blad dotyczy za$ sprzecznosci w tej kwestii u samego Laktancjusza, wyrazajacego
odmienne stanowisko na temat cierpliwego znoszenia krzywdy w Divinae institutiones 1 w De
ira Dei. Dla Candidusa jest to przyktad stabosci mysli apologety i1 dlatego odmawia mu miana

1069

filozofa Potwierdzi¢ to maja, zdaniem autora, kolejne fragmenty podwazajace

kompetencje, znajomos¢ filozofii Sokratesa, Platona i Arystotelesa oraz najwazniejszych
zagadnien, w ktorych si¢ ze sobg nie zgadzali'®’’. Co interesujace, na podstawie tekstu widaé
wyraznie, ze autor w sporze miedzy stanowiskiem mysli platonskiej i arystotelesowskiej dos¢
jednoznacznie opowiada si¢ po stronie pierwszej z nich, co zdradza jego stanowisko

1071 Sledzac kolejne uwagi wobec fatszywych

w toczonych 6wczes$nie sporach humanistow
twierdzen Laktancjusza, uwidacznia si¢ zarzut wobec jego wiary w nadejScie czasow
apokaliptycznych, ktore wedle siddmej ksiegi Divinae institutiones miaty nastapic¢ po szesciu
tysigcach lat od stworzenia, a wigc zdaniem antycznego autora w ciggu kolejnych dwustu
1at'"’?, Rho wyraznie krytykuje cala eschatologiczng wizje Laktancjusza, i jej dostowne

rozumienie'’”®.  Candidus, wy$miewajac brak podstaw tego twierdzenia, zarzuca

Afrykanczykowi powtarzanie przepowiedni pochodzenia raczej demonicznego, niz

1068 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 73-74: Quis iam tandem ille fuerit, pace vestra

dicam, patres optimi, qui Lactentium excusare aut defensitare ausit, quando tam clare, tam aperte, tam evidenter
deum irasci et credat et doceat? erroremque suum tam impudenter immo imprudenter libellis et litteris mandet?
Sed quid in calce eiusce libelli dicat attendite rogo. Ait enim sic: Haec habui quae de ira dei dicerem, Donate
carissime, ut scires quemadmodum refelleres eos qui deum faciunt immobilem. O virum indoctum! Refellendus
est igitur Augustinus, Hieronymus, Ambrosius, ceterique sacris litteris eruditissimi viri qui passiones et
vehementias omnis ab natura ipsa divina omnino secluserunt. Refellenda esset religio Christiana et universalis
ecclesia, quae deum immobilem, incommutabilem, impassibilem esse praedicat, monet et instrvit. Sed de his satis
et fortasse pluribus quam vivens Lactentius ipse se auditurum umquam credidisset.

1089 Por, Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11, 78: Si Ciceronis igitur liberi a servo interficiantur, si
occidatur uxor, si domus incendatur, vult hoc loco nisi vindictam et supplicium sumpserit inhumanum et
crudelissimum dici, non continentiam hanc suam nominari patientiam debere, ceterum stuporem insensibilem
quendam. Quando autem in M. Antonium scripserit, damnat eum impatientiae levitatis et insaniae, qui tamen
sceleratius quiddam atque scelestius quam liberos interficere, uxorem necare, domum succendere moliebatur.
Ipse namque vir flagitiosus crudelis furiosus, accinctus tunc erat singulos dies in optimorum quorumque civium
stragem atque perniciem. Et qui | nihil aliud quicquam, quod hesterno colloquio dictum est, nisi iustitiam
ceterasque virtutes extinguere, iura humana et divina subvertere, rem publicam delere et strangulare nitebatur.
Patientiam ergo vir iste delirus obliviosusque nunc damnat, nunc laudibus ad caelum tollit—signum evidens
quidem non sani capitis et qui sibimet prorsus opposita sentiens adversetur.

1070 Zob. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 79.

1071 Por. D.J.-J. Robichaud, Tearing Plato to Pieces: Gianfrancesco Pico della Mirandola and Marsilio Ficino
on the History of Platonism, ,,Renaissance and Reformation” 42 (4)/2020, s.103-133.

1072 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 178.

1973 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 181.

249



Boskiego!?74

, a takze komentuje jego millenarystyczng wizj¢ stowami zaczerpnigtymi
z komentarza Hieronima do Ksi¢gi Proroka Daniela: Omne enim quod de terra est revertetur
in terram, sancti autem nequaquam habebunt terrenum regnum sed caeleste. Cesset ergo
mille annorum fabula'®”. Za bledne uznat rowniez to, ze Laktancjusz upatrywat w Rzymie
sitfe majacg powstrzyma¢ owe wydarzenia. Podgzajac za Augustynem, oskarzyciel

Laktancjusza twierdzi, ze miasto Rzym czy nawet samo Imperium nie moze mieé¢

decydujacego wplywu na stabilno$¢ swiata czy religii:

Dicebas exinde cum Paulus ea verba scriberet, videlicet Qui tenet teneat, donec de medio
fiat, Augustinum de imperio Romano non absurde dictum esse credidisse. Utrum cum
Lactentio vel ipse Augustinus durante ipsa urbe et imperio mundum nequaquam
collapsurum sentiebat? Eratne tantae violentiae urbs ipsa Roma aut imperium suum tam
praepotens ut deo omnipotentissimo terrarum orbem delere funditus et exurere decernenti
obsistere posset atque illius potentiam comminuere debilitareque? Potis nimirum erat ipse
deus — qui facit mirabilia magna solus, qui non omnia quae potest vult, quae vult autem
omnia potest — Romam urbem eam ab radicibus evellere et extirpare, reliquam vero
Europam, qua posita est ceterasque mundi regiones immunes ab excidio et eversione
asserere et vindicare. Sed num, sublato Romanorum imperio et ad Assyrios iterum ut
longe ante fuit ex integro redeunte aut ad mundi alias nationes commigrante, consequens
erat ut religio Christiana eo ipso periret ac mundus tunc incendio deflagraret? Pereant iam
civitates et regna,monarchiae abolitis ceteris et extinctis novae suscitentur, non tamen
ipsa religio ex ea regnorum commigratione desitura est. Dixit enim Dominus fidelibus

cunctis: Ego quidem vobiscum sum usque ad consummationem saeculi'®’,

Zarzut ten znacznie powazniejszy od wielu pozostatych dotyczyt w rzeczy samej gtéwnego
filaru laktancjuszowej wizji spolecznego porzadku, ktory mogto zapewni¢ jedynie cesarstwo
prowadzone w duchu reform Konstantyna. W dalszej rozmowie pomigdzy Nicolausem
a Candidusem zostala poruszona kwestia proroctwa ponownego przeniesienia Imperium do
Azji. Warto zwrdci¢ uwage na probe obrony wyobrazen Laktancjusza, zaprezentowang przez
jego glownego rzecznika w ramach prowadzonego dialogu. Argumentuje on za

prawdziwoscig przewidywan dotyczacych wystapienia postaci Mahometa spelniajacej niejako

1074 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 146: Scio exinde non ex deo non ex angelis, qui nec
fallere nec falli volunt, has illi praesensiones renuntiatas esse. Quid ergo reliquum? Daemonem profecto
quempiam deo Socratis assimilem, qui sibi de futuris multa mentiretur, quam familiarem habuit. Ille enim
Socrati mortem praedixit. Hic autem Lactentio ad aurem has umidas et lapsantes praefationes obganiebat.
Credebat fortasse angelum dei esse. Nec percipiebat homo delirus et ignarus sibi illudi qui ceteras illusiones
deridebat damnabatque.

1975 Hieronymus, Commentaria in Danielem col. 1190-1200.

1076 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 160.

250



funkcje antychrysta w ciagu kilkuset lat od $mierci Laktancjusza'®”’. Zreszta widaé, ze
podczas wymiany pogladow na ten temat Candidus przywotuje ogdlne przekonanie, ze stowa
apologety z siddmej ksiggi byly w ten sposéb wilasnie interpretowane przez dwczesnych:
Sentiunt et alii, ut ais, quod de Arabum secta seu foedissimo illo Machometo tunc venturo
Lactentius ipse praeloguatur'®’®. Szczegolnie istotne w tym miejscu pozostaje odniesienie do
kontekstu historycznego towarzyszacego powstaniu catego dialogu. Od poczatku lat
czterdziestych XV wieku rozpowszechnia si¢ antyturecka narracja wojenna, nawotujaca do

krucjaty przeciwko sile wojsk napierajagcych na kontynent europejski.

Dalsza cze$¢ wywodu drugiej ksiegi w wykazaniu bledow nauki Laktancjusza

w wigkszosci koncentruje si¢ na wyliczeniu szczegdéldw dotyczacych jego eschatologicznej

nauki, dotyczacych choéby: dhugowiecznosci ludzi Zyjacych w tysiacletnim krolestwie!?”,

1081 1082

h!1080 , okolicznosci przybycia Chrystusa'"°,

spoteczno$ci 1 miasta Swietyc , antychrysta

1083

ostatecznej bitwy i sadu nad wszystkimi ludzmi!®* Nie brakuje tez szczegdétowych

rozwazan nad jego nieortodoksyjnym pojeciem substancji Ducha Swietego i Boskiej

1085 1086

Trojey ¥ oraz konczacych drugg ksigge uwag na temat pojecia wszechwiedzy Boga

Cze$¢ z tych rozwazan znajduje swoja kontynuacje w trzeciej, ostatniej ksigdze
dialogu, gdzie pierwsze dwa bledy dotycza rozumienia relacji Ojca i Syna. Dla niniejszej

pracy istotny wydaje si¢ jednak inny fragment, w ktorym autor wprowadza w formie

1077 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 152: Sed haec quae ab illis pro Lactentio in
praesentia fit, excusatio seu defensio prorsus, mi Nicolae, nulla est. Res enim setius se habet atque illi loquuntur.
Legantur eiusce Lactentii quae statimdicta sunt verba.Videamus non modo verborum ipsorum contextum sed
interiorem sensum exactius perscrutemur. Non enim de suillo ipso Machometo ceterum de illo omnium
hominum, paene dixi daemonum, scelestissimo Antichristo locutum eum esse iudicabimus. Putabant hi qui
Lactentium defensitabant Machometum

1078 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 11 154,

1079 Por. Lactantii Firmiani errata..., dz. cyt., 12-14, s. 66: Undecimus error quando dicit quod qui in die iudicii
erunt vivi nequaquam morientur, sed per mille annos infinitam multitudinem generabunt; Duodecimus error
quando dicit quod gentes in iudicio non extinguentur omnino.

1080 por. tamze 16-17: Tertiusdecimus error quando dicit quod peracto iudicio civitas sancta pulcherrima a deo
in medio terrae constituetur.

1081 por. tamze 21-22: Quintusdecimus ervor quia implicat suis eloquiis duos in fine mundi antichristos esse
venturos, nec imprudens errorem suum percipit

1082 Por. tamze 23-34. Sextusdecimus error quando dicit caelum medium intempesta nocte et tenebrosa aperiri
debere quando Dominus ad iudicium veniet.

1083 Por. tamze 25-27: Decimus septimus error quando putat Dominum lesum comitantibus angelis adversum
Antichristum in aciem descensurum et in quarto proelio superari debere.

1084 Por. tamze 28-30. Decimus octavus error quando credit ante diem iudicii Christum venturum de caelo cum
Antichristo conflicturum. Et ita adventus duos imprudens ponit admodum propinquos

1085 Por. tamze 19-20: Quartusdecimus error quando spiritus Sancti omnino negat substantiam, et ibi incidit
tractatus de trinitate personarum.

1086 Por, tamze 1-4: Tandem quoniam Lactantius, quasi alter deus, de futuris contingentibus credit habere certam
praescientiam et in hoc ridiculus sit habendus, tractatus incidens exoritur de dei praescientia quae verissima
est.

251



prozopopei postacie Cycerona i Laktancjusza. Przedmiotem sporu pozostaje poglad dotyczacy
wieczno$ci materii, przywotany przez Arpinat¢ za Arystotelesem w De natura deorum.
Gtéwny punkt niezgody dotyczy tego, ze Laktancjusz jako chrze$cijanin opowiada si¢ za
stanowiskiem, ze $§wiat materialny zostal bezposrednio stworzony przez Boga. Cyceron
formutuje fundamentalny zarzut przeciwko stosowaniu wiary w dowodzeniu filozoficznym —
dziatanie to uznaje za tozsame z logicznym bledem petitio principii'®’. Rowniez odpowiedz
Laktancjusza, powolujacego si¢ na wszechmoc i natur¢ Boga, w ktorej zawiera si¢ mozliwo$¢

powolania materii ex nihilo'*®®

, dla Cycerona wyda si¢ jedynie picknymi stowami
pozbawionymi sity dowodzenia, o czym tak powie: Pulchra quidem et speciose dicta sint,
Lactenti, ista quae loqueris, sed arida prorsus, sine suco sine nervis'®’. W zdaniu tym,
wypowiedzianym ustami Cycerona, Antonio da Rho streszcza niejako swodj stosunek do catej
tworczosci Laktancjusza, choc¢ caty ten fikcyjny dialog pomiedzy Arpinatg a Afrykanczykiem
wecale nie stuzyt autorowi do wykazania blednego twierdzenia na temat stworzenia ex nihilo,
bedacego dogmatem chrzescijanskiej wiary, w ktory Rho wierzyl, co zreszta potwierdza
stowami: Persuades mihi equidem, inquit tum Candidus, et ita cum Lactentio esse credo et
sentio materiam illam ex qua mundus a deo fabricatus est non ex aeternitate,
quemadmodumphilosophi omnes antiqui crediderunt praefuisse, ceterum e nihilo ab ipso
summo opifice productam esse'*°. Istota tego zabiegu literackiego polega na wykazaniu, Ze

na gruncie filozofii Laktancjusza, nie potrafigc obroni¢ swojego stanowiska, ze zbyt duza

1087 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 111 21: Quibus hoc argumentis, Lactenti, doces? Nihil

enim et tu dixisti quare hoc sit probabile. Sine rationibus et argumentis visne tibi credamus omnes? Nemo,
inquis, quaerat ex quibus ista materiis tam magna, tam mirifica opera deus fecerit; omnia enim fecit ex nihilo.
Sed quare non vis ex te quaeram ut saltem doctior fiam quando tu quoque quibus argumentis dixerim materiam
rerum a deo factam non esse doceri efflagitas? Visne tibi credam et fidem praestem quam ipse mihi non
praestas? Unde haec tibi notitia tam evidens et clara ut deum e nihilo astruas omnia confecisse? Sic enim quod
tu mihi das vitio superius illud assumpsisti tamquam probatione non indigeret, et tamen id primo probandum
erat: deus e nihilo fecit omnia. Proba, et cedo tibi. Si tu vero, quoniam ipsa molitio humanum sensum exsuperat
naturamque longe transcendit, illam probare aperte non potes, quid me perurges et stimulas? Credisne
simplicibus et absolutis eloquiis illis tuis tam facile me crediturum? Non tamen facessis sed pergis in sententia.
Et quod probare nescis, id praesupponis maxime esse probabile. Immo—ut telis met tuis te confodiam—cum
debeant, ais, incerta de certis probari, tu probationem accipis ex incerto. Dicerent logici hanc ratiocinationem
tuam petitionem esse principii. Aeque enim apud philosophos haec duo incerta sunt: deus omnipotens est, et
materia mundi e nihilo facta est. Nec desinis iterum atque iterum eundem inculcare sermonem et aures
philosophorum obtundere.

1088 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 111 22: Non posse, inquis, e nihilo facere; imbecillitatis
humanae est. Deus vero facit sibi ipse materiam, quia potest. Posse enim dei est; nam si non potest, deus non est.
Homo facit ex eo quod est, quia per mortalitatem imbecillis est, per imbecillitatem definitae ac modicae
potestatis; deus autem facit ex eo quod non est, quia per aeternitatemfortis est, per fortitudinempotestatis
immensae, quae fine ac modo careat (necesse est), sicut vita factoris. Quid ergo mirum si facturus mundum deus
prius materiam de qua faceret praeparavit et praeparavit ex eo quod non erat? quia nefas est deum aliunde
aliquid mutvari, cum ex ipso vel in ipso sint omnia.

1089 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 111 23.

109 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 111 26.

252



1091 " Szerzej analizujac ten fragment dialogu, latwo

fatwoscig starat si¢ obala¢ cudze
zauwazy¢, ze posta¢ Laktancjusza zostala wciagnigta w literacka gre zastosowang przez Rho.
Wykorzystano przy tym konwencj¢ zaczerpnigta czgsciowo z Divinae institutiones. Dalszy
wywod ukazuje, jak Nicolas 1 Candidus celowo dobierajg cytaty obu starozytnych autoréw, by
ozywi¢ hipotetyczny spér miedzy nimi. Dobrym przykiladem jest tu obszerny fragment z
Divinae institutiones, zawierajacy zarzut Laktancjusza wobec Cycerona — autor krytykuje
Arpinate za stawianie warunkdw w okazywaniu hojnosci, co miato przeczy¢ wczedniej
deklarowanej wizji humanitas. Temat ten obszernie oméwiony w trzecim rozdziale niniejszej
pracy dotyczyl zagadnienia etycznego wymiaru humanizmu w mys$li apologety. W tym
przypadku widoczna jest proba obrony stanowiska Cycerona w kontrze do zarzutu, jaki

1092 Candidus jawi si¢ w tym

postawit chrzescijanski autor oraz jego obronca Nicolaus
miejscu jako stanowczy obronca powsciggliwego stanowiska Arpinaty, wedle ktorego,
udzielajgc pomocy materialnej, strona dajagca musi zachowa¢ rozsadek, aby nie popas¢ w
rozrzutnos$¢, cho¢ rowniez stara si¢ on wykazaé, ze w wymiarze samej hojnosci Cyceron
wyrazit zblizone stanowisko do Laktancjusza, zbyt pochopnie oceniajacego jego poglady!'®®.
Szczegolnie te dwa fragmenty dialogu pokazuja nowozytna 1 humanistyczng metode
obcowania z tekstem. Dialog toczony pomigdzy uczonymi w potowie XV wieku staje si¢
wielkag dysputa ponad wiekami, w ktorej pelnoprawnymi rozmoéwcami sg od wiekow
niezyjace osoby. Jest to doskonaty przyktad funkcjonowanie praktyki rozmowy z mistrzem w
ramach przestrzeni Res publica litterarum. Za$ dla wywodu tego rozdziatu najistotniejsze jest,

ze powodem, przystagpienia owych humanistéw do tej rozmowy, byt Laktancjusz.

1091 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 111 26: Non subirasci tamen nequeo ipsi Lactentio

quando Ciceronem ea in re damnat qua vel ipse damnandus est. Turpissimum quidem est aliorum errata
commemorare et velle corrigere, suorum autem oblivisci; aliorum festucas inspicere, trabes suis in oculis non
videre. | Sed fortasse de his alias latius.

1092 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 111 112: Tum Candidus ad Ciceronis tutelam semper
accinctus, ,,Credo,” inquit, ,, Redemptoris nostri sermonem, quo ait Cum facis prandium aut cenam, noli vocare
amicos, piissimum esse sanctissimumque, quem tamen neutiquam praeceptum at consilium esse dixerim.
Numquid omnino mandat praeter pauperes et invalidos reliqguum hominum genus a convictu nostro arceri
debere? Inhumanum quidem id fieret atque nefarium. Quod Lactentius tuus intellegens, ductus vel ipse quam
Ciceroni obiectat paenitudine ac ne illo feliciore memoria gloriaretur, inquit: Nec tamen quisquam interdictam
sibi putet aut communionem cum amicis aut caritatem cum proximis. Quando autem eiusce Ciceronis doctrinam
damnat, aut plane illum ignorat aut notissimus calumniator et sycophanta est. Ait enim non eum recte suadere
cum dicit: ‘Largitio quae fit ex re familiari, fontem ipsum benignitatis exhaurit. Ita benignitate benignitas
tollitur; qua quo in plures usus sis, eo minus in multos uti possis. (...) Quid autem est stultius quam quod libenter
facias, curare ut id diutius facere non possis?’ Atque in illum invehit dicens: Videlicet professor sapientiae
refrenat homines ab humanitate; monet ut rem familiarem diligenter custodiant malintque arcam quam iustitiam
conservare.

1093 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium 111 114: Dixisse debverat Lactantius tuus et alia haec
Ciceronis verba: Nec ita claudenda est res familiaris ut eam benignitas aperire non possit, nec ita reseranda ut
pateat omnibus; modus adhibeatur, isque referatur ad facultates. Omnino meminisse debemus id quod a nostris
hominibus usurpatum iam in proverbii consuetudinem venit, largitionem fundum non habere. Quid hoc est? Si
vas fundo caret, omne immissum perit et evanescit. Multi enim patrimonia effuderunt inconsulte largiendo.

253



Pozostate zarzuty wobec nauki Laktancjuszaw znacznej mierze dotycza
drobiazgowych uwag samego autora i nie wymagaja staranniejszego komentarza, zwtaszcza
ze cze$¢ z nich stanowi powtdrzenie czy rozszerzenie dotychczasowych zarzutow!'%*. Warto
jednak rozwazy¢, jaki byt ogolny cel powstania tak duzego dzieta oraz, co moze istotniejsze,
przeciw komu bylo ono skierowane. Na podstawie skrotowo przedstawionych
najwazniejszych punktow dialogu mozna juz dostrzec, ze gtowne oskarzenie padajace pod
adresem Laktancjusza dotyczy jego filozoficznej ignorancji, zarowno gdy chodzi o
przytaczane przez niego sady 1 opinie poganskich myslicieli, jak i1 jego rzekomo lekcewazace
podejscie do catego nurtu filozofii, ktorej cel traci uzasadnienie na rzecz chrzescijanstwa.
Wedle tak skierowanego zarzutu edukacja filozoficzna i autorytet starozytnych filozofow w
najlepszym wypadku zostaje podporzadkowany roli Objawienia. Antonio da Rho, jak rowniez
reprezentujacy jego poglady Candidus jako przedstawiciele schytkowej scholastyki
uniwersyteckiej opowiadaja si¢ za niezaleznoscig filozoficznego studium, bedacego
fundamentem wyksztatcenia. Laktancjusz uosabia wedle tekstu pozycje filozoficznego
dyletanta, rekompensujacego swoj brak wyksztalcenia elokwencja. Zdaniem Rutherforda jest
to szeroko zarysowana polemika z pogladami Lorenza Valli, ktéry przeciwstawial si¢ roli
wielowiekowej tradycji nadrz¢dnej funkcji filozofii w nurcie zapoczatkowanym przez

Boecjusza, a kontynuowanym przez $redniowieczny uniwersytet!%%>.

1093 Por. Lactantii Firmiani errata..., dz. cyt., s. 68-72: Tertius error quando ait quod integrum corpus Christi e
patibulo detractum est [...] ne laesum et diminutum ad surgendum inhabile redderetur; Quartus error quando
dicit Christum in Galilaeam profectum noluisse se Iudaeis ostendere ne adduceret eos in paenitentiam et impios
resaneret; Quintus error seu defectus (est) quia contra Platonem disserere de mundo et disputare contendit, sed
frivolis et exilibus nimium argumentis, Sextus error quando dicit deum post diluvium instituisse ut homines post
centum viginti annos non amplius viverent; Septimus error quando dicit Pilatum in Christum mortis sententiam
nequaquam protulisse; Octavus error quando dicit Christum in principio adulescentiae a Iohanne esse
baptizatum; Nonus error quando dicit nihil colendum quod oculis mortalibus cernitur, quia mortale sit necesse
est; Decimus error quando dicit deum virtutem docere non posse quia expers corporis non faciet quae docebit,
et ibi (errat) quoniam in sententiis suis sibimet contradicit; Undecimus error quando dicit quod in resurrectione
universali non erit caro illa, quam deus homini superiecerit, huic terrenae similis, Duodecimus error quando
dicit Christum solvisse legem Moysi; Tertiusdecimus error quando dicit si quis liberos ob pauperiem non poterit
educare, satius est ut se ab uxoris congressione contineat quam sceleratis manibus dei opera corrumpat;
Quartusdecimus error quando dicit omnem philosophiam esse abiiciendam et eam temere prolixius insectatur;
Quintusdecimus error quando dicit deumin finemundi facturumne sol per triduum occidat; Sextusdecimus error
quando non universos a deo iudicandos dicit, sed tantum eos qui in dei religione versati sunt; Decimus septimus
error quando dicit quod illi quos plena iustitia et maturitas virtutis incoxerit ignem iudicii non sentient; Decimus
octavus error quando dicit animas usque ad diem iudicii in una communique custodia detineri; Undevicesimus
error quando dicit quod qui ab inferis suscitabuntur, ii praeerunt viventibus veluti iudices; Vicesimus error
quando credit aetatem auream, quae posita a poetis est, veram quidem post diem iudicii esse futuram; Ultimus
error quando docet duo iudicia universalia duasque resurrectiones universales esse futuras, tempus
autemintermediumessemille annorum plenum omni iustitia et pace omnibusque deliciis quo tempore finito
scilicet in fine septimi millesimi solvetur diabolus et persequetur fideles ut prius.

1095 Por. D. Rutherford, Lactantius philosophus..., dz. cyt., s. 480-481: ,, Some of these errors represent Rho’s
grinding an ax against his contemporaries, in particular Lorenzo Valla. By the 1440s Rho and Valla had already
exchanged cryptic barbs, yet Rho appears unwilling to expose himself to the charge of open ingratitude. For

254



Valla jako jeden z najwigkszych autorytetow humanistycznych pierwszych dekad XV
wieku byl postrzegany jako oredownik niezaleznych studiow literackich czy filozoficznych
w duchu chrze$cijanskim. Rowniez powigzanie jego pogladow z Laktancjuszem nie wydaje
si¢ przypadkowe. W swoim dziele De vero falsoque bono zachowanym w kilku wariantach,
nie tylko co do tytutu, lecz takze wystepujacych w nich bohaterow czy tresci przedstawit
dialog pomiedzy Owczesnymi uczonymi, bronigcymi trzech stanowisk filozoficznych:
stoicyzmu, epikureizmu i chrzescijanstwa. W pierwotnej wersji ukonczonej w 1431 roku, w
ktorej akcja dialogu rozgrywa si¢ w Rzymie, te kierunki filozoficzne prezentowali kolejno:
Leonardo Bruni, Antonio Beccadelli oraz Niccolo Niccoli. W ostatniej wersji, powstatej w
latach 1444-1449, akcja przenosi si¢ do Pawii — miejsca wczesniejszej dzialalnosci
wyktadowej Lorenza Valli z poczatku lat trzydziestych. W dialogu pojawiaja si¢ postacie
reprezentujace rdzne stanowiska: stoicyzm uosabia Catone Sacco, epikureizm — poeta Mafteo
Vegio, za$ chrze$cijanstwo — sam Antonio da Rho. Przychylne odniesienie do epikurejskiej
doktryny voluptas, uznanej przez autora za mozliwa do pogodzenia z chrzescijanska ideg
swigtosci, sprowokowalo zarzuty o herezje ze strony czgsci odbiorcow. Valla zmuszony byt
zareagowac¢ — najpierw w 1444 roku, a nastepnie publicznie przed papiezem Eugeniuszem IV,

publikujac Apologie w roku kolejnym!%®, Obydwa teksty powstawaly zatem w niezwyklej

Valla, in the 1433 version of his dialogues On the True and False Good, had chosen Rho as his Christian
spokesman. As Valla expressed it, he had conferred on Rho the same honor that Cicero had bestowed on Scipio
and Plato on Socrates. According to Rho, Lactantius’s many errors stem from his primary error, the rejection of
philosophy. ‘Candido’ scorned Lactantius’ s assertion that ,,all philosophy must therefore be discarded: what is
needed is not the pursvit of wisdom ... but wisdom itself.” None of Rho’s humanist contemporaries argued a
similar position more clearly than Lorenzo Valla. According to Valla, the theology introduced by Boethius and
pursued by the scholastics had inappropriately subordinated grammar and rhetoric to dialectic and philosophy.
Rho would have been sensitive to this argument because ‘Antonio’ himself had advanced this thesis in the third
dialogue of Valla’s On the True and False Good.130 Tellingly, in the inquisitorial process of 1444 in Naples,
Valla expressed the view that ,,the rhetorician is greater than the philosophos [philosopher/lover of wisdom], he
is sophos [wise].” When Rho wrote his Dialogues, he could not have known of this particular formulation of
Valla’s idea. But apart from its expression in On the True and False Good, Rho must have heard Valla articulate
similar views in their occasional conversations in Pavia and Milan in the early 1430s”.

109 Por, L.A. Panizza, Lorenzo Valla’s De Vero Falsoque Bono, Lactantius and Oratorical Scepticism, ,, Journal
of the Warburg and Courtauld Institutes” 41/1978, s. 77: ,,The first version of Valla's treatise was entitled De
voluptate and had an introductory paragraph about pleasure, deleted from later versions. It was started at Rome
and completed at Piacenza in 1431. Set in Rome, the dia- logue presents the ageing and venerated humanist
Leonardo Bruni as the Stoic spokesman; Antonio Beccadelli, «il Panormitay», as the Epicurean; and Niccolo
Niccoli as the Christian. Subsequent versions-the second was com- pleted by 1433 and the third between 1444
and 1449-are set in Pavia where Valla taught from 1431 to 1433. Catone Sacco, a jurist of high reputation at the
University, takes the part of the Stoic; Maffeo Vegio a learned poet who wrote an additional Book to Virgil’s
Aeneid and who later became a priest, the part of the Epicurean; and Antonio da Rho, a Franciscan friar who
succeeded Gasparino Barzizza as Professor of Rhetoric at Milan in 1431, that of the Christian. The title was
altered to De vero falsoque bono and also to De vero bono.8 Catone Sacco, Maffeo Vegio and Antonio da Rho
were friends of Valla at the time, and are explicitly depicted as upright, devout and learned men who have
mastered the requisite skills of oratory.9 Like Valla they have not been seduced into uncritical fondness for
pagan philosophy. Although various versions and mixtures of versions were printed in Louvain, Paris, Cologne
and Basle, none was published in Italy until the critical edition a few years ago.10 Valla's work was

255



bliskosci 1 byly echem prowadzonych o6wczesnie debat wsréd uczonych humanistow.
Prezentowana przez Vallg postawa, wywyzszajaca retoryke ponad wszelkie inne dziedziny,
spotykata si¢ z wyrazng nieufno$cig ze strony akademickich nauczycieli, zwlaszcza ze widziat
on w sztuce retorycznej fundament nauki teologicznej, jak pisat o tym w innym swoim dziele
zatytutowanym Elegantiae linguae latinae: Ac mea quidem sententia, si quis ad scribendum
in theologia accedat, parvi refert an aliquam aliam facultatem afferat an non; nihil enim fere
cetera conferunt. At qui ignarus eloquentiae est, hunc indignum prorsus qui de theologia
loquatur existimo'®’. Retoryka Cycerona i Kwintyliana, jak wiadomo, byly najwazniejszym
elementem formacyjnym dla wczesnej dzialalnosci Laktancjusza jeszcze w Afryce Poinocne;,
cho¢ najwazniejsza inspiracja apologeta w tworczosci Lorenzo Valli nie odnosi si¢ jedynie do
nasladowania jego stylu czy umitowania sztuki slowa w shuzbie chrze$cijanskiej prawdzie.
Jak wskazuje wloska badaczka Letizia Panicza, w jego dziele De vero falsoque bono mozna
dostrzec analogi¢ do metody apologetycznej Laktancjusza, wykorzystujacej sceptycyzm
p6znej Akademii w krytycznej ocenie naturalnego rozumu, a w konsekwencji niezaleznosci
poznania filozoficznego niewspartego chrzescijanskim Objawieniem. Juz we wstepie dzieta
autor przywotuje dwa glowne autorytety chrzescijanskie patronujace jego sposobowi
myslenia, w sposob znaczacy zdradzajace jego intelektualne sympatie, o czym pisze tak: Et de
religione [...] Lactantius et Augustinus tractaverunt, quorum alter, ut qui prior fuit, falsas
religiones confutasse, alter veram confirmasse preclarius videtur'®®. To inspirowanie sie
Laktancjuszem wida¢ w tekscie Valli w sposobie formutowanie zarzutdow wobec poszukiwan
najwyzszego dobra na gruncie samej tylko filozofii, jak réwniez wobec hipokryzji
przedstawicieli poganskich szkot, ktorzy czesto tamali swoje wlasne moralne idealy:
probamus hos ipsos sapientie sectatores non virtutem sed umbram virtutis, non honestatem
sed vanitatem, non officium sed vitium, non sapientiam sed dementiam fuisse sectatos,
meliusque fuisse facturos si voluptati operam nisi dederunt dedissent'®®. Najbardziej
widoczne nawigzanie do mysli Laktancjusza ujawnia si¢ jednak w wypowiedzi rozméwcy
prezentujacego chrzescijanskie stanowisko, a wiec Antoniego da Rho, ktory w trzeciej ksiedze

wypowiada stowa bedace streszczeniem chrzescijanskiego humanizmu Afrykanczyka w

misunderstood even in his lifetime. His bold defence of a discredited philosophical system, of a voluptas even
interpreted as heavenly, shocked some; the requirements of his novel style made the main features of his debate
difficult to grasp. Valla defended De vero falsoque bono against accusations of heresy in 1444, and again a year
later, in an Apologia directed to Pope Eugenius IV”.

1097 aurentius Valla, Elegantiae linguae latinae 1V, praefatio; red. E. Garin, Milan 1952.

1098 Cyt, za L. A. Panizza, Lorenzo Valla’s De Vero Falsoque Bono ..., dz. cyt., s. 89; Laurentius Valla, De Vero
Falsoque Bono 1, proemium 1; red. M. de Panizza Lorch, Bari 1970.

1091, A. Panizza, Lorenzo Valla’s De Vero Falsoque Bono..., dz. cyt., s. 93; Lorenzo Valla, De Vero Falsoque
Bono 1, proemium 9.

256



warstwie recepcji kultury klasycznej: Cui antiquitati concedo litteras, studia doctrinarum et,
quod semper plurimum valvit, dicendi scientiam; ad sapientiam autem et vere virtutis
agnitionem nego pervenisse''®. W podejéciu tym taczy sie afirmacja i podziw do wzorcow
literackich przy jednoczesnym odrzuceniu jakiejkolwiek moralnej czy poznawczej wyzszosci
systemow filozofii przedchrzescijanskiej. Podejscie to moze si¢ wydawaé nie zbyt
odkrywcze, cho¢, gdy zerknie si¢ nawet pobieznie na charakter intelektualny XV stulecia,
mozna odkry¢, jak wiele systemow starozytnej filozofii poddawanych byto rekonstrukcji
przez myslicieli, chcgcych nada¢ im status nurtu niezaleznego od chrzescijanstwa. W mniej
radykalnych przypadkach starano si¢ godzi¢ fundamentalne zatozenia roéznych szkot
filozoficznych, lecz nawet wtedy dowartoSciowywano pozycje autorytetu filozoficznego
kosztem chrzescijanskich dogmatow, tradycji czy poslugiwania si¢ okreslong terminologia.
Znamiennym przyktadem jest w tekScie Lorenza Valli jest pojecie natury, siegajace w
kontekscie rozwazan filozoficznych do stoickiego rozumienia tego zagadnienia, probujac
uzgodni¢ je z chrzes$cijanskimi wyobrazeniami na temat kosmologii i Opatrznos$ci. Literacki
przedstawiciel chrzescijanstwa w De vero falsoque bono, parafrazujac stowa Laktancjusza z

01 " sprzeciwia sie takiemu ujeciu owego zagadnienia i

trzeciej ksiegi Divinae institutiones
wykazuje jego nieortodoksyjnos¢: Cur naturam quam Deum rerum parentem appellare
maluisti?... Cur Denique ipsam naturam potius in tuum colloquium deduxisti quam ipsum
lesum Christum?... Non enim natura quam exposuisti, que nihil est, sed ipse Deus naturarum

conditor cui abs te contumelia fit per me ipse respondet''%%,

Na podstawie powyzszych przyktadow widaé, jak Laktancjusz staje si¢
emblematycznym przedstawicielem chrzescijanskiego humanizmu, bronigcego z jednej strony
nauke chrzescijanska przed nadmierng inspiracjg doktrynalng ptynaca z filozofii, z drugiej zas
nie przynalezacego do nurtu ko$cielnej i uniwersyteckiej scholastyki. Dla Valli 1 wielu innych
humanistow staje si¢ on patronem nowego typu chrzescijanskiej filozofii taczacej zrodtowa

prawowierno$¢ z uczong elokwencja.

100 1, A. Panizza, Lorenzo Valla’s De Vero Falsoque Bono..., dz. cyt., s. 94; Lorenzo Valla, De Vero Falsoque
Bono 111, VII 5.

10l por, Lactantius, Divinae institutiones 111 28, 4-5: Illi enim cum aut ignorarent, a quo esset mundus effectus,
aut persuadere vellent nihil esse divina mente perfectum, naturam esse dixerunt rerum omnium matrem, quasi
dicerent omnia sua sponte esse nata, quo verbo plane imprudentiam suam confitentur. natura enim, remota
providentia et potestate divina, prorsus nihil est. quodsi deum naturam vocant, quae perversitas est naturam
potius quam deum nominare? si autem natura est ratio vel necessitas vel condicio nascendi, non est per se ipsa
sensibilis, sed necesse est mentem esse divinam, quae sua providentia nascendi principium rebus omnibus
praebeat, aut si natura est caelum atque terra et omne quod natum est, non est deus natura, sed dei opus.

11021 orenzo Valla, De Vero Falsoque Bono 111, VII 7.

257



Wracajac jednak do Dialogi tres in Lactentium Antoniego da Rho, mozna zauwazyc,
ze wlasnie to optymistyczne 1 niekiedy bezkrytyczne przekonanie co do pogladéw
Laktancjusza, szerzace si¢ wsrod humanistow pierwszej potowy XV wieku, byto jednym
z glbwnych motywow podjecia si¢ pracy, majacej obnazy¢ pochopnos¢ tych przekonan.
Swiadectwem tego oburzenia pozostaje korespondencja prowadzona przez Rho z Francesco
Filelfem, autorem listu z grudnia 1443 roku, w ktérym wyrazil sprzeciw wobec krytycznej
pracy powstajacej przeciwko Laktancjuszowi'!®. Wzywal on nawet, zeby Rho nie
kontynuowat swojego dzieta, jak réwniez krytykowat go za niesprawiedliwe zarzuty wobec
pogladéw apologety. Filelfo zwrécil takze uwage na celowa zmiang pisowni imienia
starozytnego autora na Lactentius, co mialo najprawdopodobniej w przesSmiewczy sposob
nawigzywa¢ do czasownika lactere oznaczajacego ssanie mleka przez niemowlg. W ten
sposob Rho miat wyrazi¢ swoj stosunek do Laktancjusza jako do mysliciela uwiktanego w
dziecinne btedy. Cho¢ — jak twierdzi Rutherford — moglo to réwniez nawigzywac do uwagi
Hieronima, ktéry chwalil wymowe Liwiusza stowami: Livium lacteo eloquentiae fonte
manantem’'?. Stad tez interpretacja zmiany dokonanej w samoglosce moze wskazywaé na
celowe zachowanie ambiwalencji, warto jednak nadmieni¢, Zze ogo6lny zamyst dzieta

nakierowany byt jednak na ostra krytyke Laktancjusza.

Podobng opini¢ wyrazit Niccolo Arcimboldi, autor listu skierowanego do tworcy
dialogdéw, w ktorym wyrazil zdziwienie faktem, Zze osoba o tak wysokim poziomie erudycji

postanowita wystapi¢ przeciwko Laktancjuszowi — dziatanie, jak zauwazyl, nietypowe

1103 Franciscus Filelfus, Epistula ad Antonium Raudensem, w: D. Rutherford, Dialogi tres in Lactentium..., dz.
cyt, Appendix 2, s. 896: Franciscus Philelphus Antonio Raudensi, theologo, salutem. Quid ego sentiam de iis
quae abs te in Lactantium Firmianum scripta sunt, dicam equidem breviter nec tibi mentiar. Petis enim ut
audacter tibi aperiam iudicium meum de iis quae in Firmianum Lactantium scripsisti. Obtemperabo voluntati
tuae; id quod etiam si minus esset abs te petitum, minime subticuissem. Non est boni viri reticere veritatem,
praesertim eam quae, depravata si fuerit, nocere pluribus potest. Vellem equidem, pater optime, ab omni
istiusmodi scribendi genere te continuisses, neque cum insanienti Petro Candido Decembre desipere ipse
voluisses. 1d certe fuisset et ordinis et Dignitatis tuae, praesertim cum non esses ignarus quam natura sit iste
Candidus maledicus ac fatuus. Quae enim (per immortalem deum) fanatica ratio te commovit, ut perinde atque
infesto quodam eoque inimico afflatus spiritu in virum illum doctissimum atque disertissimum tam insolenter,
tam iniuste, tam impie invehereris, ut non res solum paene innumerabilis consulto male interpreteris, sed nomen
etiam viri depravare studueris, utpote quem Lactentium pro Lactantio nomines? Nam de rebus ipsis quid loquar,
quas vel pueris notas dum corrumpere laboras, te omnibus eruditis et gravissimis viris ridiculo praebes? Pudet
me profecto ea in medium proferre, quae a te non inepte minus quam perperam notata sunt atque reprehensa.
Rogo igitur te ut hac in re Aurelium Augustinum imiteris. Retractavit ille vir aeque sapiens ac sanctus quae
imprudenter erravit. Retracta etiam tu, si tibi constas, quae sciens volensque male scripsisti. Quod si feceris, non
modestiae et verecundiae minus quam sapientiae laudabere. Vale. Mediolani, ex aedibus nostris, Il Kalendas
lanvarias MCCCCXLIIL

1104 por, D. Rutherford, Introdutio ..., dz. cyt., s. 35; Hieronymus, Epistula 53, 3; PL 22.

258



w realiach intelektualnych epoki!'®>. Arcimboldi, bedacy pierwowzorem obroncy
Laktancjusza, widzial w nim intelektualnego sprzymierzenca, a w jego pismach cenne zrodto
do polemiki z odradzajacymi si¢ nurtami filozoficznymi. Bardzo stanowczo sprzeciwil si¢
zarzutom o herezje sformutowanym wielokrotnie prze Rho w dialogu, argumentujac, ze jest
to bledny anachronizm ocenia¢ pisma apologety z perspektywy wspodlczesnej czy nawet
pbznostarozytnej teologii, zwlaszcza ze Augustyn czy Hieronim mieli o nim dobre zdanie!!%.
Arcimboldo postanawia wi¢c odpowiedzie¢ na zarzuty skierowane w tekscie wlasnymi
stowami. Nie robi tego jednak w formie osobnego dzieta czy listu, lecz uwag zaznaczonych
drobnym pismem na marginesie jednej z kopii tekstu da Rho. Widoczna jest tam dynamiczna
debata toczona pomiedzy roznymi stanowiskami — literacki Nicolaus, reprezentujacy
rzeczywiste poglady Arcimboldiego, broni Laktancjusza przed atakami Antoniego da Rho,
wypowiadajacego si¢ w imieniu postaci Candidusa. Krytyka koncentruje si¢ gldéwnie na
czgstym podwazaniu autorytetu Cycerona przez Afrykanczyka. Ta ponad wiekowa literacka

dysputa jest najlepszym przyktadem tego, w jaki sposob renesansowi humanisci poprzez tekst

1105 Por. Nicolaus Arcimboldus, Epistula ad Antonium Raudensem, w: tamze, Appendix 1, s. 780: Niccolo
Arcimboldi, Raudensi Antonio, philosopho atque theologo non vulgari, Nicolaus Arcimboldus salutem plurimam
dicit. Cum perspecta satis mihi sit singularis tua virtus et morum quibus insignitus es modestia, anceps apud me
ipsum haereo studueris ne lucubrato multis vigiliis hoc labore tuo Lactantii errores illos aperire, qui verborum
cum elegantia cultuque sermonis (serere) mentibus imperitorum possent, an magis efferre te curiosa vanitate
volueris, ea in medium adducendo quibus audire videaris solus—quod ante nostrum aetatem fecit nemo—
Firmianum impugnare, ut ostentes quantum ingenio vales, quid doctrina possis, quanta videris, et quam multa
tenaci memoria condita servaris. In qua re cum nimium multa te in illum dixisse videam, non possum non mirari
simul et dolere quod illi te adversarium constitueris cui patronus esse debveras. Nam cum et peritia saecularium
litterarum emineas et sacris ita sis institutus ut aliunde quam abste saluberrima consilia Mediolanensis nemo
quaerat, sed ad te unum tamquam ad oraculum civitatis omnes fluant qui salutemanimaemeditantur, cuimaior
esse cura debuit ab his tutandi Lactantii partes qui petulantia in illum uterentur quam tibi, viro sancto doctoque,
praesertim his doctrinis, quibus, si vera fateri voles, non negabis te ab illo plurima mutuatum esse, quae et
cultiorem et doctiorem reddiderunt, et complures alios scientia pietatis eruditos illius ope gentilitatis errores
evertisse.

1106 por, tamze, Appendix 1, s. 782: Si enim M. Tullius in suis Academicis tantum tribuit M. Varoni quantum
alteri nemini, quod eum ac ceteros in urbe peregrinantes errantesque tamquam hospites eius libri iura sacrorum
et sacerdotum {(...) disciplinam continentes quasi domum reduxerunt, ut possent aliquando qui et ubi essent
agnoscere, cum tamen vir ille tam insignis excellentisque peritiae non unius veri dei sed multorum falsorum
demonum sacra conscripserit, et ipsa quidem ita ut si evertere ea voluisset, vix tam multa, sicut beatus
Augustinus docet, in eis ridenda, contemnenda, detestanda congessisset, quid et quantum debere nos Firmiano
aequum est profiteri, qui omnium primus, vel certe cum pri- mis, gentiles falsorumdeorumpluralitate deceptos
erigere conatus est, et in viam veritatis adducere, detecta illorum insana vanitate et ostenso pietatis calle, quo
ad vitam vere beatam unius dei cultu, qui non nisi sancte casteque col[l]i potest, pervenitur, etiam si illum
aberrasse nonnumquam et auctoritate scripturarum quas illorum temporum quidam ecclesiastici viri male
fuerant interpretati de futuris aliqua iudicasse non vera compertus sit? Quantacumque enim ingenii vigeret
acrimonia, quantocumque sacrarum litterarum studio niteretur, ea nimirum intueri indagareque non potvit, quae
celeberrimi post ipsum longo satis intervallo—Hieronymus, Augustinus, et Ambrosius, splendidissima ecclesiae
lumina ceterique sacrarum litterarum interpretes, solidissima veritate firmati—scripta reliquerunt. Enimvero
non propterea quod illis plura mysteriorum secreta patuerint noster hic eliminandus est, et a sanctorum
doctorumque virorum consortio sequestrandus, praesertim cum disputando quicquid astrvit ita ponat ut
pertinaci contumacia corrigi, si quis eum docuerit, non recusare videatur. Egit profecto laudabili pioque
proposito quod in commune profuturumomnibus censvit, 25 afferens in agro Domini quantum opis habuit,
tametsi conantem affectum et magna quaedam supra vires molientem non secutus sit in omnibus effectus.

259



starali si¢ wytworzy¢ wspoOlnote mysli, ktorej ramy przekraczaly granice doczesnosci,
przenoszac wszystkich jej uczestnikow do miejsca rozwazan nad sprawami dotyczacymi
splotu humanitas i divinitas, a W tym miejscu w centrum sporu znalazta si¢ postaé
Laktancjusza. Nie oznacza to jednak jednomyslnej krytyki wobec dzieta Antoniego da Rho.
Dowodem pozostaje list od Petrusa Candidusa — adresata, ktérego imieniem autor postuzyt si¢
w teksécie do wyrazenia negatywnych ocen Laktancjusza''’. Odpowiedz zawierata wyrazne
zadowolenie z powodu otrzymanego zaszczytu i symbolicznego upamigtnienia roli, jaka ta
posta¢ odegrala w dialogu. Zreszta uwagi Antoniego da Rho przetrwaly w poOzniejszej

polemice i odcisnely si¢ pigtnem na postrzeganiu afrykanskiego autora w kolejnych wiekach.

Prawdziwym zwienczeniem recepcji Laktancjusza tego okresu byla dziatalnosé
Arnolda Pannartza i Konrada Sweynheima we Wtoszech. Byli to niemieckoj¢zyczni drukarze
zwigzani z Johannesem Gutenbergiem, ktorzy jako jedni z pierwszych przywiezli na
Potwysep Apeninski nowa metode rozpowszechniania tekstu za pomocg ruchomej czcionki.
Wspotczesnie uwaza sie, ze poprzedzili ich jedynie nieznani z imienia wedrowni drukarze
niemieccy (dziatajacy w Romanii w latach 1462-1463), po ktérych zostat do dzi§ fragment
druku ilustrowanych modlitw pasyjnych. Pannartz i Sweynheim zostali zaproszeni przez
Juana Torquemade¢ sprawujacego funkcje opata komendatoryjnego w benedyktynskim
Subiaco, ktory dowiedziat si¢ od przybytych niemieckich mnichow o nowym wynalazku w
1464 roku''®®. Juz rok poézniej — w 1465 roku — wydrukowana zostala w opactwie
niezachowana do naszych czaséw Ars minor Donata, a pod koniec wrze$nia tego samego roku

De oratore Cycerona, za$ 29 pazdziernika Divinae institutiones Laktancjusza''?”. Laktancjusz

107 Por. Petrus Candidus Decembrius, Epistula ad Antonium Raudensem, w; tamze, Appendix 3, s. 898: Petrus
Candidus insigni theologo Fratri Antonio Raudensi Ordinis Minorum, salutem plurimam dicit. Homeri poetae
omnium quos prisca tulit aetas praestantissimi et doctissimi vitam, partim Latinis litteris erutam, partim Graecis
interpretatam, ad te hoc opusculo, Raudensis optime, mittere institui, ut qui sacris litteris Latinas Musas semper
addidisti, etiam Graecas non inepte tuis studiis adiungas. Accedit ad hoc ut iis libris quos in Lactantium
Firmianum eleganter simul accurateque edidisti, adeo nomen nostrum commendatum sit ut nisi pares gratias tibi
referam non ingratus mediocriter et inhumanus esse videar. Nam si illorum vita contemni solet qui nihil
memoria dignum umquam edidere, quanto magis iis succensendum est, qui alienis disciplinis et laudibus exculti
se ipsos neglexerunt et ut laudandi essent aliorum potius iudicio quam virtute sua meruerunt. Leges itaque
Homeri vitam et si non adeo cultam et ornatam ut auctoris ipsius claritas exposcit, ac fideliter interpretatam a
me dignamque quam ipse legas quam intelligas quam denique Latinis litteris et studiis adiungas. Vale.

108 por, M.D. Feld, The Sibyls of Subiaco: Sweynheym and Pannartz and the ‘Editio Princeps’ of Lactantius, w:
Renaissance Studies in Honor of Craig Hugh Smyth, red. A. Morrogh, Florence 1985, s. 301-314.

1199 7ob. E. Hall, Sweynheym & Pannartz and the origins of printing in Italy: German technology and Italian
humanism in Renaissance Rome, New Castle 1991; K. Loffler, Arnold Pannartz and Konrad Sweinheim, w:
Catholic Encyclopedia vol. 11, s. 444: The Benedictine monastery of Subiaco was the cradle of Italian printing.
Probably Cardinal Giovanni of Turrecremata, who was Abbot in commendam of Subiaco, summoned the two
printers there. They came in 1464. The first book that they printed at Subiaco was a Donatus; it has not,
however, been preserved. The first book printed in Italy that is still extant was a Cicero, "De oratore" (now in the
Buchgewerbehaus at Leipzig), issued in September, 1465. It was followed by Lactantius, "De divinis

260



jako pierwszy chrzescijanski autor doczekat si¢ druku swoich dziet w regionach sasiadujacych
z owczesng stolica chrzescijanskiego Zachodu. Do dzi§ przetrwal komentarz Gaspara z
Werony — tekst wyrazajacy zachwyt nad nowa technologia i informujacy, ze w ciaggu zaledwie
miesigca udato si¢ przygotowa¢ az dwiescie egzemplarzy jego pism: Hac tempestate
sanctissima Romam quidam iuvenes accesserunt et ii quidem Teutonici, qui Lactantium
Firmianum De hominis opificio, De Dei ira, necnon Contra Gentiles mense uno formaverunt,
et ducentos huiusmodi libros quoque mense efficiebant'''’. Nawet w poréwnaniu z zapatem
humanistéw do kopiowania dziet Afrykanczyka z poprzedzajacych to wydarzenie kilku
dekad, wydarzenie to byto bez precedensu. Bylo ono przetomowe z jeszcze jednego powodu.
W teks$cie Divinae institutiones po raz pierwszy wykorzystano grecka czcionke dla dluzszych
fragmentéw w tym jezyku i cho¢ w wydrukowanym miesigc wezesniej De oratore Pannartz i
Sweynheim zamieszczali pojedyncze slowa, to wilasnie dzieto Laktancjusza zastuguje na
miano prekursora tych rozwigzan w historii drukarstwa. Wydanie to nie tylko stanowi
przyktad wagi rozmdéw nad pismami apologety pierwszej polowy XV wieku 1 calej
dotychczasowej tradycji, lecz takze w sposo6b symboliczny inauguruje prace nowozytnej

humanistyki, ktorej nieprzypadkowo patronem stat si¢ Laktancjusz.

Kolejnych wydan pism Laktancjusza do konca XV wieku na samym Potwyspie
Apieninskim byto az czternascie: w Rzymie (1468, 1470, 1471, 1474, 1475), w Wenecji
(1471, 1472, 1478, 1479, 1483, 1490, 1493, 1494, 1497), za§ w innych czesSciach Europy w
Rostock (1476) oraz w Paryzu (1500). W historii inkunabutéw Laktancjusz odznaczyl si¢
wiec jako najczesciej drukowany autor chrzeécijanski po Augustynie i Hieronimie''!!
Poczawszy od pierwszego rzymskiego wydania z 1468 roku — poprawionej wersji edycji z
Subiaco — Pannartz 1 Sweynheim uwzglednili w swoim opracowaniu oprocz Divinae
institutiones, De ira Dei 1 De opificio Dei takze poemat De ave phoenice oraz De

Resurrectionis Dominiccee Die, ostatecznie przypisane Venantiusowi Fortunasowi. Taki uktad

utrzymat si¢ w wiekszosci wydan rzymskich, natomiast w niemieckim wariancie z Rostock

institutionibus”, in October, 1465, and Augustine's "De civitate Dei" (1467). These four impressions from
Subiaco are of particular importance, because they abandon the Gothic type of the early German books. In Italy
Roman characters were demanded. Pannartz and Sweinheim, however, did not produce a pure but only a "half
Roman" type. In 1467 the two printers left Subiaco and settled at Rome, where the brothers Pietro and Francesco
de' Massimi placed a house at their disposal. Their proof and manuscript reader was Giovan de' Bussi, since
1469 Bishop of Aleria. The works they printed are given in two lists of their publications, issued in 1470 and
1472. Up to 1472 they had published twenty-eight theological and classical volumes, viz, the Bible, Lactantius,
Cyprian, Augustine, Jerome, Leo the Great, Thomas Aquinas, Cicero, Apuleius, Gellius, Virgil, Livy, Strabo,
Pliny, Quintilian, Suetonius, Ovid etc., in editions varying from 275 to 300 copies each, in all 12,475 volumes.
0 Cyt. za: G. Zippel, Le Vite di Paolo II di Gaspare da Verona e Michele Canensi, w: ,,Rerum Italicarum
Scriptores” 3-16 (1904-1911), s. 57.

" por, J. Bryce, Bibliography of Lactantius. Part Il. Early Editions to 1700, Northfield 2019, s. 2.

261



pomini¢to De ave phoenice. Wydania weneckie wydaja si¢ znacznie bogatsze — uzupeknione o
niepetny fragment Epitome, a takze o dziela Tertuliana, jak Apologeticus z 1494 roku i Sermo
de Vita Aeterna z 1497"1'2, Juz w editio princeps z Subiaco zostata dodana takze skrocona
wersja wyzej oméwionych btedoéw z Dialogi tres in Lactentium Antoniego da Rho, ktorej
uktad ustalony dla wersji rzymskiej z 1468 roku stal si¢ wzorem dla niemal wszystkich
p6zniejszych wydan do konca XVI wieku, wiaczajac w to nawet pierwsze edycje ttumaczen
dziet Laktancjusza na jezyki wernakularne w tym okresie, czego przyktadem bylo francuskie
wydanie, sporzadzone przez René Fame’a'!'*. Owa Errata przetrwata w roznych formach w
pozniejszych wydaniach, czasem w szczatkowych formach, i1 byla uwzgledniana w

opracowaniach az do XIX wieku!!!*,

W ostatnim etapie rozwazan nad historyczng recepcja mysli 1 dziet Laktancjusza warto
przyjrze¢ si¢ jego popularnosci w burzliwej epoce poprzedzajacej Sobor Trydencki,
wydarzenie bedace zarowno cezurg dla rozwoju nowozytnej historii mysli chrzescijanskiej,
jak 1 wywodu niniejszej pracy. W tym okresie zmiany polityczne i religijne wyraznie
wplywaly na postrzeganie literatury i sztuki, szczeg6lnie w potnocnych regionach Europy,
polozonych za Alpami. Spogladajac na pierwsze dekady XVI stulecia w perspektywiezatozen
obecnego rozdziatu, dostrzega si¢ coraz wigksze zainteresowanie wydawanych drukiem pism
Laktancjusza, ktorych to edycji do 1529 roku byto juz pigtnascie. Na samym poczatku wieku,
w 1502 roku, w Wenecji ukazalo si¢ pierwsze krytyczne wydanie, przygotowane przez
humanist¢ Johannes Pierius Valerianus w stynacej wowczas z solidnej 1 czystej typografii
oficynie Joannesa Tacuinusa. Valerianus nie tylko wprowadzit nowa paginacj¢ i uporzagdkowat
strukturg tekstu, ale takze dotaczyt szereg komentarzy i1 objasnien do swojego wydania, ktore
stalo si¢ podstawg miedzy innymi dla wydania autorstwa Aulusa lanusa Parrhasiusa z 1509
roku, a posrednio dla pozniejszych wydan lyonskich i1 bazylejskich. Tym razem do edycji

dotaczono traktat De Mystero Eucharistiae Lorenza Valli oraz lacinskie ttumaczenia De

112 por, tamze.

113 Por. D. Rutherford, Introduction..., dz. cyt., s. 2: ,,The advent of printing in Italy took Rho’s list of
Lactantius’ errors from relative obscurity to widespread distribution as prefatory material in the 1465 Subiaco
editio princeps of Lactantius. This happened, no doubt, with papal approval and support. The second printing of
Lactantius in 1468 rearranged the errors according to their sequence in each book of the Institutes. In this form
they would appear thereafter with nearly every printing of the Institutes through the sixteenth century. Even the
first translation of the Institutes into a vernacular language, René Fame’s translation of 1542 for Francis I,
included a full Latin version of the errors and a shortened French version”.

114 Tamze, s. 485: ,Rho’s list of Errata, however, has hounded Lactantius from the editio princeps of 1465
through the publication of the Patrologia Latina (1844). This last contained three modified versions of the
Errata. Lactantius’s opera were printed fourteen times in the fifteenth century and thirty-six times in the
sixteenth century. All but a very few of the fifteenth- and sixteenth-century editions, and many thereafter contain
some version of the Errata”.

262



Coena Domini Jana Chryzostoma sporzadzone przez Hieronymusa Donatusa. W 1515 roku w
edycji Aldine wydanej w oficynie Aldusa Manutiusa wida¢ po raz pierwszy, ze zostaje
wilaczony poemat De Passione Domini; byla do wersja wydana w matym formacie
pozbawionym komentarzy, dostosowana do powszechnego uzytku wérod czytelnikow!'!'>. Na
uwage zashugujg takze dwie edycje z Bazylei (z 1521 i 1524 roku) wydane przez Andreasa
Cratandera, konsultujacego prace ze Srodowiskiem humanistow zwigzanych z Erazmem z
Rotterdamu. Wydania te prawdopodobnie przyczynily znaczaco do rozwoju badan nad
pismami Laktancjusza na potnocy Europy. Potwierdzenie tego zjawiska stanowi pierwszy
naukowy komentarz do De opificio Dei, sporzadzony przez Erazma w 1529 roku. Humanista
z Rotterdamu wykazywat glebokie zainteresowanie tworczoscig Afrykanczyka, co zastuguje

na szersze omowienie.

Holenderski humanista po§wigca Laktancjuszowi nieco miejsca w swoim glosnym
dziele Ciceronianus, gdzie w dialogu pomi¢dzy Bulephorusem a Nosoponusem Laktancjusz
zostaje wymieniony jako pierwszy chrzescijanski autor. Pierwszy rozméwca — Bulephorus —
reprezentujacy poglady autora uwaza Laktancjusza za godnego nasladowce wymowy
cyceronskiej: Ne te longis ambagibus circumagam, veniamus, si uidetur, ad Christianos,

si quem forte reperiamus qui Ciceronianus dici mereatur. Inter hos, opinor, probabis

tll]G.

Lactantium, qui Ciceronianae eloquentiae lacteo flumine manare dictus es Jego

adwersarz — Nosoponus — zarzuca mu brak konsekwentnej wiernosci w nasladownictwie

Arpinaty, dlatego tez odmawia Laktancjuszowi miana ,,tullianczyka”, co tak argumentuje:

Quoniam in prima statim operis praefatione sic locutus est: «Alioqui nihil inter Deum
hominemque distaret, si consilia et dispositiones illius maiestatis aeternae cogitatio
assequeretur humana». Ubi Cicero dixit «dispositiones» pro «decretis»? Immo dum
Ciceronianus esse studet, factus est Ciceroni dissimilis. Est enim hoc Ciceronis rem
eandem duabus vocibus idem aut propemodum idem significantibus inculcare. Hinc est
illud «consilia et dispositiones». Qui scis, an et vocalium hiatum captarit, ut Ciceronianus
esset, in «consilia et», rursus in «cogitatio assequeretur».Fortassis et compositionem
affectavit scazontis clausula comma finiens velut in «balneatore» et «archipiratay.
Cuiusmodi clausulis frequenter utitur in eadem praefatione, ut in prima statim periodo
«inhaerere» et rursus «instruere possimus» ac mox «apud Graecos» atque iterum «luce
orationis ornatay et g-authis g-au «honesta suscepta», mox et «honorasti» nec multo post

«nominis tradas» , iterum «ut sequerentur hortarer» , item aliquanto post «reliquerunt».

1S por, J. Bryce, Bibliography of Lactantius..., dz. cyt., s. 2.
1116 Erasmus Roterdamus, Ciceronianus 107¢; red. P. Vander, 1703.

263



Hoc certe Tullianum habet, quod subinde ditrochaeo finit, ut «contulerunty,
«convocamusy, «sopiamus» , «inchoamus»; semel ponit in clausula «quaesisse
videatur».Haec indicant illum magno studio Ciceronis imaginem affectasse. Verum hoc
nomine iustius reiceres Lactantium a titulo Tullianorum, quod nec eruditionem nec uim

nec pectus attulerit ad defensionem philosophiae Christianae, quae M. Tullius attulit ad

actionem causarum civilium!!'!”.

Jak wida¢, zarzuty dotycza spraw czysto formalnych 1 nawigzuja do glosnego wowczas

humanistycznego sporu o granice nasladownictwa cyceronskiej prozy'!''®.

Przywotanie
Laktancjusza jako przyktadu wydaje si¢ do$¢ oczywistym zabiegiem, gdyz jego nazwisko od
konca XV wieku bylo juz $cisle powigzane z Cyceronem w funkcjonujacym w obiegu
literackim przydomku Cicero Christianus. Cz¢sto badacze wskazujg jako zrédlo pierwszego
uzycia tego okreslenia tekst De studio humanae et divinae philosophiae, w ktérym Giovanni
Pico della Mirandola pisat: Quis apud nos non videat esse Ciceronem sed Christianum, hoc
est aliquem qui eum ad lineam unguemque expresserit? Quis enim non advertit Lactantium
Firmianum aequasse ipsum et forte praecelluisse in eloquendo?'''® Jednak ta bardzo
przychylna opinia Mirandoli nie byla wcale pierwszym przyktadem uzycia tej frazy. Jak
wskazywal Erazm w jednym ze swoich listow, to juz holenderski humanista, Rudolf Agricol,
mial w zwyczaju tak okresla¢ apologete: quam quo Firmianum Lactantium Agricola
Christianum Ciceronem solebat appellare’®®. Oczywiscie porownanie to siega Hieronima,
anawet, jak zostalo to wielokrotnie wykazane w poprzednich rozdziatach rozprawy, w
pismach samego Laktancjusza obserwuje si¢ pragnienie dorownania Arpinacie czy stawanie z
nim do retorycznego pojedynku. Na t¢ myS$l powolat si¢ Erazm w pierwszych stowach
swojego krotkiego dzietka Paraclesis bedacego manifestem filozofii chrzescijanskiej autora.
Pisat: Lactantius ille Firmianus, optime lector, cuius linguam miratur Hieronymus,
Christianae religioni patrocinaturus adversus ethnicos, cum primis optat sibi dari
eloquentiam, Tulianae proximam,; improbum ratus, opinor, optasse parem''?!. Jest to

nawigzanie do fragmentu trzeciej ksiegi Divinae institutiones''*?

, ha co zresztg Erazm zworcit
uwage w innym fragmencie wspomnianego powyzej dialogu Ciceronianus: Verum illud
infitiari non potes Lactantium Ciceronis eloquentiam affectasse. Id declarat in tertium

Institutionum librum praefatio, in qua defensurus Christianae philosophiae veritatem optat

17 Erasmus Roterdamus, Ciceronianus 107d-e.

1118 Zob. I. Scott, Controversies Over the Imitation of Cicero in the Renaissance, Routledge 1996.

119 Joannes Picus Mirandula, De studio humanae et divinae philosophiae 1 7; red. F. Buddeus, Hallae 1702.
1120 Erasmus, Epistula 49 (ad Henricum), 100; red. P.S. Allen, Oxonii 1906.

121 Brasmus, Paraclesis 137d.

1122 [ actantius, Divinae institutiones 111 1, 1.

264



eloquentiam si non Tullianam, certe Tullianae proximam''?. Z sama idea poréwnania tych
dwoch myslicieli, a nawet przedlozeniem Laktancjusza nad Cycerona, Erazm spotkat si¢ w
postulatach Johna Coleta, ktéry w 1509 roku zatozyt swoja humanistyczno-teologiczng szkotg
sw. Pawla w Londynie. W statutach placowki Colet preferowal nauczanie klasycznych
wzorcow literackich z uzyciem pism Laktancjusza i Prudencjusza, zamiast Cycerona i

Wergiliusza'!?*

Co ciekawe, mimo wielu podobienstw Erazma do Laktancjusza w podejsciu do
chrzescijanstwa rozumianego jako vera philosophia, stosunkowo w mniejszym stopniu
poswigca on uwage afrykanskiemu autorowi niz humani$ci wloskiego Quattrocento.
Humanista z Rotterdamu widzi w Laktancjuszu przede wszystkim wybitnego literata i
styliste, nie za§ wzor dla nowego typu filozofii. Nie znaczy to jednak, ze lekcewazy jego
autorytet, o czym $wiadcza poszczegdlne nawigzania lub cytaty w dzietach takich jak:
Enarratio in Psalmum XXXVIII''®| Adagiae'?®, Epistula 63''*" czy Epistula 337'%,.
Zauwaza si¢ takze pewna ambiwalencj¢ Erazma w liscie do Damiana z Goes z 1535 roku, w
ktéorym niemal podwaza teologiczng warto$¢ pism apologety: Mystica postulant suum

quoddam dictionis genus. Quem, obsecro, ad pietatem accendit Lactantius? Atqui nihil eo

1123 Erasmus Roterdamus, Ciceronianus 107d.

1124 por, J.H. Lupton, A4 life of John Colet, London 1887, s. 76-77: It cannot be denied that in this passage Colet
does not appear at his best. Here, if anywhere, he borders on the narrow-minded and illiberal. Nor, though he
doubtless modified, can it be said that he changed his opinions in this respect, when he became the founder of a
great public school. It is a noticeable fact, that though, in his school statutes, he desires in general terms that his
scholars be taught such authors, both in Latin and Greek, as "hathe with wisdom joyned the pure chaste
eloquence," yet, among the authors actually named, not one is what we should call a classical author. They are "
Lactantius, Prudentius, and Proba, and Sedulius, and Juvencus, and Baptista Mantuanus, and suche other as shall
be thought convenient and moste to purpose unto the true Laten speeche." To be brief, it would seem that Colet,
like Wimpheling, would have had his scholars learn Ciceronian Latin, but from Lactantius rather than Tully; and
Virgilian verse, but from Baptista Mantuanus, rather than from the great poet of Mantua himself.2 And the
reason may probably be found in the aversion with which Colet had come to regard the dilettante paganism of
the Italian humanists. It was reserved for Erasmus to give utterance to the noble sentiment, that nothing ought to
be called profane which is pious and conducive to good manners, and that the Spirit of Christ is perchance more
widely diffused than we think”.

1125 por. Erasmus, Enarratio in Psalmum XXXVIII 433a; red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1704: ,, Quid enim
aliud est tempus breve dicere quod perlongum est? Nam id Paulum non latuisse credit Ambrosius. Lactantium
transeo, quem fortassis negabunt recipiendum in album Doctorum Ecclesia”.

126 por. Erasmus, Adagiae 11, IV 34; red. P. Vander, 1703: Multam obscuritatem, aut animi caliginem
Cimmerias tenebras appellant. Lactantius Inftitutionum Divinarum lib. 4. O cacum pectus , o mentem Cimmeriis,
ut aiunt, tenebris atriorem. Et hunc velut cemulatus divus Hieronymus ut Lactantiance admirator eloquentia:
Rogo, inquit, gne tanta eft cacitas, et Cimmeriis, sicut ajunt, tenebris involuta?

127 Por. Erasmus, Epistula CXII 38-42; red. P.S. Allen, Oxonii 1906: Quorsum autem attinet istos cum morum
detrimento legere, cum neutiquam desint qui doctrina non paulo plus prosint, obscoenitate nihil noceant? In
quorum numero Vergilium in primis leges, Lucanum, Ciceronem, Lactantium, Hieronymum, Salustium, Titum
Livium.

1128 Por, Erasmus, Epistula CCCXXXVII 562; red. P.S. Allen, Oxonii 1910: Quod si quis eodem animo legat
divi Hieronymi libros, centum locos offendet quae calumniae pateant, nec deerit in omnium Christianissimo
doctore quod ab istis haereticum possit appellari; ne quid interim dicam de Cypriano, de Lactantio deque
caeteris consimilibus. Denique quis vnquam audivit ludierum argumentum in theologorum vocari cognitionem?

265



nitidius. Dicas Christianum Ciceronem loqui, quanquam ille non tractat Scripturas, sed cum
ethnicis digladiatur''®®. W krytyce tej nie chodzi jedynie o to, ze autor dostrzega dos¢
oczywisty fakt, ze bieglo§¢ w wymowie nie jest rownoznaczna z wartoscig przekazu, lecz
widoczna jest w tym miejscu juz typowa dla ruchéw reformacyjnych wrazliwo$¢ na czysty
przekaz teologii ewangelicznej, jak dodaje w nastepnym zdaniu: Ipse Melanchthon in
commentariis quibus enarrat epistolam ad Romanos studio deiicit stilum, quum illic affectet
maxime videri Theologus''*’. Jednakze trudno posadzi¢ Erazma o zasadnicze odrzucenie
wartosci estetyki literackiego wyrazu wiary, o czym $wiadczy niemal cala jego tworczosc.
Zresztag wyraznie dostrzegal on, ze patronem tego podejscia byt wiasnie Laktancjusz, jednak
w sporach teologicznych, ktore opanowaly poinocng Europe w pierwszej potowie XVI wieku
warto$¢ apologetyczna Afrykanczyka widocznie malata ze wzglgdu na swoja malg wartos§¢
dogmatyczng. Podobnie stabnie autorytet jego pism przez zawarte w nich informacje z
zakresu nauk przyrodniczych. Z pewno$cig swoj znaczacy udzial miata w tym errata
Antoniego da Rho, sugerujaca lekture w tym wymiarze. Przyklad lekcewazacego, a nawet
pobtazliwego odbioru tworczosci Laktancjusza znajduje si¢ we wstepie do De revolutionibus
orbium coelestium Mikotaja Kopernika, w ktorym autor pisal: Non enim obscurum est
Lactantium, celebrem alioqui scriptorem, sed Mathematicum parum, admodum pueriliter de
forma terrae loqui, cum deridet eos, qui terram globi formam habere prodiderunt'''.
Odniesienie do postaci Laktancjusza, przywotane przez Kopernika, mialo stanowi¢
odpowiedzZ na przewidywana krytyke ze strony 0sob okreslonych mianem pataidroyor — czyli
tych, ktérzy chetnie wyrazajg opinie na tematy zupelnie im nieznane''*2. Przyréwnanie
apologety do grupy naukowych ignorantow obeznanych jedynie ze sztukg elokwencji wydaje
si¢ potwierdza¢ spostrzezenie o stopniowym — juz od poczatku XVI wieku — ograniczaniu roli
autorytetu pism Laktancjusza jedynie do wymiaru stylistyki literackiej. Starozytny autor
wcigz jednak pozostaje gtownym patronem chrze$cijanskiego humanizmu, aczkolwiek przede

wszystkim w warstwie estetyczne;.

Znamienny przyktad recepcji mysli Laktancjusza z tego okresu moze stanowi¢ dialog

Dialogo de las cosas acaecidas en Roma autorstwa hiszpanskiego humanisty Alfonso de

129 Brasmus, Epistula MMMIV 49-52; red. P.S. Allen, Oxonii 1947.

130 Tamze.

131 Nicolaus Copernicus, Ad Sanctissimum Dominum Paulum Il Pontificem Maximum.: w: De revolutionibus
orbium coelestium; red. M.-P. Lerner, Paris 2015.

1132 Por, Nicolaus Copernicus, Ad Sanctissimum Dominum Paulum III Pontificem Maximum: Si fortasse erunt
Hozoioloyoi, qui cum omnium Mathematum ignari sint, tamen de illis indicium sibi sumunt, propter aliquem
locum scripturce, male ad suum propositum detortum, ausi fuerint meum hoc institutum reprehendere ac
insectari: illos nihil moror, adeo ut etiam illorum iudicium tanquam temerarium contemnam.

266



Valdés, bliskiego wspotpracownika cesarza Karola V. W dziele tym skomentowane zostato
wydarzenie spladrowania Rzymu przez wspomnianego cesarza w 1527 roku, nazwanego
Sacco di Roma, stanowiace cezure dla epoki humanizmu we Wtoszech. W dialogu wystepuja
dwaj rozméwcey: pierwszym jest miody dworzanin cesarski o imieniu Lactancio, drugim
archidiakon del Viso, wracajacy z Rzymu w zohierskiej zbroi'!**. Choé¢ zbiezno$é¢ imion
moze wydawac si¢ przypadkowa, zwlaszcza ze imi¢ to, cho¢ nie nalezace do najczestszych,
byto uzywane, czego przykltadem moze by¢ dwczesny biskup Ascoli Lactantius Rovetella.
Jednak intelektualna postawa dialogowego Lactancio moze sktania¢ do uznania, ze ten wybor

imienia byt celowy.

Na poczatku dialogu archidiakon zali si¢ przyjacielowi na to, co sam widzial —
grabieze 1 profanacje dokonane przez wojska cesarskie. Poréwnujac je do starozytnych
tupiezcow, ktorzy oszczedzali Swiatynie, stwierdza, ze wspdiczesni najezdzcy zashuzyli na

miano jeszcze wigkszych barbarzyncow!!**. Lactancio zarzuca mu jednak stronniczo$é i

1133 Por. A. de Valdés, Didlogo de las cosas acaecidas en Roma, Alayor 2016, s. 8: ,,;Quién os pudiera conocer
de la manera que venis? Soliais traer vuestras ropas, unas mas luengas que otras, arrastrando por el svelo, vuestro
bonete y habito eclesiastico, vuestros mozos y mula reverenda. Véoos ahora a pie, solo, y un sayo corto, una
capa frisada, sin pelo, esa espada tan larga, ese bonete de soldado... Pues allende de esto, con esa barba tan larga
y esa cabeza sin ninguna sefial de corona, ;quién os pudiera conocer?”

1134 Por. tamze, s. 10-11: ,,Pues veamos, sefior Lactancio: ;paréceos cosa de fruir que el Emperador haya hecho
en Roma lo que nunca infieles hicieron, y que por su pasion particular y por vengarse de un no sé qué, haya asi
querido destruir la Sede apostolica con la mayor ignominia, con el mayor desacato y con la mayor crveldad que
jamas fue oida ni vista? Sé que los godos tomaron a Roma, pero no tocaron en la iglesia de San Pedro, no
tocaron en las reliquias de los santos, no tocaron en cosas sagradas. Y aqvellos medios cristianos tuvieron este
respeto, y ahora nuestros cristianos (aunque no sé si son dignos de tal nombre) ni han dejado iglesias, ni han
dejado monasterios, ni han dejado sagrarios; todo lo han violado, todo lo han robado, todo lo han profanado, que
me maravillo como la tierra no se hunde con ellos y con quien se lo manda y consiente hacerlo. ;Qué os parece
que diran los turcos, los moros, los judios y los luteranos viendo asi maltratar la cabeza de la cristiandad? jOh
Dios que tal sufres! jOh Dios que tan gran maldad consientes! ;Esta era la defensa que esperaba la Sede
apostolica de su defensor? ;Esta era la honra que esperaba Espafia de su Rey tan poderoso? ;Esta era la gloria,
este era el bien, este era el acrecentamiento que esperaba toda la cristiandad? ;Para esto adquirieron sus abvelos
el titulo de Catolicos? ;Para esto juntaron tantos reinos y sefiorios debajo de un sefior? ;Para esto fue elegido por
Emperador? ;Para esto los Romanos Pontifices le ayudaron a echar los franceses de Italia? ;Para que en un dia
deshiciese €l todo lo que sus predecesores con tanto trabajo y en tanta multitud de afios fundaron? jTantas
iglesias, tantos monasterios, tantos hospitales, donde Dios solia ser servido y honrado, destruidos y profanados!
i Tantos altares y aun la misma iglesia del Principe de los Apdstoles, ensangrentados! jTantas reliquias robadas y
con sacrilegas manos maltratadas! ;Para esto juntaron sus predecesores tanta santidad en aqvella ciudad? ;Para
esto honraron las iglesias con tantas reliquias? ;Para esto les dieron tantos ricos atavios de oro y de plata? ;jPara
que viniese ¢l con sus manos lavadas a robarlo, a deshacerlo, a destruirlo todo? jSoberano Dios! ;Sera posible
que tan gran crveldad, tan gran insulto, tan abominable osadia, tan espantoso caso, tan execrable impiedad quede
sin muy recio, sin muy grave, sin muy evidente castigo? Yo no sé como acd lo sentis, y si lo sentis, no sé como
asi lo podéis disimular. LACTANCIO.- Yo he oido con atencion todo lo que habéis dicho, y, a la verdad, aunque
en ello he oido hablar a muchos, a mi parecer vos lo acrimindis y afedis mas que ningun otro. Y en todo ello
venis muy mal informado, y me parece que no la razén, mas la pasion de lo que habéis perdido os hace decir lo
que habéis dicho. Yo no os quiero responder con pasion como vos habéis hecho, porque seria dar voces sin fruto.
Mas sin ellas yo espero, confiando en vuestra discrecion y buen juicio, que, antes que de mi os partais, os daré a
entender cuan engafiado estdis en todo lo que habéis aqui hablado. Solamente os pido que estéis atento y no
dejéis de replicar cuando tuviereis qué, porque no quedéis con alguna duda”.

267



postanawia stang¢ w obronie strony cesarza, na co archidiakon odpowiada z ironia, ze jesli
mu si¢ to uda, to zastuguje na miano lepszego moéwcy i obroncy niz Cyceron: ,,.Decid lo que
quisiereis, que yo os tendré por mejor orador que Tulio si vos supiereis defender esta
causa”'!¥. Caly dialog zmierza do konfrontacji dwodch stanowisk, do papieskiego i
cesarskiego. Juz na poczatku mozna dostrzec, ze autor, wybierajgc na obronce racji cesarskiej
posta¢ o imieniu Lactancio, nawigzat do prokonstantynskiej wymowy dziet Afrykanczyka i
elementow jego biografii, lecz nie jest to jedyny element wskazujacy na inspiracje
Laktancjuszem. Sam Alfonso de Valdés zreszta w pelni utozsamia si¢ z pogladami
prezentowanymi przez t¢ posta¢, wyrazajac poglad, ze upadek Rzymu byt karg zestang przez
Opatrzno$¢ w celu upomnienia i ocalenia jednos$ci ,,Cristianidad”. Poglad ten wydaje si¢
zbiezny z cesarskim projektem starozytnego chrze$cijanskiego autora. W teks$cie poruszona
zostata roéwniez kwestia kompetencji cesarskich i papieskich, ze wskazaniem, ze przyczyna
sporu lezy wlasnie po stronie papieza, Klemensa VII, ktory, sprzeciwiajac si¢ swojemu
duchowemu powotaniu, zaangazowal si¢ w zbrojny konflikt poprzez zwolnienie francuskiego
krola z zobowigzan pokojowych zlozonych cesarzowi i utworzenie Swigtej Ligii''*®. Nie
brakuje réwniez tez bliskich reformacji, podkreslajacych wiare w to, ze Kosciota nie stanowi
papiez wraz z hierarchig, lecz ogot wiernych oraz czesta jest krytyka moralnosci
duchowienstwa''3”. Archidiakon, nawet jesli zgadza si¢ ze stanowiskiem sformutowanym
przez Lactancio, to wyraznie podkresla, zeby ten zostawil kwestie teologiczne uprawnionym
do tego osobom duchownym: ,,Bien me parece eso, aunque, para deciros la verdad, por ser
vos mancebo y seglar y cortesano, seria bien dejarlo a los tedlogos”'!*®. Mtody $wiecki
dworzanin Lactancio, wiernie oddany sprawie cesarstwa, przedstawicielem sobg
chrzescijanina 1 obywatela nowego typu, wpisujacego si¢ w ideaty reformacyjne, ktoérymi
inspirowat si¢ Alfonso de Valdés. Widac to szczegdlnie w drugiej czgsci dialogu, poruszajace;j
bardziej moralny niz polityczny kontekst upadku Rzymu, gdy na samym poczatku autor
wskazuje na swojg gtownag inspiracje¢ w postaci koncyliacyjnych pogladow Erazma z
Rotterdamu, odcinajac si¢ od stanowiska Marcina Lutra. Lactacio prezentuje wizje

chrzedcijanstwa oczyszczonego z korupcji, skupionego na sprawach duchowych oraz

1135 Tamze, s. 11.

1136 Por. tamze, s. 13: ,,Digooslo porque pues el Emperador, defendiendo sus subditos, como es obligado, el Papa
tomo las armas contra él, haciendo lo que no debia, y deshizo la paz y levantd nueva guerra en la cristiandad, ni
el Emperador tiene culpa de los males sucedidos, pues hacia lo que era obligado en defender sus subditos, ni el
Papa puede estar sin ella, pues hacia lo que no debia, en romper la paz y mover guerra en la cristiandad”.

137 Por. tamze, s 18-19: ,LACTANCIO.- ;Cémo despojar a la Iglesia? ;A quién llamais Iglesia?
ARCEDIANO.- Al Papa y a los cardenales. LACTANCIO.- Y todo el resto de los cristianos, ;/no serd también
Iglesia como esos?; Porque sois mucho mas perniciosos a toda la republica cristiana con vuestro mal ejemplo”.
1138 Tamze, s. 28.

268



opartego na etycznym nakazie pomocy ubogim'!'*°. Po przeciwnej stronie stanat archidiakon,
ktoérego religijno$¢ przejawiata si¢ w czestych praktykach modlitewnych, jednak nie
znajdowata odzwierciedlenia w cnotliwym zyciu. Fragment, w ktérym duchowny bagatelizuje
rozwiazlo$¢ i lamanie celibatu, uwypukla te rozbiezno$¢!'*’. Ta dosé¢ jaskrawo zarysowana
dychotomia postuzyta autorowi do wukazania dwoch najwazniejszych postaw
odzwierciedlajacych Owczesng debate polityczno-religijng. Reformacyjna krytyka religii
instytucjonalnej i obrzedowej, jaka w dialogu wygtasza Alfonso, czerpie bezposrednio z mysli

Laktancjusza. Inspiracja ta widoczna jest szczegdlnie w fragmentach, gdzie podkresla si¢

1141 21142

nadrzedno$¢ duchowej ofiary czy krytyke bogato zdobionych $wiatyn''*°, bedacych
wlasciwie parafrazg fragmentow Divinae institutiones. Roéwniez koncowe stowa,
wychwalajace cesarza Karola V jako odnowiciela politycznego tadu dzigki chrzes$cijanskim
prawom, przypominaja nieco przekonanie Laktancjusza o szczeg6lnych charakterze wiadzy

cesarza Kons‘[an‘[yna1 143,

1139 Por. tamze, s 35: ,,No estéis en eso, que, a la verdad, yo he estado y estoy muchas veces tan atonito que no sé

qué decirme. Veo, por una parte, que Cristo loa la pobreza y nos convida, con perfectisimo ejemplo, a que la
sigamos, y por otra, veo que de la mayor parte de sus ministros ninguna cosa santa ni profana podemos alcanzar
sino por dineros. Al bautismo, dineros; a la confirmacién, dineros; al matrimonio, dineros; a las sacras érdenes,
dineros; para confesar, dineros; para comulgar, dineros. No os daran la extrema uncion sino por dineros, no
tafieran las campanas sino por dineros, no os enterraran en la iglesia sino por dineros, no oiréis misa en tiempo
de entredicho sino por dineros. De manera que parece estar el paraiso cerrado a los que no tienen dineros. ;Qué
es esto, que el rico se entierra en la iglesia y el pobre en el cementerio? ;Que el rico entre en la iglesia en tiempo
de entredicho y al pobre den con la puerta en los ojos? ;Que por los ricos hagan oraciones publicas y por los
pobres ni por pensamiento? ;Jesucristo quiso que su Iglesia fuese mas parcial a los ricos que no a los pobres?
(Por qué nos aconsejo que siguiésemos la pobreza? Pues allende de esto, el rico se casa con su prima o parienta,
y el pobre no, aunque le vaya la vida en ello; el rico come carne en cuaresma, y el pobre no, aunque le cueste el
pescado los ojos de la cara; el rico alcanza ocho carretadas de indulgencias, y el pobre no, porque no tiene con
qué pagarlas; y de esta manera hallaréis otras infinitas cosas. Y no falta quien os diga que es menester allegar
hacienda para servir a Dios, para fundar iglesias y monasterios, para hacer decir muchas misas y muchos
treintanarios, para comprar muchas hachas que ardan sobre vuestra sepultura. Aconséjame a mi Jesucristo que
menosprecie y deje todas las cosas mundanas para seguirle, ;y ti aconséjasme que las busque? Muy gran merced
me haréis en decirme la causa que hallan para ello, porque asi Dios me salve que yo no la conozco ni alcanzo”.
1140 por, tamze, s. 38: ,,de eso, que Dios es misericordioso. Yo rezo mis Horas y me confieso a Dios cuando me
acuesto y cuando me levanto, no tomo a nadie lo suyo, no doy a logro, no salteo camino, no mato a ninguno,
ayuno todos los dias que me manda la Iglesia, no se me pasa dia que no oig o misa. ;No os parece que basta esto
pasa ser cristiano? Ese otro de las mujeres..., a la fin nosotros somos hombres y Dios es misericordioso”.

141 Por, tamze, s. 54: ,,;Pues por qué queremos darle como cosa a él muy preciosa y grata lo que sabemos que él
menosprecid y quiso que nosotros menosprecidasemos, no teniendo cuidado de ofrecerle nuestras animas muy
puras y limpias de todo vicio y pecado, siendo esta la mas preciosa y agradable cosa de cuantas le podemos
ofrecer?”

1142 Por. tamze, s. 54: ,,Pues mirad, sefior: ha permitido ahora Dios que roben sus iglesias por mostrarnos que no
tiene en nada todo lo que se puede robar ni todo lo que se puede corromper, para que de aqui adelante le
hagamos templos vivos primero que muertos, y le ofrezcamos corazones y voluntades primero que oro y plata, y
le sirvamos con lo que €l nos manda primero que con cosas semejantes”.

1143 por. tamze, s. 59: ,,Tal sea mi vida. ;Qué os parece que ahora su Majestad querra hacer en una cosa de tanta
importancia como esta? A la fe, menester ha muy buen consejo, porque si €l de esta vez reforma la Iglesia, pues
todos ya conocen cuanto es menester, allende del servicio que hara a Dios, alcanzara en este mundo la mayor
fama y gloria que nunca principe alcanzé, y dirase hasta la fin del mundo que Jesucristo form¢ la Iglesia y el
emperador Carlos V la restaurd. Y si esto no hace, aunque lo hecho haya sido sin su voluntad y él haya tenido y

269



Przyktad dialogu autorstwa Alfonsa de Valdés jest jeszcze o tyle ciekawy, ze wsrod
srodowisk reformacyjnych Laktancjusz nie byl najchgtniej wykorzystywanym czy
cytowanym autorem. Oczywiscie wptyw na ten konkretny przyktad miat fakt, ze hiszpanski
autor, jak zostato to wspomniane, nalezat do nurtu bliskiego Erazmowi, a wigc starajgcego si¢
pozosta¢ w jednos$ci instytucjonalnej i doktrynalnej ze stolica w Rzymie w duchu reform
bliskich chrzescijanskiemu humanizmowi. Nieliczne nawigzania do Laktancjusza widoczne sa
co prawda u Jana Kalwina, lecz odnosza si¢ one zazwyczaj nieprzychylnie do apologety. Jak
cho¢by w Commentarius in Epistolam Il ad Thessalonicenses, gdzie reformator pisat: sicuti
videmus Lactantii et Chiliastarum deliria multum olim placuisse. atqui non alio tendebant
quam ad diruendam spem resurrectionis. Non fuit hoc Lanctantii consilium, sed abusus est
pro sua vafritie Satan eius et similium curiosititate, ut nihil in religione certum aut fixum
relinqueret''**; czy w Commentarius in Genesin: Erunt dies eius centum et viginti anni. Nimis
crasse hallucinati sunt quidam antiqui scriptores, ut Lactantius, et alii, cursum vitae humanae
finiri putantes hoc temporis spatio: quum perspicuum sit, non de privata cuiusque vita hic
haberi sermonem, sed toti mundo concedi poenitentiae tempus''*>. Opinie te przypominaja
zarzuty skierowane w strone Afrykanczyka przez tworcow scholastycznych i1 nie wskazuja
konkretnych miejsc, do ktorych si¢ odnosza. U pozostatych myslicieli nurtu reformacji takich
jak: Marcin Luter, Melanchton czy Zwingli, na podstawie wstepnych badan nie odnaleziono
cytatow czy nawigzan do pism Laktancjusza. Jednak przeprowadzenie badan w tym zakresie z
pewnos$cia ujawnitoby stopien wplywu mysli Laktancjusza na mysl reformacyjna, co jednak

nie jest przedmiotem ani celem niniejszej rozprawy.

Wsrod kregoéw koscielnych 1 teologicznych strony katolickiej Laktancjusz pozostawat
wcigz chetnie czytany, o czym $wiadczy miodzienczy komentarz do pism apologety autorstwa
Frederica Nausea, jednego z ojcéw Soboru Trydenckiego, wydany w Wenecji w 1521 roku
pod tytutem Disticha Foederici Nausece Blancicampiani Franci Orie[n]talis in elegantissima
L. Coelii Lactantii Firmiani Christianorum dissertissimi opera''*S. W trakcie trwania obrad
Soboru odnalez¢ mozna kilka odniesien do Laktancjusza w wystapieniach z tego czasu, m.in.

w mowie Melchiora Bosmediano wygloszonej 29 czerwca 1551 roku z okazji uroczystosci

tenga la mejor intencion del mundo, no se podra excusar que no quede muy mal concepto de él en los d&nimos de
la gente, y no sé lo que se dird después de sus dias, ni la cuenta que dard a Dios de haber dejado y no saber usar
de una tan grande oportunidad como ahora tiene para hacer a Dios un servicio muy sefialado y un incomparable
bien a toda la reptblica Cristiana”.

1144 Joannes Calvinus, Commentarius in II Thessalonicenses 11 1; red. G. Halle, Miinchen 1834.

1145 Joannes Calvinus, Commentarius in Genesin IV 3; red. G. Baum, E. Cunitz, E. Reuss, Brunsvigae 1882.

1146 Fredricus Nausea, Disticha Foederici Nausece Blancicampiani Franci Orie[n]talis in elegantissima L. Coelii
Lactantii Firmiani Christianorum dissertissimi opera, Venetia 1521.

270



swietych Piotra i Pawta. Hiszpanski teolog podczas dtuzszego wywodu, argumentujgcego
szczegoOlng role urzgdu papieskiego jako nastepcy pierwszego z apostotdw, powolal sie na
autorytet Ojcow Kosciota (czy tez pisarzy wczesnochrze$cijanskich), wsréd wymieniajac

takze Laktancjusza:

Petro uti capiti oves et claves committit Deus, et Petrum ovilis dominici caput negant.
Resipiscant iam isti detractores Petri eorumque pontificum, qui eius loco succedunt
caputque in ecclesia Christi Dei Opt. Max. sunt. Et si hoc non fatentur cum Cypriano,
Ambrosio, Augustino, Hieronimo, Gregorio, Chrysostomo, Origene, Leone, Cyrillo,

Lactantio, Athanasio, Eusebio caeterisque patribus''*’

b

Cho¢ trudno wskaza¢ konkretne miejsce, ktore skilonito Bosmediana do zaliczenia
Laktancjusza do grona najwigkszych teologow Ko$ciota, juz samo umieszczenie jego
nazwiska wérdd najwybitniejszych myslicieli w mowie skierowanej do elity katolickiej tamte;j

epoki potwierdza wysoki autorytet Afrykanczyka.

Podczas obrad kongregacji teologow z 20 pazdziernika tego samego roku,
poswieconych sakramentowi pokuty, Alfonsus Salmeron przywotal cztery fragmenty z pism
Laktancjusza jako przyklady potwierdzajace starozytna praktyke wyznawania grzechow
1 pokuty — jak podaje odpowiedni dokument: Lactantius <lib. 4 cap. 17 et>e lib. 6 cap. 13
<et 24>e5; item lib. De ira Dei cap. 21''"*. Te wskazane przez Salmerona fragmenty
postuzyly jako $cisle teologiczny dowod i miaty swoj udzial w apologetycznej obronie
praktyki sakramentalnej. Z blizej nieokreslonych powoddw autor nie przytacza jeszcze
jednego fragmentu z czwartej ksiggi Divinae institutiones, ktory nie tylko potwierdzat tezg o
obecnosci sakramentu pojednania w starozytnym Kosciele, lecz takze sugerowal jego

nieobecnos¢ u wspolnot heretyckich: sed tamen quia singuli quique coetus haereticorum se

147 Melchior Bosmedianus, Oratio in festo SS. Petri et Pauli habita 44-48, w: Concilium Tridentinum:
diariorum, actorum, epistolarum, tractatuum nova collection, t. 7, Friburgum Brisgoviae 1961, s. 71.

1148 Congregatio theologorum de poenitentia et extrema unction 11, w: Concilium Tridentinum : diariorum,
actorum, epistolarum, tractatuum nova collectio, t. 7, red. T. Fraudenberger, Friburgum Brisgoviae 1961, s. 246;
Lactantius, Divinae institutiones IV 17, 17: volens enim vitae ac saluti nostrae pro aeterna sua pietate consulere,
s paenitentiam nobis in ilia circumcisione proposuit, ut si cor nudauerimus, id est si peccata nostra confessi satis
deo fecerimus, veniam consequamur, quae contumacibus et admissa sua celantibus denegatur ab eo, qui non
faciem sicut homo, sed intima et arcana pectoris intuetur; Divinae institutiones V1 13, 2-3: nam si fiducia
largiendi pecces, non abolentur. deus enim purgari hominem a peccatis maxime cupit ideoque agi paenitentiam
iubet; agere autem paenitentiam nihil aliud est quam profiteri et adfirmare se ulterius non peccaturum.
ignoscitur itaque iis qui ad peccatum imprudenter incauteque labuntur, veniam non habet qui sciens peccat;
Divinae institutiones V1 24, 1: Nec tamen deficiat aliquis ac de se ipse desperet, si aut cupiditate uictus aut
libidine impulsus aut errore deceptus aut vicoactus ad iniustitiae viam lapsus est. potest enim reduci ac liberari,
si eum paeniteat actorum et ad meliora conversus satis deo faciat; De ira Dei XXI: Nam si prorsus immortalis
fuisset ira eius, non esset satisfactioni aut gratiae post delictum locus; cum ipse homines ante solis occasum
reconciliari iubeat. Sed ira divina in aeternum manet adversus eos, qui peccant in aeternum.

271



potissimum Christianos et suam esse catholicam ecclesiam putant, sciendum est illam esse
veram, in qua est confessio et paenitentia, quae peccata et vulnera, quibus subiecta est

imbecillitas carnis, salubriter curat''*,

Kolejny tekst przywotujacy Laktancjusza datowany jest na 7 grudnia 1551 roku,
pochodzi z obrad kongregacji teologow, dotyczacych ofiary Mszy Swietej i kaptanstwa. Na
apologete powotuje si¢ jezuita lacobus Laynes, wskazujac czternasty rozdziat czwartej ksiegi

Divinae institutiones, rozpoczynajacy si¢ stowami:

Quibus ex rebus apparet prophetas omnes denuntiasse de Christo fore aliquando, ut ex
genere David corporaliter natus constitueret acternum templum deo, quod appeiiatur
ecciesia, et universas gentes ad religionem veram dei convocaret. haec est domus fidelis,
hoc immortale templum, in quo si quis non sacrificaverit, immortalitatis praemium non
habebit. cuius temple et magni et acterni quoniam Christus fabricator fuit, idem necesse

est habeat in eo sacerdotium sempiternum, nec potest nisi per eum qui constitvit ad

templum et ad conspectum dei perveniri' !>,

Laynes przywotal ten rozdziat w kontekscie biblijnej analizy kaptanstwa Chrystusa, nie dziwi
wigc odwotanie do czwartej ksiegi, ktora stanowi niewatpliwie najbardziej teologiczng ksiege
Divinae institutiones, ze wzgledu na liczne odwotania do tekstu Pisma Swigtego. Tak samo
jak w przypadku poprzednich nawigzahn do Laktancjusza podczas obrad Soboru Trydenckiego
wida¢ jasno, ze cho¢ mysl chrzes$cijanskiego autor nie stanowita najwazniejszego autorytetu
religijnego, to jednak cytaty z jego pism weszly w sklad bogatej argumentacji w odniesieniu

do najwazniejszych zagadnien wiary katolickie;j.

Okres wczesnej nowozytno$ci, ktory historycznie domykaja Sacco di Roma oraz
Sobor Trydencki, byt dla recepcji pism Afrykanczyka okresem szczegdlnym. Doskonale
pokazuje to dynamiczny wzrost popularnosci jego pism spowodowany rozwojem rynku
wydawniczego, bedacy owocem zachwytu i badan nad tworczoscig Laktancjusza w XV
wieku. Dalsze dzieje recepcji, nieuwzglednione szczegétowo w analizie niniejszego studium,
juz po pobieznym zglgbieniu tematu pokazuja, ze wraz z rozwojem nauk przyrodniczych czy
wypracowaniem metod filozofii nowozytnej mys$l Laktancjusza ulega stopniowemu
marginalizowaniu. Z biegiem czasu wartos¢ jego pism zostaje sprowadzona niemal wytgcznie

do sfery czysto literackiej, w konsekwencji czego okreslenie Cicero Christianus ograniczone

149 T actantius, Divinae institutions IV 30, 13.
1150 [actantius, Divinae institutiones 1V 14, 1-3.

272



zostaje juz niemal wylacznie do stylu pisarza, nie za§ sposobu filozofowania. Z biegiem
wiekéw mozna dostrzec, jak entuzjastyczny zapat XV-wiecznych humanistoéw, obwotujacych
Laktancjusza patronem humanistycznego sposobu myslenia, odchodzi w przesziosé,
tymczasem w wielu pozniejszych opracowaniach Laktancjusz jawi si¢ jako uosobienie
nieudolnego tworcy, w ktérego pismach mozna spotka¢ ogrom btgdéw. Publikacje te czesto
oparte na obiegowych opiniach inspirowanych errata Antoniego da Rho powtarzaly mato
merytoryczne zarzuty dyskredytujace dorobek i recepcje¢ mysli apologety. Najbardziej
wymownym przyktadem tego moga by¢ stowa Etienne Gilsona, ktory w pracy zatytutowanej
Historia filozofii chrzescijanskiej w wiekach Srednich ujat caloksztatt mys$li Laktancjusza w

tych stowach:

Spokojnie kroczac wlasng droga, krytykuje pogan, gdy zachodzi potrzeba, ale czyni to tak
by ukaza¢ prawdg, ktora kocha, oraz da¢ odczué, jakim blogostawienstwem jest byc
chrze$cijaninem. Szkoda tylko, ze ozywiajaca szczeros¢ serca wptywa niekiedy na jego
intelekt. Wiele rozdzialdow napisano na temat «grubych btedéw Laktancjusza», bo
rzeczywiscie jego zdrowy rozsadek jest czasami gluchy na glos rozumu. [...] daremng
rzecza byloby spodziewa¢ si¢ po Laktancjuszu naukowych, filozoficznych lub
teologicznych rewelacji. Byt po prostu szczesliwym czlowiekiem, bedac chrzescijaninem.
Skoro Laktancjusz znalazt prawde w wierze chrzescijanskiej, czul si¢ szczeSliwy i
pragnat, by wszyscy, szczegodlnie za$ filozofowie, uczestniczyli w jego szczeSciu. W
przesztosci widziat jedynie absurdalne bajki mitologii i niezliczone sprzeczno$ci wielkich
umystow, ktorych nawet geniusz nie wybawit od niewiedzy. Cho¢ warto zauwazy¢, ze
Gilson pomimo ironicznych uwag, dostrzegat rowniez czgsciowo oryginalno$¢ pewnych
my$li Laktancjusza, na przyktad w wymiarze integralnosci religii i filozofii czy jego
wptywu na mys$l polityczng Konstantyna: Zastanawiajac si¢ nad zrodlem tych bledow,
Laktancjusz dochodzi do szczesliwego rozwiazania, ktore — by¢ moze — nalezatoby uznaé
za jego najwazniejszy wklad do apologetyki chrzescijanskiej. Zdaniem Laktancjusza
wewngtrzna stabo$¢ mysli poganskiej polegata na tym, ze oddzielano w niej madro$¢ od
religii. Kult poganski nie pociagat za soba filozofii, a filozofowie znajdowali w swych
religiach jedynie nielogiczno$¢, absurdalno$¢, niemoralnos¢. Inaczej rzecz si¢ miata z
chrzescijanstwem, ktorego wielka nowoscia bylo potaczenie madrosci z religia[...]
Jedynym lekarstwem na to zto jest przyjecie monoteizmu, ktory otwiera drzwi zarowno
do prawdziwej filozofii, jak i prawdziwej religii [...] Optymizm Laktancjusza poruszyt
nowy ton w historii apologetyki chrzescijanskiej. Na poczatku czwartego wieku
Laktancjusz byt swiadomy tego, ze postepuje wedlug juz ustalonej tradycji. Znat swych

facinskich poprzednikow i zamierzal kontynuowa¢ ich prace. Co wigcej, po okresie

273



przesladowan za Dioklecjana mogt dedykowa¢ swe Boskie instytucje Konstantynowi,
ktorego przyjazny stosunek do chrzescijanstwa zapoczatkowal nowa ere polityczng w
historii Kosciota i — konsekwentnie — w historii mysli chrzescijanskiej. Chrzescijanstwo

przestato si¢ broni¢; minal okres apologetéw, a nadszedl czas konstruktywnej pracy

Ojcow Kosciota!'>!,

Podsumowanie

Na koniec warto podkresli¢, ze wpltyw Laktancjusza na my$l teologiczng czy
filozoficzng na przestrzeni wiekow, wbrew zapewnieniom Gilsona, byl w rzeczywisto$ci
ogromny, cho¢ autor ten nie stanowit gléwnego autorytetu w kwestiach wiary
chrzedcijanskiej, to z cala pewnoscia miat swoj gleboki udzial w konstruowaniu si¢
chrzedcijanskiego etosu, ktory w wielu wymiarach mozna $miato nazwaé chrzescijanskim

humanizmem.

Jako ostatnie przyklady tej intuicji warto wskaza¢ dwa teksty koScielne wysokiej
rangi, o tematyce i charakterze zgodnym z tendencja humanizmu w wymiarze spotecznym
1 politycznym. Pierwszym z nich jest encyklika Pacem in terris papieza Jana XXIII z 1963
roku. Autor odwoluje si¢ w niej wprost do Divinae institutiones Laktancjusza we fragmencie

poswieconym wolnosci sumienia w wyznawaniu wilasnej religii, nastepujacymi stowami:

In hominis iuribus hoc quoque numerandum est, ut et Deum, ad rectam conscientiae suae
normam, venerari possit, et religionem privatim publice profiteri. Etenim, quemadmodum
praeclare docet Lactantius, «hac condicione gignimur, ut generanti nos Deo iusta et debita
obsequia praebeamus, hunc solum noverimus, hunc sequamur. Hoc vinculo pietatis

obstricti Deo et religati sumus, unde ipsa religio nomen accepit»!!32.

Papieska encyklika stanowigca wezwanie do utworzenie nowego modelu pokoju na $wiecie,
byta swego rodzaju tekstem programowym powojennego tadu 1 wykazywata wiele
podobienstw do ogoélnoswiatowych deklaracji Praw Czlowieka, o czym wspomina chocby
Wincenty Grant: ,,mozemy przyjac, ze postulaty 1 normy podawane przez Powszechng
Deklaracje Praw Cziowieka wydang przez ONZ naleza do =zakresu moralnosci

humanistycznej. Jak widzieliSmy Koscidt Katolicki przez usta papiezy Jana XXIII i Pawta IV

USLE . Gilson, Historia filozofii chrzescijanskiej w wiekach Srednich, przet. S. Zalewski, Warszawa 1987, s. 49-
50.

1152 Joannes PP. XXIII, Pacem in terris 1,
https://www.vatican.va/content/johnxxiii/la/encyclicals/documents/hf j-xxiii_enc 11041963 pacem.html
[dostep: 11.09.2025].

274



zaaprobowat te zasady i z nich treécig zgadza si¢ rowniez Sobor Watykanski 11”1132, Dosé
daleka, cho¢ po czesci trafiong analogia bedzie uznanie podobienstwa mysli przewodniej
tekstu Jana XXIII i laktancjuszowego opus magnum. Obydwa dzieta bowiem staraly si¢
stworzy¢ pozytywna interpretacje nadchodzacego porzadku polityczno-prawnego w duchu
chrzescijanskiego uniwersalizmu. Antropologiczna wizja odczytywana z kart encykliki wprost
nasuwa skojarzenie z mys$lag Afrykanczyka. Naturalne prawo wpisane w czlowieku 1 w
stworzeniu jest tozsame z Boskim objawieniem i jedynie w nim znajduje swoje wypeknienie.
Zauwaza si¢ to juz w ustepie otwierajagcym dokument papieski: Pacem in terris, quam
homines universi cupidissime quovis tempore appetiverunt, condi confirmarique non posse
constat, nisi ordine, quem Deus constitvit, sancte servato. Prawdziwy pokdj i sprawiedliwos¢
sa w teks$cie rozumiane sg jako podporzadkowanie prawodawstwa prawu naturalnemu, ktore

w mysli Papieza Jana XXIII tozsame jest z naukg objawiong w Kosciele.

Drugi przyktad uzycia fragmentu zaczerpnigtego z mysli Laktancjusz widoczny jest
w encyklice papieza Franciszka zatytutowanej Fratelli tutti z 2020 roku, w ustgpie
poruszajacym moralng kwesti¢ kary $mierci, papiez wspomina poglad wyrazony w szostej
ksiedze Divinae institutiones: Inde ab Ecclesiae primordiis, nonnulli poenam capitis palam
sunt aversati. Exempli gratia, Lactantius autumabat: «Nullam prorsus exceptionem fieri
oportet, quin occidere hominem sit semper nefas»'!**. 1 cho¢ fragment ten rozpatrywany w

catosci' !>’

rzeczywiscie nie moze by¢ interpretowany inaczej niz bezwzgledny zakaz
zabijania istoty ludzkiej, to jednak juz w kolejnym chronologicznie dziele Laktancjusza De
ira Dei znalez¢ mozna nauk¢ uwzgledniajaca droge wyjatku od tej zasady. Chrzescijanski
autor pisze: non exiguo falluntur errore qui censuram sive humanam sive divinam acerbitatis
et malitiae nomine infamant putantes nocentem dici oportere qui nocentes adficit poena. quod
si est, nocentes igitur leges habemus quae peccantibus supplicia sanxerunt, nocentes iudices
qui scelere convictos poena capitis adficiunt'’’%. Sprawiedliwy wyrok sedziego zestawiony
jest ze sprawiedliwoscig sadu Bozego nad grzesznikiem. Rozdzwiek pomiedzy tekstami
mozna odczyta¢ jako zmiane¢ pogladow zachodzaca w refleksji Laktancjusza pod wptywem
nowego porzadku politycznego, z ktorym — jak wykazano — taczyl si¢ jego intelektualny
udziat. Z drugiej strony jak zauwaza Jacek Salij, chrzeécijanski autor nie dokonuje Zadnej

redakcji czy poprawek w tym zakresie piszac streszczenie Divinae isntitutiones: ,Moze

1153 W. Granat, Fenomen cztowieka. U podstaw humanizmu chrzeScijariskiego, Lublin 2007, s. 401.

1154 Franciscus, Fratelli tutti 265, https://www.vatican.va/content/francesco/la/encyclicals/documents/papa-
francesco 20201003 _enciclica-fratelli-tutti.html [dostep: 11.09.2025].

155 L actantius, Divinae institutiones V1 20, 3-4.

1156 [ actantius, De ira Dei XVII 6-7.

275



zmienit poglady? Nie, bo w nastgpnym znoéw dziele powtorzy argumentacje, cytowang przed
chwilg (Epitome 59, 5). To wydaje si¢ postawg typowa dla 6wczesnych chrzescijan: nie
walczyli z instytucjg kary $mierci, ale zarazem unikali jakiegokolwiek w niej udziatu™!'!'>’.
Interpretacja ta wskazywalaby na rozpatrywanie moralno$ci kary S$mierci zarowno z
perspektywy panstwa jak 1 jednostki, a wigc pewnej organizacyjnej konieczno$ci
funkcjonowania panstwa oraz ideatu, do ktérego wzywa autor. Swoista ambiwalencja czy
rozdarcie w tej kwestii widoczna byla u wielu autoréw wczesnochrzescijanskich, jak, wykazat
w swojej encyklice papiez Franciszek!!’®. To co istotne w kontekscie odwolania si¢ w
dokumencie papieskim do mysli Laktancjusza, to wskazanie, Ze byt on autorytetem i1 wielkim
or¢downikiem godnosci oraz $wigtosci ludzkiego zycia. Pojecia takie jak ,,humanitaryzm” czy
,humanizm” w znaczeniu imperatywu moralnego powracaja w tekscie encykliki wielokrotnie,
co pozwala zaklasyfikowa¢ go do nurtu tradycji zapoczatkowanej w zachodniej mysli
chrzedcijanskiej przez Laktancjusza — jak starano si¢ wykaza¢ w niniejszej pracy. W tym
miejscu warto jako podsumowanie czy optymistyczny wyraz nadziei przytoczy¢é stowa
Franciszka z konca drugiego rozdzialu omawianego dokumentu, streszczajace intuicje

bohatera catego niniejszego studium:

Fides, humanitatis studium postulans, vivum oportet servet sensum criticum coram his
partibus, necnon adiuvet ad agendum cito, cum quae incipiunt irrepere. Hac de causa
magni momenti est ut catechesis et praedicatio sensum socialem exsistentiae directius et
clarius includant, ambitum fraternum spiritualitatis, persuasionem de inalienabili dignitate

cuiusque personae et rationes amandi accipiendique omnes''’.

157], Salij, Religijne refleksje na temat kary $mierci, ,Wiez” 12/1974, s. 45.

1158 Franciscus, Fratelli tutti 265: Nicolaus I papa est cohortatus: «Non solum innoxios quosque, verum etiam et
noxios a mortis exitio satagite cunctos eruerey. Interveniente iudicio contra nonnullos homicidas qui duos
presbyteros necaverant, sanctus Augustinus a iudice quaesivit ne ab eis vitam adimeret, quod hoc modo
comprobabat: «Non quo scelestis hominibus licentiam facinorum prohibeamus auferri; sed hoc magis sufficere
volumus ut vivi et nulla corporis parte truncati, vel ab inquietudine insana ad sanitatis otium legum coercitione
dirigantur, vel a malignis operibus alicui utili operi deputentur. Vocatur quidem et ista damnatio, sed quis non
intellegat magis beneficium quam supplicium nuncupandum, ubi nec saeviendi relaxetur audacia, nec poenitendi
subtrahatur medicina? [...] Succense iniqvitati, ut consulere humanitati memineris: nec in peccatorum
atrocitatibus exerceas ulciscendi libidinem, sed peccatorum vulneribus curandi adhibeas voluntatemy .

1159 Franciscus, Fratelli tutti 86.

276



Z.akonczenie

Koncowa czg¢$¢ niniejszej rozprawy stanowi probe zebrania i1 uporzagdkowania ustalen
wynikajacych z analizy tworczosci Laktancjusza, przedstawiajgc go jako prekursora

stanowiska, ktore integrowato mysl chrze$cijanska z literackim dorobkiem antyku.

W $wietle przeprowadzonych badan ukazane zostalo znaczenie i funkcje kategorii
humanitas christiana w jego pismach, rozpatrywanych jako wyraz proby syntezy mysli
chrzescijanskiej z literacka i1 filozoficzng tradycja klasyczng. Refleksja nad dziejami idei
humanizmu oraz jej recepcja w chrzescijanstwie — poczawszy od antycznych zrédet, poprzez
sredniowieczne przeksztatcenia, az po nowozytne i wspotczesne reinterpretacje — pozwolila
uchwyci¢ trwate elementy tego pojecia: troske o formowanie czlowieczenstwa w wymiarze
estetycznym, etycznym i politycznym. Humanizm jawi si¢ w tej perspektywie jako projekt
antropologiczny o szerokim zakresie, integrujacy owe trzy aspekty ludzkiej egzystencji. Tego
rodzaju ujgcie stanowito punkt wyjscia do poglebionej interpretacji mys$li Laktancjusza, ktorej
kontekst biograficzny — obejmujacy klasyczne wyksztalcenie, doswiadczenie marginalizacji
oraz funkcje nauczyciela cesarskiego syna — zostat rozpoznany jako istotny dla ksztaltowania
jego wizji cztowieczenstwa. Tworczos¢ autora, a zwlaszcza Divinae institutiones — pierwsza
tacinska synteza chrzescijanskiej filozofii — ukazana zostala jako fundament calego projektu

antropologicznego.

Analiza fragmentéw dziet Laktancjusza pozwolila szczegétowo uchwyci¢ znaczenie
kategorii humanitas w wymiarze etycznym i estetycznym. Omowiono pojecia vera sapientia
1 vera religio jako fundamenty jego refleksji nad Boska nauka, a takze wskazano na istotne
cechy stylistyczne i1 poetyckie jego tworczosci. Zastosowana przez niego metoda cum
Cicerone loqui zostala zinterpretowana jako $wiadoma prdoba inkorporacji klasycznych
wzorcow retorycznych do chrzescijanskiej doktryny, antycypujaca niektore postulaty
renesansowego humanizmu filologicznego. Szczegdlne miejsce zajeta rowniez analiza mysli
Laktancjusza w wymiarze zbiorowym, obejmujacym spoteczenstwo, panstwo i historiozofi¢
dziejow ludzkosci. Wskazano na inspiracje poetyckimi obrazami ztotego wieku oraz biblijng
apokaliptyka, ktore zostaly przez autora zintegrowane w autorskiej wizji historii jako drogi ku
odnowie i wypelnieniu w chrzedcijanskim imperium. Ukazano zgodno$¢ tej koncepcji
z reformami prawnymi cesarza Konstantyna Wielkiego oraz dowiedziono, ze Divinae

institutiones powstaly jako programowa wyktadnia nowej antropologii chrzescijanskie;j,

277



skierowanej do samego cesarza. Istotng role w tym modelu odgrywata humanitas rozumiana

jako jednos¢ rodzaju ludzkiego zakorzeniona w Boskim prawie i sprawiedliwosci.

Catosc¢ refleksji zostala dopetniona poprzez omoéwienie recepcji dziet Laktancjusza
w tacinskiej tradycji piSmienniczej. Od Ojcow Kosciola, przez $redniowiecznych
encyklopedystow 1 reformatoréw karolinskich, po wloskich humanistéw Quattrocenta
1 myslicieli renesansu, przesledzono historyczne momenty, w ktorych jego pisma zyskiwaty
nowe znaczenie. Cho¢ recepcja ta bywata ambiwalentna, pozostawata ona §wiadectwem
zywotno$ci jego twoérczosci oraz jej roli jako pomostu migdzy dziedzictwem antyku

a chrzes$cijanska wizja cztowieka.

Najwazniejszym wnioskiem przeprowadzonych badan jest stwierdzenie, iz
Laktancjusz byt pierwszym w dziejach myslicielem, ktory w sposob systematyczny
sformutowal wizj¢ humanizmu chrzescijanskiego. W przeciwienstwie do wczesniejszych
apologetow, jego dzieto nie ogranicza si¢ do obrony wiary przed zarzutami poganskich
filozofow, lecz stanowi spojna propozycje antropologiczna, osadzong w tradycji klasycznej, a
zarazem odnowiong przez §wiatto Objawienia. W pracy wykazano, ze Laktancjusz, operujac
pojeciem humanitas, $wiadomie rozwijat je w trzech uzupehliajacych si¢ wymiarach: po
pierwsze, w sferze etycznej — pojmujac czlowieczenstwo jako mito§¢ blizniego,
sprawiedliwo$§¢ 1 bezinteresowno$¢, a zarazem odrzucajac cyceronianska kategorie
uzytecznos$ci (utilitas); po drugie, w wymiarze estetycznym — wskazujac na kulture, sztuke i
literature jako narzedzia formacji ludzkiego ducha, traktujac piekno jako odbicie Boskiego
porzadku; po trzecie, w sferze spoteczno-politycznej — rozwijajac wizj¢ wspdlnoty opartej na
prawie Bozym, w ktorej unitas humanitatis znajduje wyraz w Zyciu panstwa, prawa i historii.
Tak ujeta humanitas christiana jawi si¢ jako projekt integralny, obejmujacy jednostke, kulture

1 spotecznos$¢, a jej celem jest pelnia cztowieczenstwa zakorzenionego w Bogu.

Novum niniejszej pracy jest ukazanie potrojnej struktury humanizmu w tworczosci
Laktancjusza w sposob catosciowy i1 uporzadkowany. Dotychczasowe badania nad tym
autorem koncentrowaly si¢ przede wszystkim na jego stylu retorycznym, pordéwnaniach z
Cyceronem czy fragmentarycznych ocenach doktryny teologicznej. Znacznie rzadziej
dostrzegano w nim mysliciela, ktory antycypowal wczesnonowozytne idee kultury
europejskiej, formulujac projekt cztowieka 1 wspdlnoty o wymiarze cywilizacyjnym.
Niniejsza dysertacja, wychodzac od analizy zrodtowej 1 filologicznej, stara si¢ wydoby¢ z
jego pism wlasnie ten integralny zamyst antropologiczny. Nowatorskim aspektem

przeprowadzonej rozprawy jest takze ukazanie ambiwalentnej, a zarazem konsekwentnej

278



recepcji Laktancjusza. Analiza opinii Ojcow Kosciota, autoréw sredniowiecznych oraz
humanistow epoki nowozytnej pozwala zauwazyé, ze pomimo krytyki doktrynalnej jego
pisma powracaly w momentach odnowy kultury jako $§wiadectwo mozliwosci pogodzenia
dziedzictwa klasycznego z chrzescijanskg prawda. W ten sposob dowiedziono, iz auctoritas
Afrykanczyka stanowila rzeczywisty element tradycji Zachodu — nie tyle w sensie Scistej
doktryny, ile jako przyktad chrzescijanskiego humanizmu wyrazonego w formie literackie;.
Ustalenia te prowadza do wniosku, ze Laktancjusz nie jest jedynie ciekawostka literacka czy
retoryczng, lecz myslicielem otwierajacym catg lini¢ rozwoju humanizmu chrzescijanskiego.
Od jego dziet rozpoczyna si¢ droga ku autorom S$redniowiecza, renesansu i czasOw
nowozytnych, podejmujacym — w odmienny sposéb — t¢ samg probe pogodzenia pigkna,

rozumu i wiary.

Kazda praca naukowa, nawet najstaranniej przeprowadzona, nosi w sobie znamiona
fragmentaryczno$ci i ograniczen. Nie inaczej jest w przypadku niniejszej dysertacji. Po
pierwsze, zakres zrodel dostepnych do badan nad Laktancjuszem jest niepelny. Wiele jego
pism nie zachowato si¢ do naszych czaséw. Brak tych dziel uniemozliwia pelne odtworzenie
ewolucji jego mysli i utrudnia doktadne rozpoznanie drogi prowadzacej od klasycznego retora
do chrzescijanskiego apologety. Po wtore, warto pamigtac, ze obraz Laktancjusza wytania si¢
nie tylko z jego wlasnych tekstow, lecz rowniez z filtrow narzuconych przez kolejnych
komentatoréw. Hieronim, Augustyn, Izydor z Sewilli czy Petrarka patrzyli na niego przez
pryzmat odmiennych czasow i potrzeb, a ich §wiadectwa — mimo warto$ci — pozostaja zawsze
interpretacjami, nierzadko nacechowanymi entuzjazmem lub uprzedzeniem. W niniejszej
pracy starano si¢ oddziela¢ fakty od ocen, lecz w niektérych miejscach mozliwe byto jedynie
wskazanie tendencji, a nie jednoznacznych wnioskow. Po trzecie, granice badan wyznacza
sam charakter dziet Laktancjusza. Jego tworczos¢, zrodzona na styku retoryki i teologii, pelna
jest sprzeczno$ci: z jednej strony wielka elegancja stylu 1 literacki kunszt, z drugiej — brak
systematycznos$ci czy konsekwencji dogmatycznej. Podobna ocena, powtarzana przez wielu,
odnosi si¢ rowniez do niniejszej pracy: w jakiej mierze mozna méwi¢ o ,.systemie”
Laktancjusza, a w jakiej tylko o zespole intuicji, ktore zostaly spdjnie odczytane? Ostatecznie
pozostaje to pytaniem otwartym, a niniejszy wywod jest jedynie probg uporzadkowania tego,

co w zrodtach czesto jawi si¢ jako mozaika tematdéw 1 intuicji.

Pomimo tych ograniczen badania nad Laktancjuszem otwierajg szerokie perspektywy
dalszych dociekan. Obszarem przyszitych studiow jest rola Laktancjusza w epoce nowozytnej

1 wspotczesnej. Podjecie analogicznych badan, na wzor tych ukazanych w pigtym rozdziale

279



pracy skupionych na okresie od XVI do XXI wieku, mogloby wykaza¢ lini¢ cigglosci
tendencji opisanej w pracy i znaczaco umocni¢ postawiong w pracy teze. Wreszcie, warto
zapytac, w jakiej mierze idea humanitas christiana moze inspirowaé dzisiejsza refleksje nad
cztowiekiem. W epoce sztucznej inteligencji, kryzysu wartosci 1 napi¢¢ cywilizacyjnych
pytanie o fundamenty godnos$ci, sprawiedliwosci i1 jednosci rodzaju ludzkiego pozostajg
aktualne bardziej niz kiedykolwiek wczesniej. Dysertacja ta nie rosci sobie prawa do
rozstrzygnigcia wszystkich tych kwestii. Pragnie jednak wskaza¢, ze Laktancjusz — pisarz
czesto niedoceniany, a nieraz marginalizowany — zajmuje nalezne mu miejsce w genealogii
tworcow 1 przedstawicieli humanizmu. Jest $wiadectwem tego, ze juz u poczatkow
chrzedcijanskiej Europy dostrzezono potrzebe potaczenia pigkna literatury, madrosci

filozoficznej 1 prawdy Objawienia w jedng wizje cztowieczenstwa.

280



Bibliografia

Zrodla:
Abelardus Petrus, Epistulae, PL 178.
Adonis Vienensis, Chronicon, PL 123.
Alcuinus, Poema de pontificibus et sanctis ecclesiae Euboricensis, PL 101.
Ambrosius Traversari, Epistolae, red. L. Mehus, Florentiae 1759.

Anonymus, In oracula Sybillina praefatio, Oracula Sibillina, red. A. Rzach, Vindobonae
1891.

Antonius Raudensis, Apologia, red. G. Lombardi, Roma 1982.

Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium,red. D. Rutherford, Leiden—Boston 2023.
Aristoteles, Ethica Nicomachea, red. J. Bywater, Oxford 1894.

Augustinus, De civitate Dei, red. B Dombart, A. Kalb, CCSL 47, Turnholtum 1955.
Augustinus, De civitate Dei, PL 41.

Augustinus, De doctrina Christiana, PL 34.

Augustinus, De natura et gratia, PL 44.

Augustinus, De vera religione, PL 34

Augustinus, Epistulae ad Romanos inchoata exposition, red. J. Divjak, CSEL 84, Vindobonae,
1971.

Augustinus, Epistulae, red. A. Goldbacher, CSEL 44, Vindobonae, 1904.
Augustinus, Epistulae, red. A. Goldbacher, CSEL 57, Vindobonae, 1911.
Aulus Gelius, Noctes Atticae, red. J.C. Rolfe, Cambridge 1927.

Berengarius Pictaviensis, Apologeticus pro Petro Abelardo, PL 178.
Boccacius, De genealogibus deorum gentilium, red. V. Romano, Bari 1951.
Bruni Leonardo, De studiis et litteris, red. C.W. Kallendorf, Cambridge 2002.
Bruni Leonardo, Opere letterarie e politiche, red. P. Viti, Torino 1996.

Bruni Leonardo, Zywot Petrarki, przet. W. Olszaniec, ,,Odrodzenie i Reformacja w Polsce”,
XLIX 49/2005, s. 209-224.

281



Calvinus Joannes, Commentarius in Genesin, red. G. Baum, E. Cunitz, E. Reuss, Brunsvigae
1882.

Calvinus Joannes, Commentarius in Il Thessalonicenses, red. G. Halle, Miinchen 1834.

Candidus Decembrius Petrus, Epistula ad Antonium Raudensem, w: Antonius Raudensis,
Dialogi tres in Lactentium, Leiden 2023.

Cassiodorus, Institutiones, red. R.A.B. Mynors CCSL 64, Brepols 1937.
Cicero, De finibus bonorum et malorum; red. T. Schiche, Leipzig 1915.
Cicero, De natura deorum; red. O. Plasberg, Leipzig 1917.

Cicero, De officiis, red. W. Miller, London 1913.

Cicero, De oratore, red. A.S. Wilkins, Oxford 1902.

Cicero, De re publica, red. C.F.W. Mveller, Leipzig 1889.

Cicero, Epistulae ad familiars, red. L.C. Purser, Oxford 1961.

Cicero, Philippicae Orationes in M. Antonium, red A.C. Clark, Oxford 1918.
Cicero, Pro Archia, red. A. Clark, Oxford 1909.

Cicero, Pro Flacco oratio. red. A. Clark, Oxford 1909.

Cicero, Tusculanae Disputationes. red. J.G.F. Powell, Oxford 2002.
Clemens Alexandrinus, Stromateis. red. J.C. Hinrichs, Leipzig 1905.
Clemens Romanus, Epistula I ad Corinthios. PG 1.

Codex Floriacensis plenioris ad Servium (Aen. VII 543), w: Servii grammatici qui feruntur in
Vergilii carmina commentarii, t. 2, red. G. Thilo, Leipzig 1887.

Codex Theodosianus, w: Theodosiani libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges
novellae ad Theodosianum pertinentes, t. 1, red. T. Mommsen, P.M. Meyer, Theodosiani libri

XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges novellae ad Theodosianum pertinentes, t. 1,
Berolini 1905.

Collucio Salutati, De laboribus Herculis, red. B.L. Ullman, Zurich 1951.

Congregatio theologorum de poenitentia et extrema unctione, w: Concilium Tridentinum :
diariorum, actorum, epistolarum, tractatuum nova collectio, t. 7, red. T. Fraudenberger,
Friburgum Brisgoviae 1961, s. 241-253.

Constantinus Augustus, Epistula ad episcopos Africae, red. P.R. Coleman-Norton, London
1966.

Copernicus Nicolaus, De revolutionibus orbium coelestium, red. M.-P. Lerner, Paris 2015.

Corpus luris Civilis, t. 1: Digesta, red. T. Mommsen, P. Kriiger, Berolini 1870.

282



Corpus luris Civilis, t. 1: Institutiones, red. P. Kriiger, Berolini 1872.

Cyprianus, Ad Donatum, red. W. Hartel, Vindobona 1868.

Damasus, Epistolae, PL 13.

Decretum Gelasianum, red. E. Doblechner, CCSL 139, Turnholtum 2012.

Diogenes Laertios, Vitae philosophorum, red. C.G. Conobet, Paris 1862.

Erasmus Roterdamus, 4dagiae, red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1703.

Erasmus Roterdamus, Ciceronianus, red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1703.

Erasmus Roterdamus, Dialogus Ciceronianus, red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1703.

Erasmus Roterdamus, Enarratio in Psalmum XXXVIII, red. P. Vander, Lugduni Batavorum
1704.

Erasmus Roterdamus, Enchiridion militis christiani, red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1704.
Erasmus Roterdamus, Epistulae, red. P.S. Allen, Oxonii 1906.
Erasmus Roterdamus, Epistulae, red. P.S. Allen, Oxonii 1910.
Erasmus Roterdamus, Epistulae, red. P.S. Allen, Oxonii 1947.

Erasmus Roterdamus, Paraclesis id est adhortatio ad christianae philosphiae stadium, red. P.
Vander, Lugduni Batavorum 1704.

Eugyppius, Thesaurus ex S. Augustini Operibus, PL 62.
Eusebius, Contra Hieroclem, PG 22.
Eusebius, Vita Constatini, red. F. Winkelmann, Berlin 1975.

Filelfus Franciscus, Epistula ad Antonium Raudensem, w: Antonius Raudensis, Dialogi tres in
Lactentium, Leiden 2023.

Flavius Lucius Dexter, Chronicon, PL 31.

Fresculphus Lexoviensis, Chronicon, PL 106.

Gennadius Massiliensis, De ecclesiasticis dogmatibus, PL 58.

Gennadius Massiliensis, De scriptoribus ecclesiasticis, PL 58.

Gerson, L’oeuvre oratoire, t. V, red. P. Glorieux, Paris 1963.

Gregorius Magnus, Moralia, PL 76.

Gregorius Nyssenus, De opificio hominis, PG 44.

Gregorius Turoniensis, De cursu stellarum, red. F. Haase, Vratislaviae 1853.

Herodotus, Historiae, red. H.R. Dietsch, H. Kallenberg, Lipsiae 1980.

283



Hesiodus, Opera et dies, red. F. Solmsen, R. Merkelbach, M.L. West, Oxford 1970.
Hieronymus, Adversus lovinianum, PL 23.

Hieronymus, Chronicon, PL 497.

Hieronymus, Commentaria in Danielem, PL 25.

Hieronymus, Commentaria in epistolam ad Galatas, PL 26.

Hieronymus, Commentaria in epistolam ad Galatas, PL 26.

Hieronymus, Commentarii ad epistulam ad Ehpesios, PL 26.

Hieronymus, Commentarii in Ecclesiasten, PL 23.

Hieronymus, Commentarium in Ezechielem, PL 25.

Hieronymus, De viris illustribus, PL 23.

Hieronymus, De viris illustribus, PL 23.

Hieronymus, Epistolae, PL 22.

Hieronymus, Epistula 58 (ad Paulinum), CSEL 54.

Hieronymus, Epistula LVIII ad Paulinum, PL 26.

Hieronymus, Epistula, PL 22.

Isidorus, De Differentiis rerum, PL 83.

Isidorus, De ecclesiasticiis officiis,PL 83.

Isidorus, Etymologiae, PL 81-82.

Isocrates, Ad Nicoclem oratio de regno, red. G. Norlin, London 1980.
Isocrates, Nicocles, red. G. Norlin, London 1980.

Jona Aureliensis, De cultu imaginum, PL 106.

Jona Aureliensis, De institutione laicali, PL 143.

Justinus Martyr, Apologia, red. E.J. Goodspeed, Gottingen 1915.

Justinus Martyr, Dialogus cum Tryphone, red. G. Archambault, Paris 1909.
L. Coelii sive Cacilli Lactantii Firmiani, Opera Omnia quae exstant, vol. 11, Biponti 1786.
Lactantius, De ave phoenice, red. M.C. Fitzpatric, Philadelphia 1933.
Lactantius, De ira Dei, red; S. Brandt, Vindobona 1893.

Lactantius, De mortibus persecutorum, red. J. Moreau, SC 39, Paris 1954.

Lactantius, De opificio Dei, PL 7.

284



Lactantius, De passione Domini, red. S. Brandt, G. Laubmann, Vindobona 1893
Lactantius, Divinae institutions, red. E. Heck, A. Wlosok, Miinchen — L, Leipzig 2005.
Lactantius, Epitome, red. E. Heck, A. Wlosok, Berlin 1994.

Lactantius, Opera Omnia, red. S. Brandt, G. Laubmann, Vindobona 1893.

Lactantius, Symposium: Sive Centum Epigrammata Tristicha Aenigmatica, praefatio, red. C.-
A. Heumannus, Hanoverae 1722.

Laevius, Pterygion phoenicis, red. C. Barwick, Lipsiae 1925.

Lotharius, De miseria condicionis humanae sive de contempt mundi, PL 217.
Lucanus, Pharsalia, red. D.R. Shackleton Bailey, Stutgardiac 1988.
Lucianus, De morte peregrine, red. M.D. Macleod, Oxonii 1980.

Lucianus, Navigium, red. M.D. Macleod, Oxonii 1987.

Marianus Scottus, Chronicon, PL 147.

Martialis, Epigrammata, red. W. Heraeus, 1. Borovskij, Leipzig 1982.

Mela, Chorographia, red. C.H. Tzschuckii, A. Weichert, Lipsiae 1816.

Melchior Bosmedianus, Oratio in festo SS. Petri et Pauli habita, w: Concilium Tridentinum :
diariorum, actorum, epistolarum, tractatuum nova collection, t. 7, Friburgum Brisgoviae
1961, s. 69-73.

Minucius Felix, Octavius; red. G.H. Rendall, London 1931.

Nausea Fredricus, Disticha Foederici Nausece Blancicampiani Franci Orie[n]talis in
elegantissima L. Coelii Lactantii Firmiani Christianorum dissertissimi opera, Venetia 1521.

Nemesius, De natura hominis; PG 40.
Nicetius, Epistulae; PL 68.

Nicolaus Arcimboldus, Epistula ad Antonium Raudensem, w: Antonius Raudensis, Dialogi
tres in Lactentium, Leiden 2023.

Optatus, Contra Donantum; PL 11.

Origenes, Contra Celsum, red. H. Chadwick, Cambridge 1953.
Ovidius, Amores, red. R. Ehwald, Lipsiae 1907.

Ovidius, Metamorphoses, red. W.S. Anderson, Leipzig 1977.
Panegiricus Constatino Augusto, red. A. Baehrens, Lipsiae 1874.
Petrarca, Collatio laureationis, red. A. Bufano, Torino 1975.

Petrarca, De otio religioso, red. G. Rotondi, Vaticano 1958.

285



Petrarca, Invective contra medicum, red. A. Bufano, Torino 1975.
Petrarca, Rerum memorandum libri, red. A. Bufano, Torino 1975.

Picus Mirandula loannes, De studio humanae et divinae philosophiae, red. F. Buddeus, Hallae
1702.

Pismo Swiete Starego i Nowego Testamentu. Biblia Tysigclecia, wydanie V, Poznan 2025.
Plato, Politeia, red. J. Burnet, Oxford 1903.

Plato, Protagoras, red. J. Burnet, Oxford 1903.

Plato, Respublica, red. J. Burnet, Oxford 1903.

Plinius Secundus, Naturalis historia, red. C. Mayhoft, Lipsiae 1909.

Rabanus Maurus, Commentaria in librum Sapientiae, PL 109.

Rabanus Maurus, De clericorum institutione, PL 107.

Rabanus Maurus, De universo, PL 111.

Rousseau Jean-Jacques, Czy odrodzenie nauk i sztuk przyczynito sie do poprawy obyczajow?,
w: Trzy rozprawy z filozofii i spotecznej, przet. H. Elzenberg, Krakow 1956, s. 3—44.

Rousseau Jean-Jacques, Emil, czyli o wychowaniu, t. 2, przet. W. Husarski, Wroctaw 1955.

Rousseau Jean-Jacques, Marzenia samotnego wedrowca, przet. E. Rzadkowska, Wroctaw
1983.

Rufinus Aquilensis, Apologia pro Anastasium; PL 21.
Rufinus Aquilensis, Apologia; PL 21.

Rufinus, Commentarium in metra Terentiana, w: Grammatici Latini vol. 6, red. H. Keil,
Leipzig 1874, s. 554-566.

Seneca, Epistulae morales ad Lucilium, red. L.D. Reynolds, Oxonii 1965.

Septuaginta. Id est Vetus Testamentum Graece iuxta LXX interpretes, editio altera, red A.
Rahlfs, R. Hanhart, Stuttgart 2006.

Sidonius, Epistulae, PL 53.

Statius, Silvae, red. A. Marastoni, Leipzig 1970.

Tacitus, Annales, red. C.D. Fisher, Oxonii 1906.

Tatuinus, De dubiis nominibus, CCSL 133a, Turnholtum 1968.
Tertulianus, Ad Scaplum, PL 1.

Tertulianus, Apologeticum, red. T.R. Glover, London 1931.

Tertulianus, De anima, red. J.H. Waszink, Leiden 2010.

286



Tertulianus, De cultu feminarum, red. A. Kroymann, CCSL 1, Turnholtum 1954.
Tertulianus, De praescriptione haereticorum, red. P. De Labriolle, Paris 1907.
Tertulianus, De resurectione caris, red. E. Kroymann, Vindobonae 1906.
Tertulianus, De resurectione mortuorum, CC 2, Turnholti 1954.

Thomas Aquinas, Compendium Theologiae, EL 42.

Thomas Aquinas, In psalmos Davidis exposition, EL 14.

Thomas Aquinas, Super Epistolam B. Pauli ad Hebraeos lectur,; EL 30.
Thomas Aquinas, Super Evangelium S.Matthaei, EL 16.

de Valdés Alfonso, Didlogo de las cosas acaecidas en Roma, Alayor 2016.
Valla Laurentius, De Vero Falsoque Bono, red. M. de Panizza Lorch, Bari 1970.
Valla Laurentius, Elegantiae linguae latinae, red. E. Garin, Milan 1952.
Vergilius, Aeneis; red. J. B. Greenovgh, Boston 1900.

Vergilius, Georgica; red. J. B. Greenovgh, Boston 1900.

Victorinus, De metris et de hexametro VI 200, 11, w: Grammatici Latini vol. 6; red. H. Keil,
Leipzig 1874, s. 187-205.

Opracowania:

Abelson, P., The Seven Liberal Arts: A Study in Medieval Culture, New York 2010.

Adler, H., Herders Concept of Humanitdt, w: A Companion to the Works of Johann Gottfried
Herder, red. H. Adler, W. Koepke, New York 2009, s. 93—116

Albrecht, M., Cicero s style, Leiden 2003.

Alimi, T., Lactantius's “Modern” Conception of Religio, ,,JJournal of Religious History” 47,
(3)/2023, s. 363-385.

Amarelli, F., Vetustas-innovatio. Un' antitesi apparente nella legislazione di Costantino,
Napoli 1978.

Avramenko, R., The Wound and Salve of Time: Augustine's Politics of Human Happiness,
,»The Review of Metaphysics” 60 (4)/2007, s. 779-811.

Bakhouche, B., Pour en finir avec les , additions dualistes” chez Lactance? w: Le ,, De
opificio Dei”: Regards croisés sur l"anthropologie de Lactance, red. B. Bakhouche, Saint—
Etienne 2007, s. 105-129.

Baranowska, M., Marzenie o szczesciu, czyli idea prawa natury w filozofii Jana Jakuba
Rousseau, ,,Czasopismo Prawno-Historyczne” 65 (2)/2013, s. 55-72.

287



Barker, D., The Golden Age is Proclaimed? The Carmen Saeculare and the renascence of the
golden race, ,,The Classical Quarterly” 46/1992, s. 434—446.

Barnes, T.D., Constantine. Dynasty, Religion and Power in the later Roman Empire, Wiley—
Blackwell 2014.

Barnes, T.D., Porphyry, Against the Christians: Date and Attribution of Fragments, ,,The
Journal of Theological Studies” 24/1973, s. 424-442.

Beall, S.M., Civilis Eruditio: Style and Content in the , Attic Nights” of Aulus Gellius,
Berkeley 1988.

Benko, S., Virgil’s Fourth Eclogue in Christian Interpretation, w: Aufstieg und Niedergang
der romischen Welt (ANRW)/Rise and Decline of the Roman World, Berlin—Boston, 2016, s.
646-705.

Biatostocki, J., Homo creator. Poglgdy na boskq moc artysty okoto 1500 r., w: Kultura
Sredniowieczna i staropolska, red. D. Gawinowa, H. Koczerska, Warszawa 1991, s. 25-30.

Biondi, B., 1l diritto romano cristiano. Vol. II: La giustizia le persone, Milano 1952—-1954.

Birzer, B.J., Beyond Tenebrae. Christian Humanism in the Twilight of the West, New York
2019.

Bizzocchi, R., Church, Religion, and State in the Early Modern Period, ,,The Journal of
Modern History” 63/1995, s. 152—165.

Blumenberg, H., Paradygmaty dla metaforologii, przet. B. Baran, Warszawa 2017.
Blumenberg, H., Praca nad mitem, przet. M. Herer, Z. Zwolinski, K. Najdek, Warszawa 2009.

Bourne, E., The Messianic Prophecy in Vergil’s Fourth Eclogue, ,,The Classical Journal” 11
(7)/2016, s. 390-400.

Brandt, S., Uber die dualistischen Zuscitze und Kaiseranreden bei Lactantius, Wien 1889.

Brown, P., Cialo i spoleczenstwo. Mezczyzni, kobiety i abstynencja seksualna we wczesnym
chrzescijanstwie, przel. 1. Kania, Krakow 2023.

Bryce, J., Bibliography of Lactantius. Part II. Early Editions to 1700, Northfield 2019.

Bullough, D.A., Alcuin’s Cultural Influence: The Evidence of the Manuscripts, w: Alcuin of
York: Scholar at the Carolingian Court, red. L.A.J.R. Houwen, A.A. MacDonald, Groningen
1998, s. 1-26.

Burckhardt, J., Kultura odrodzenia we Wtoszech, przet. M. Kreczowska, Warszawa 1961.

Burkitt, F.C., Review of The Decretum Gelasianum, ,,Journal of Theological Studies” 14/1913,
s. 469-471.

Burliga, B., Polemika i retorvka w dialogu Minucjusza Feliksa "Oktawiusz", ,,Studia
Elblaskie” 10/2009, s. 403—411.

288



Burnell, P.J., The Status of Politics in St. Augustines ,,City of God", ,,History of Political
Thought” 13 (1)/1992, s. 13-29.

Burton, H.F., The Worship of the Roman Emperors, ,,Biblical World” 40 (2)/1912, s. 80-91.

Cain, A., Gregory of Elvira, Lactantius, and the Reception of the De ira Dei, ,, Vigiliae
Christianae” 64 (2)/2010, s. 109-114.

Cherchi, P., The Inventors of Things in Boccaccio’s De genealogia deorum gentilium, w:
Petrarch and Boccaccio: The Unity of Knowledge in the Pre-Modern World, red. 1. Candido,
Berlin—Boston 2018, s. 244-269.

Chlewicka, A., Teologia polityczna Cycerona, ,,Symbolae Philologorum Posnaniensium
Graecae et Latinae™ 25 (1)/2015, s. 33-54.

Chtedowski, K., Dwor w Ferrarze, Warszawa 1958.
Cichocki, M., Poczgtek konca historii. Tradycje polityczne w XIX wieku, Warszawa 2021.

Clackson, J., Latinitas, EAAnviouog and Standard Languages, ,,Studi e Saggi Linguistici” 53
(2)/2015, s. 309-330.

Cladis, M., Religion, Secularism, and Democratic Culture, ,,The Good Society” 19 (2)/2010,
s. 22-29.

Clausen, W., Virgil s messianic Eclogue, w: Poetry and Prophecy. the beginnings of a literary
tradition, red. J.L. Kugel, New York 1950, s. 65-74.

Cochrane, C.N., Chrzescijanstwo i kultura antyczna, przet. G. Pianko, Warszawa 1960.
Coleman, A.P., Lactantius the theologian, New York 2017.

Compagnoni, F., Prawa czlowieka. Geneza, historia i zaangazowanie chrzescijanskie,
Krakéw 2000.

Curtius, E. R., Literatura europejska i tacinskie sredniowiecze, przet. A. Borowski, Krakéw
1997.

Cytowska, M., Szelest, H., Literatura rzymska: okres cesarstwa: autorzy chrzescijanscy,
Warszawa 1994.

Czuj, J., Wstep, w: Laktancjusz Pisma wybrane, Poznan 1933, s. 7-24.

d’Argonne, N., Mélanges d’histoire et le littérature, recueillis par M. de Vigneul-Marville, t.
2, Paris 1700.

Dabkowska-Kujko, J., Jezuicka paideia, w: Humanitas i christianitas w kulturze polskiej, red.
M. Hanusiewicz-Lavallee, Warszawa 2009, s. 156.

Dabkowska-Kujko, J., Justus Lipsjusz i dawne przekiady jego dziet na jezyk polski, Lublin
2010.

289



Dabkowska-Kujko, J., Justus Lipsjusz i poczqtki europejskiego neostoicyzmu w zwierciadle
polskiej prozy, Humanitas. Projekty antropologii humanistycznej Czes¢ druga inspiracje
filozoficzne projektow antropologicznych, Warszawa 2009-2010, s. 203-228.

de Poorter, A., Le traité Eruditio regum et principum de Guibert de Tournai, O.F.M, Louvain
1914.

Delsol, C., Koniec swiata chrzescijanskiego, przet. P. Napiwodzki, Warszawa 2023.

Demacopoulos, G.E., Constantine, Ambrose, and the Morality of War: How Ambrose of Milan
Challenged the Imperial Discourse on War and Violence, w: Orthodox Christian Perspectives
on War, red. P.T. Hamalis, V.A. Karras, 2017, s. 159-194.

Debinski, A., Problematyka prawna w Divinae institutiones Laktancjusza, ,,Roczniki Nauk
Prawnych” 7/1997, s. 139-151.

Dibon, D., Communication in the Respublica literaria in the 17th Century, ,Res Publica
Litterarum™ 1/1978, s. 108-117.

Dickiens, A.G., The Age of Humanism and Reformation. Europe in the Fourteenth, Fifteenth
and Sixteenth Centuries, London 1977.

Digeser, E.D., Persecution and the Art of Writing between the Lines: De vita beata,
Lactantius, and the Great Persecution, ,,Revue belge de Philologie et d’Histoire” 92/2014, s.
167-185.

Digeser, E.D., The making of a Christian Empire. Lactantius and Rome, London 2000.
Dizerga, G., Pagans and Christians: The Personal Spiritual Experience, St. Paul, 2001.
Domanski, J., ,, Scholastyczne” i ,, humanistyczne” pojecie filozofii, Kety 2005.

Domanski, J., Erazm i filozofia. Studium o koncepcji filozofii Erazma z Rotterdamu, Wroctaw
1973.

Domanski, J., O dwu Cyceronskich znaczeniach humanitas jako ,, cztowieczenstwa
kwalifikowanego”, w: Wielkos¢ i pigkno filozofii, red. J. Lipiec, Krakéw 2003, s. 157-168.

Domanski, J., Paideia Platona i humanitas Cycerona. Perspektywa antropologiczna, w:
Humanitas. Projekty antropologii humanistycznej. Czes¢ pierwsza, paradygmaty — tradycje —
profile historyczne, red. A. Nowicka-Jezowa, s. 137-163.

Domanski, J., Patrystyczne postawy wobec dziedzictwa antycznego, ,ldea. Studia nad
strukturg i rozwojem pojec” 5/1992, s. 7-27.

Domanski, J., Tekst jako uobecnienie, Kety 2002.
Domanski, J., Wyktady o humanizmie, Warszawa 2020.

Domanski, J., Z dawnych rozwazan o marnosci i pogardzie Swiata oraz nedzy i godnosci
cztowieka, Warszawa 1997.

290



Drake, H., The emperor as a 'Man of God': The impact of Constantine the great's: Conversion
on roman ideas of kingship, ,Historia” 35 (1)/2016, s. 1-17.

Draczkowski, F., Patrologia, Pelplin—Lublin 1998.

Duby, G., The Culture of the Knightly Class: Audience and Patronage, w: Renaissance and
Renewal in the Twelfth Century, red. R.L. Benson, G. Constable, C.D. Lanharn, Cambridge ,
Mass. 1982, s. 248-262.

Diirtisken, C., The meaning of Antiquity: Septem Liberales Artes, ,,Symbolae Philologorum
Posnaniensium Graecae et Latinae” 38 (2)/2018, s. 65-75.

Edwards, M.J., On the Platonic Schooling of Justin Martyr, ,,The Jurnal of Theological
Studies” 42/1991, s. 17-34.

Eisner, M., In the Labyrinth of the Library: Petrarch’s Cicero, Dantes Virgil, and the
Historiography of the Renaissance, ,,Renaissance Quarterly” 67 (3)/2014 , s. 755-790.

Facca, D., Wstep, w: G.P. della Mirandola, Oratio de hominis dignitate, Mowa o godnosci
cztowieka, przet. Z. Nerczuk, M. Olszewski, Warszawa 2010, s. 7-30.

Feld, M.D., The Sibyls of Subiaco: Sweynheym and Pannartz and the 'Editio Princeps' of
Lactantius, w: Renaissance Studies in Honor of Craig Hugh Smyth, red. A. Morrogh,
Florence, 1985, s. 301-14.

Fiori, R., The vir bonus in Cicero's de officiis: Greek philosophy and Roman legal science, w:
Aequum lus, red. A. M. Shirvindt, Moskwa 2014, s. 187-202.

Fontaine, J., Chrzescijanska literatura tlacinska. Rys historyczny, przet. J. Stomka, Tarnow
1997.

Fox, R.L., Pagans and Christians, New York 2006.
Franciscus, Fratelli tutti 265:

https://www.vatican.va/content/francesco/la/encyclicals/documents/papa-

francesco_ 20201003 _enciclica-fratelli-tutti.html [dostep: 11.09.2025].

Fredouille, J.-C., Tertullien et la conversion de la culture antique, Paris 1972.

Fulinska, A., Renesansowa aemulatio: alegacja czy interseksualnos¢?, ,,Teksty Drugie”
4/1997, s. 5-25.

Gaj, B., Cyceron — nauczyciel slgskiej miodziezy : dydaktyzm w retoryce, czyli o
wykorzystaniu retoryki cyceronskiej na przykladzie slgskich gimnazjow humanistycznych od
XVI do XVIII w., ,,Symbolae Philologorum Posnaniensium Graecae et Latine” 19/2009, s.
363-374.

Gaj, B., Tradycje retoryczne na dawnym Slgsku (XVI-XVIII wiek), Katowice—Opole 2007.

291



Garin, E., La ,,dignitas hominis” e la letteratura patristica, ,,La Rinascita. Rivista del Centro
Nazionale di Studi sul Rinascimento” 1/1938, 4, s. 1-50.

Gasti, F., L’'immagine della Fenice fra ,,scienza” e simbologia antica, ,,Eruditio Antiqua”
10/2018, s. 1-23.

Gieben, S., Four Chapters on Philosophical Errors from the Rudimentum Doctrinae of
Gilbert of Tournai O. Min. (died 1284), ,,Vivarium” 1/1963, s. 141-164.

Gilson, E E., Metamorfozy Parstwa Bozego, przet. A. Kurys, Warszawa 2020.

Gilson, E., Filozofia sredniowieczna a humanizm, w: Heloiza i Abelard. Sredniowieczne
poczqtki humanizmu, przet. A. Podsiad, Warszawa 1956, s. 276-296.

Gilson, E., Historia filozofii chrzescijariskiej w wiekach Srednich, przet. S. Zalewski,
Warszawa 1987.

Giustiniani, V. R., Homo, humanus and meaning of ‘humanism, ,Journal of the History of
Ideas” 46/1985, s. 167-195.

Gothofredus, J., Codex Theodosianus, t. 111, Lipsiae, 1738.

Graciotti, S., Polska humanistyczna i europejska Respublica Litterarum, w: Humanitas.
Projekty antropologii humanistycznej. Czes¢ pierwsza, paradygmaty — tradycje — profile
historyczne, red. A. Nowicka-Jezowa, Warszawa 2009-2010, s. 253-284.

Grafton, A., Worlds made by words: scholarship and community in the Modern West,
Cambridge 2009.

Granat, W., Fenomen cztowieka. U podstaw humanizmu chrzescijanskiego, Lublin 2007.

Grant, R.M., Religion and Politics at the Council at Nicaea, ,,The Journal of Religion”
55(1)/1975,s. 1-12.

Grendler, P., The Concept of Humanist in Cinquecento Italy, w: Renaissance Studies in Honor
of Hans Baron, red. A. Molho, J. Tedeschi, Firenze 1971, s. 453-459.

Guerro van der Meijden, J., Czlowiek jako maly swiat: Grzegorz z Nyssy, Filon z Aleksandrii,
Nemezjusz z Emezy, Edyta Stein. Czy mikrokosmicznos¢ uchybia godnosci czlowieka?, w;
Edyta Stein: fenomenologia getynsko-monachijska: analizy, Wroctaw 2015, s. 13-30.

Guriewicz, A., Makrokosmos i mikrokosmos, w: tenze, Kategorie kultury sredniowiecznej,
przel. J. Dancygier, Warszawa 1976.

Hadot, P., Czym jest filozofia staroZytna?, przet. P. Domanski, Warszawa 2018.
Hadot, P., Cwiczenia duchowe i filozofia starozytna, przet. P. Domanski, Warszawa 2019.
Hagendahl, H., Latin Fathers and the Classics, Goteborg, 1958.

Halida, L., Wprowadzenie, w: Laktancjusz, Boskie pouczenia ksiggi I-111, Krakow 2022, s. 5-
-28.

292



Hall, E., Sweynheym & Pannartz and the origins of printing in Italy: German technology and
Italian humanism in Renaissance Rome, New Castle 1991.

Harnack, A., The Mission and Expansion of Christianitv in the First Three Centnries, New
York 1962.

Haskins, C.H., The Renaissance of the Twelfth Century, Cambridge 1928.
Heck, E., Constantin und Lactanz in Trier — Chronologisches, ,,Historia” 58/2009, s. 118—130.

Heck, E., Wlosok, A., Praefationis supplementum, w: L. Caelius Firmianus Lactantius,
Divinarum institutionum libri septem Fasc. 3. Libri V et V, s. LXXII-LXXXIV.

Heck, H., Die dualistischen Zusdtze und die Kaiseranreden bei Lactantius, Heidelberg 1972.
Heidegger, M., Uber den Humanismus, Frankfurt am Main 1949,

Hellmann, J., The Humanism of Jacques Maritain, w: Understanding Maritain: Philosopher
and Friend, red. D.W. Hudson, M.J. Mancini, Macon 1987, s. 117-131.

Herder, J.G., Briefe zur Beforderung der Humanitdt, w: Geschichtsphilosophie Werke,
Miinchen 1953.

Hoftner, M., Dusza i ciato w antropologii Grzegorza z Nyssy, ,,Studia Religiologica” 39/2006,
s. 81-100.

Homa, K., Arnobiusz. Afrykanski orator, Krakow 2017.

Humanitas. Projekty antropologii humanistycznej, red. A. Nowicka-Jezowa, Warszawa 2009—
2010.

Ingremeau, C., Les Institutions Divines de Lactance: une composition architecturale, ,,Vita
Latina” 132/1993, s. 33—40.

Jaczynowska, M., Religie Swiata rzymskiego, Warszawa 1990.
Jaeger, W., humanizm i teologia, przel. S. Zalewski, Warszawa 1957.
Jaeger, W., Paideia, przet. H. Bednarek, M. Plezia, Warszawa 2001.

Jankowski, A., W sprawie rzekomego mesjanizmu 1V ekologii Wergiliusza, ,,Ruch Biblijny 1
Liturgiczny” 15/1962, s. 271-362.

Jesiotr, M., Wstep, w: Laktancjusz, O Bozym dziele stworzenia, Warszawa 2019, s. 7-34.

Joannes PPP. XXIII, Pacem in terris I, ,
https://www.vatican.va/content/johnxxiii/la/encyclicals/documents/hf j-

xxiii_enc_11041963 pacem.html., [dostep: 11.09.2025].

Johnston, P.A., Vergil’s Conception of Saturnus: , California Studies in Classical Antiquity”
10/1977, s. 57-70.

293



Jones, C.P., Between Pagan and Christian, Cambridge 2014.

Jones, L.W., The Influence of Cassiodorus on Mediaeval Culture, ,,Speculum” 20 (4)/1945, s.
433442,

Jonca, M., Parricidium w prawie rzymskim, Lublin 2008.

Kalinowski, Z., Chrzescijanska bazylika rzymska — kontynuacja czy innowacja?, ,,Vox
Patrum” 35/2015, s. 189-203.

Kartowicz, D., Arcyparadoks smierci, Warszawa 2021.

Kartowicz, D., Sokrates i inni swiegci. O postawie starozytnych chrzescijan wobec rozumu i
filozofii, Warszawa 2020.

Kashchuk, O., The attitude of the pro-Arian bishops towards the emperor in the period of
reception of the Nicene Christology (325-381), ,,Vox Patrum” 34 (61)/2014, s. 137-155.

Kawyn, S., Renesans i humanizm, Lublin 1947.

Kimsza, R., I wszystko, co stworzyt Bog byto piekne... teologia piekna, ,,Rocznik Teologii
Katolickiej” 3/2004, s. 105—111.

Koch, H., Zu Arnobius und Lactantius, ,,Philologus” 80/1925, s. 467-472.

Kotakowski, L., Erazm i jego Bog, w: Erazm z Rotterdamu, Podrecznik Zotnierza
chrystusowego, przet. J. Domanski, Warszawa 1965, s. VII-XVIII.

Kolodziejczak, W., Jacques Maritain — u zZrodel wspotczesnych koncepcji praw czlowieka,
»dtudenckie Zeszyty Naukowe” 17 (26)/2015, s. 17-25.

Kowalczyk, S., Jacques Maritain — filozofia dla trzeciego tysigclecia, ,,Ethos” 13 (/1-
2)/(2000), s. 229-238.

Kowalewska, M., Cztowiek jako mikrokosmos, [w:] Bog — Kosmos — Czlowiek w tworczosci
Hildegardy z Bingen, Lublin 2007, s. 165—173.

Kragelund, P., Dreams, Religion and Politics in Republican Rome, ,,Historia: Zeitschrift fiir
Alte Geschichte” 50 (1)/1974, s. 53-95.

Krebsius, A., De stilo Lactantii, Halae 1706.
Kristeller, P.O., Humanizm i filozofia, Warszawa 1985.

Kristeller, P.O., Ruch humanistyczny, w: Humanizm i filozofia, przet. G. Blachowicz,
Warszawa 1985, s. 13-35.

Kubiaczyk, M.A., The Idea of the Golden Age and Ludi Saeculares in Ancient Rome, ,,Studia
Europaea Gnesnensia” 13/2016, s. 393—-401.

Kucz, A., Umbra Veri, Katowice 2012.

Kupiszewski, H., Humanitas a prawo rzymskie, ,,Prawo Kanoniczne” 20/1977, s. 277-294.

294



Kurdziatek, M., Sredniowieczne doktryny o czlowieku jako mikrokosmosie, w: Sredniowiecze

w poszukiwaniu rownowagi miedzy arystotelizmem a platonizmem, red. M. Kurdziatek,
Lublin 1996, s. 271-310.

Kurowicki, J., Czlowiek jako dzieto sztuki, Bog jako artysta. Uwagi nad teologiq sztuki
Laktancjusza w traktacie De opificio Dei, w: Szkice o antyku, vol. VIII: Sztuka [w] antyku.

Interpretacje i realizacje motywow antycznych na przestrzeni wiekow, Katowice 2023, s. 33—
38.

Kurylowicz, M., Aequitas i iustitia w rzymskiej praktyce prawnej, ,,Annales Universitatis
Mariae Curie-Sktodowska” 56 (1)/2019, s. 173—188.

Kurytowicz, M., Wokot pojecia aequitas w prawie rzymskim, ,,Studia Iuridica Lublinensia”
15/2011, s. 15-27.

Laforet, J.-B., Histoire d’Alcuin, moine anglo-saxon, natif d'York, restaurateur des sciences
en Occident sous Charlemagne, Namur—Paris 1898.

Legowicz, J., Historia filozofii starozytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 1973.
Lévinas, E., Humanisme de [’autre homme, Montpellier 1972.
Lewis, C.S., Odrzucony obraz, przet. W. Ostrowski, Bielsko Biata 2022.

Limberg, H., Quo iure Lactantius appelletur Cicero Christianus, Monasterii Guestfalorum
1896.

Loewe, R., The Medieval History of the Latin Vulgate, w: The Cambridge History of the
Bible, t. 2: The West from the Fathers to the Reformation, Cambridge 1969, s. 102—154.

Loffler, K., Arnold Pannartz and Konrad Sweinheim, w: Catholic Encyclopedia vol. 11XI, s.
444,

Lovin, R.W., Authority, Legitimacy and Sovereignty: Religion and Politics in the Roman
Empire before Constantine, ,,Studies in Christian Ethics” 29 (2)/2016, s. 190-203.

Lupton, J.H., 4 life of John Colet, London 1887.

Luscombe, D.E., Berengar, Defender of Peter Abelard, ,Recherches de Théologie Ancienne et
Meédiévale” 33/1966, s. 319-337.

Lyotard, J.F., Kondycja ponowoczesna. Raport o stanie wiedzy, przet. M. Kowalska, J.
Migasinski, Warszawa 1997.

Lapicki, B., Etyczna kultura starozytnego Rzymu a wczesne chrzescijanstwo, £.6dz 1958.
Lempicki, S., Renesans i humanizm w Polsce, Warszawa 1992.
Marcel, G., Les hommes contre |’humain, Paris 1951.

Mari, G., Chrzescijanstwo a humanizm. Szanse i wyzwania w zsekularyzowanej kulturze,
,Paedagogia Christiana” 39 (1)/2017, s. 11-28.

295



Maritain, J., Freedom in the Modern World, London 1935.
Maritain, J., Humanizm integralny, Warszawa 1981.

Markus, R., Augustine and Millenarianism, w: The Making of Orthodoxy: Essays in Honovr
of Henry Chadwick, red. R. Williams, Cambridge 1989, s. 220-236.

Marnoto, R., Cicero’s corpus and Petrarca’s ankle. The theory of imitatio and its practices,
,,Humanitas” 76/2020, s. 83-94.,

Marrou, H.-1., Historia wychowania w starozytnosci, przel. S. Lo$, Warszawa 1969.
Mayer, J., Humanitas bei Cicero, Freiburg 1951.;
McGuire, B.P., Jean Gerson and the Last Medieval Reformation, State College 2005.

McGuire, M.R.P., 4 New Study on the Political Réle of St. Ambrose, ,,The Catholic Historical
Review” 22 (3)/1936, s. 304-318.

Merleau-Ponty, M., Humanisme et terreur, Paris 1947.

Miduch, M., Syblilianska droga do poznania Boga. 1V ksiega sybilianska drogowskazem dla
pogan, ,x.6dzkie Studia Teologiczne” 26/2017, s. 173—181.

Milcarek, P., Otwarte okna. Szkice z kultury humanizmu katolickiego, Dgbogora 2022.

Minor Latin Poets; with Introductions and English Translations, red. J. Wight Duff, A. M.
Duff, Cambridge 1934.

Momigliano, A., How Roman Emperors became Gods, ,,American Scholar” 55 (2)/1986, s.
181-193.

Moreau, J., Lactance: De la mort des persécuteurs, Paris 1954.

Moreland, F.L., Fleischer, RM., An Introduction to Latin Literature and Style, California
1977.

Morgan, K., Myth and philosophy from the Presocratics to Plato, Cambridge 2000.
Mounier, E., Le personnalisme, Paris 1949.
Mountain, J.H.B., 4 summary of the Writings of Lactantius, London 1839.

Muckle, J.T., The Doctrine on St Gregory of Nyssa on Man as the Image of God, ,,Mediaeval
Studies” 7 /1945, s. 70-73.

Muszala, A., Ciato ludzkie w starozytnosci chrzescijanskiej, ,,Forum Teologiczne” 10/2009, s.
37-48.

Naumowicz, J., Pierwsi apologeci greccy, Krakow 2004.

Nawrot, O., Wczesne chrzescijanstwo a kwestia ucztowieczenia ptodu, ,,Przeglad Filozoficzny
— Nowa Seria” 59 (3)/2006, s. 153—168.

296



Nehring, P., Autorytet Seneki w argumentacji wczesnochrzescijanskiej, ,,Symbolae
Philologorum Posnaniensium Graecae et Latinae” 22 (2)/2012, s. 49—60.

Nicholson, O., Broadening the Roman Mind: Foreign Prophets in the Apologetic of
Lactantius, ,,Studia Patristica” t. 36/, 2001, s. 364-374.

Niethammer, F.I., Der Streit des Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie des
Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit, Jena 1808.

Noble, T.F.X., Images, Iconoclasm, and the Carolingians, Philadelphia, 2009.

Nowakowski, D., Plutarch i jego praktyczne znaczenie: bonae litterae Erazma z Rotterdamu,
»Argument” 7 (2)/2017, s. 283-297.

Nowicka-Jezowa, A., Nurty humanistyczne w kulturze polskiej, w: Humanitas. Projekty
antropologii humanistycznej. Czes¢ pierwsza, paradygmaty — tradycje — profile historyczne,
red. A. Nowicka-Jezowa, Warszawa 2009-2010, s. s. 11-135.

Nowicka-Jezowa, A., Poezja jezuicka po Sarbiewskim — zarysy drog tworczych, w: Nauka z
poezji Macieja Kazimierza Sarbiewskiego SJ, red. J. Bolewski, J.Z. Lichanski, P. Urbanski,
Warszawa 1995, s. 165-188.

Nybakken O.E., Humanitas Romana, ,Transaction and Proceedings of the American
Philological Association” 70/1939, s. 396—413.

O’Donnell, J.J., Pagans: The End of Traditional Religion and the Rise of Christianity, New
York 2015.

Ochman, K., Zmierzch cywilizacji tacinskiej czy poczqtek szostego remesansu?, ,Nauka”
4/2017, s. 129-140.

Ocker, C., Unius Arbitrio Mundum Regi Necesse Est: Lactantius’ Concern for the
Preservation of Roman Society, ,,Vigiliae Christianae” 40 (4)/1986, s. 348-364.

Ogilvy, J.D.A., Books Known to the English 597—-1066, Cambridge 1967.
Okon, J., Humanizm a/i humanitas, ,,Ruch Literacki” 309 (6)/2011, s. 633—-650.

Otwinowska, B., Cyceronianizm, w: Stownik literatury staropolskiej, red. T. Michatowska,
Wroctaw 2002, s. 141-147.

Ouy, G., Discovering Gerson the Humanist: Fifty Years of Serendipity, w: A Companion to
Jean Gerson, red. B. P. McGuire, Leiden 2006, s. 79—-132.

Ozorowski, E., Personalizm chrzescijanski, ,,Rocznik Teologii Katolickiej” 4/2005, s. 7-17.

Panizza, L.A., Lorenzo Valla'’s De Vero Falsoque Bono, Lactantius and Oratorical Scepticism,
,Journal of the Warburg and Courtauld Institutes” 41/1978, s. 76—107.

Parke, H.W., Sibyls and Sibylline Prophecy in Classical Antiquity, London 1988.

297



Partyka, J., Rzeczpospolita uczonych Erazma z Rotterdamu i ,, Republica literaria” Diego de
Saavedry Fajardo: utopia i antyutopia?, ,,Teksty Drugie” 1/2015, s. 108—117.

Paulas, J., How to Read Athenaeus’ Deipnosophists, ,,The American Journal of Philology”
133(3)/2012, s. 403—439.

Pawlak, W., Z dziejow pojecia humanitas (do XVII wieku), w: Humanitas. Projekty
antropologii humanistycznej. Czes¢ pierwsza, paradygmaty — tradycje — profile historyczne,
red. A. Nowicka-Jezowa, Warszawa 20092010, s. 165-204.

Peretiatkowicz, A., Jan Jakub Rousseau filozof demokracji spotecznej, Poznan 1949.
Perrin, M., Lactance. L ouvrage du Dieu créateur, Paris 1973.

Peterson, E., Chrystus jako imperator, przet. T.M. Myskow, ,,Czterdziesci Cztery. Magazyn
Apokaliptyczny” 4/2012, 4, s. 11-21.

Peterson, E., Monoteizm jako problem polityczny, przet. J. Duraj, ,,Res Publica Nowa”, nr
20/2012, s. 61.

Pichon, R., Lactance: Etude sur le mouvement philosophique et religieux sous le régne de
Constantin, Paris 1901.

Pigtka, R., Mikro- i makrokosmos w starozytnosci — od presokratykow do Ojcow Kosciola, w:
Makrokosmos versus mikrokosmos, red. A Magowska, Poznan 2009, s. 38—48.

Pinel, C.P., The Survival of the Classical Idea of Justice in Lactantius’ Work, ,Studia
Patristica”, t. LXXX80 (6)/2017, red. M. Vinzent, Leuven—Paris—Bristol 2017 s. 173—-182.

Pinel, C.P., The Ulpianian Libri ad edictum on the Shelf of Legal Books in Lactantius’
Library? The Evidence of lus fraternitatis, ,,Studia Patristica”, 127 (24)/2019t. CXXVII , s.
205.(24), Oxford 2019.

Polichetti, A., Le ,, historiae” di Orosio e la ,, storiografia ecclesiastica” occidentale (311-417
d.C.), Napoli 2000.

Pomaro, G., Fila travesariane. I codici di Lattanzio, w: Ambrogio Traversari nel VI
centenario della nascita. Convegno Internazionale di Studi (Camaldoli — Firenze, 15—-18
settembre 1986) red., L.S. Olschki, Firenze 1988, s. 235-285.

Possenti, V., Filozofia jako ,,praeparatio evangelica”, ,,Cztowiek w Kulturze” 13/2000, s.
51-97.

Powell, C.E., The Identity of the ‘Restrainer’in 2 Thessalonians 2:6—7, ,Bibliotheca Sacra”
154154 (616)/1997, s. 320-332.

Powell, J.G.F., Ciceros style, w: The Cambridge Companion to Cicero, red. C. Steel,
Cambridge 2013, s. 41-72.

Protasi, S., Teaching Ancient Women Philosophers: A Case Study, ,, Feminist Philosophy
Quarterly” 6 (3)/2020, s. 1-26.

298



Puntambekar, S.V., St. Augustine and His Predecessors (Founders of Medieval Political
Thought), ,,The Indian Journal of Political Science” 5 (2)/1943, s. 107-138.

Rahner, H., Kosciol i panstwo we wczesnym chrzescijanstwie, przet. M. Radozycka, J.
Radozycki, Warszawa 1986.

Rawson, E., Religion and Politics in the Late Second Century B. C. at Rome, ,,Pheonix” 28
(2)/1974, 5.193-212.

Reale, G., Historia filozofii starozytnej — IIl systemy epoki hellenistycznej, przet. E.L
Zielinski, Lublin 1999.

Reale, G., Historia filozofii starozytnej, t. IV: Systemy epoki Cesarstwa, przet. E. 1. Zielinski,
Lublin 1999.

Reckford, K.J., Some Appearances of the Golden Age, ,,The Classical Journal” 54/1958, s.
79-87.

Rees, B.R., Pelagius: A Reluctant Heretic, Woodbridge 1988.

Regoliosi, M., Umanesimo lombardo: la polemica tra Lorenzo Valla e Antonio da Rho, Pisa
1983.

Rico, C., La sixieme renaissance, tekst nieopublikowany, w:
https://www.academia.edu/15567341/La_sixi%C3%A8me_renaissance [dostep: 11.12.2023].

Robichaud, D.J.-J., Tearing Plato to Pieces: Gianfrancesco Pico della Mirandola and
Marsilio Ficino on the History of Platonism, ,Renaissance and Reformation” 42 (4)/2020,
s.103-133.

Roots, P.A., The opificio Dei: The workmanship of God and Lactantius, ,,Classical Quarterly”
37/1987, s. 466-486.

Ross, J.W., Tacitus and Bracciolini. The Annals Forged in the XVth Century, London 1878.
Rudman, S., Concepts of Person and Christian Ethics, Cambridge 1997.

Rutheford, D., Lactantius Philosophus? Reading, Misreading, and Exploiting Lactantius from
Antiquity to the Early Renaissance, w: Essays in Renaissance Thought and Letters, red. A.
Frazier, P. Nold, Tempe 2015, s. 446—491.

Rutherford, D., Introduction w: A. Da Rho, Three Dialogues Against Lactantius — Dialogi
Tres in Lactentium, Leiden 2023, s. 1-58.

Sadowski, M., Personalizm chrzescijanski Jacques’a Maritain’a jako fundament koncepcji
godnosci cztowieka, w: Pozytywizm prawniczy i szkota prawa natury: tradycje sporu i jego
wspotczesne implikacje, red. P. Kaczmarek, £.. Machaj, Wroctaw 2010, s. 36—43.

Sajdak, J., Wstep, w: Tertulian, Apologetyk, Poznan 1947, s. LXVII-LXXVII.

Salij, J., Religijne refleksje na temat kary smierci, ,,Wiez” 12/1974, s. 38-46.

299



Satterfield, S., The Prodigies of 17 B.C.E. and the Ludi Saeculares, ,,TAPA” 146/2016, s.
325-348.

Sawicka, J., Feniks. Chrzescijanska interpretacja mitu u Laktancjusza, Warszawa 2000.

Schadewaldt, W., ,, Humanitas Romana”, w: Aufstieg und Niedergang der Romischen Welt, t.
1, cz. 4, Berlin—New York 1973, s. 43-62.

Sharp, M.T., Divination and Philosophy in the Letters of Paul, Edinburgh 2023.
Sider, R.D.S., Ancient Rhetoric and the Art of Tertullian, Oxford 1971.

Simon, M., Cywilizacja wczesnego chrzescijanstwa I-1V w., przet. E. Bagkowska, Warszawa
1981.

Sinko, T., Od filantropii do humanitaryzmu i humanizmu, Warszawa 1960.

Smith, W.S., The Narrative Voice in Apuleius’ Metamorphoses, , Transactions and
Proceedings of the American Philological Association” 103/1972, s. 513-534.

Strzelecka, M.K., Teologia sztuki sakralnej, ,,Studia Theologica Varsaviensia” 6 (2)/1968, s.
51-67.

Summers, W.C., The Silver Age of Latin Literature; from Tiberius to Trajan, London 1920.
Swierzawski, S., Dzieje europejskiej filozofii klasycznej, Warszawa—Wroctaw 2000.

Swift, L.J., Arnobius and Lactantius: Two Views of the Pagan Poets, , Transactions and
Proceedings of the American Philological Association” 96/1965, s. 439-448.

Szestow, L., Ateny i Jerozolima, przet. C. Wodzinski, Krakéw 1993.
Slezinska, A., Dwie drogi antycznej paidei, ,;JKonteksty Kultury” 10 (1-2)/2013, s. 227-239.

Tatarkiewicz, W., Historia filozofii, t. 1: filozofia staroZytna i sredniowieczna, Warszawa
1978.

Taylor, C., Zrédla podmiotowisci. Narodziny tozsamosci nowoczesnej, przet. M.
Gruszezynski, O. Latek, A. Lipszyc, A. Michalak, A. Rostkowska, M. Rychter, £.. Sommer,
Warszawa 2010.

Taylor, Q.P., The Augustinian Political Thought: A Revisionist View , ,, Augustiniana” 48
(3/4)/1998, s. 287-303.

Tichy, R., Filozofia jako ¢wiczenie duchowe w Sredniowieczu, w: Therapeia, askesis,
meditatio, red. K. Lapinski, R. Pawlik, Warszawa 2017, s. 189-217.

Toffanin, G., Storia dell’Umanesimo dal XII al. XVI secolo, Napoli 1933.

Tondera, A. Przyjaciel Prawdy Sossianusa Hieroclesa, ,Slaskie Studia Historyczno-
Teologiczne™ 46 (2)/2013, s. 303-316.

300



Treadgold, W., Renaissances Before the Renaissance: Cultural Revivals of Late Antiquity and
the Middle Ages, Stanford 1984.

Trinkhaus, C., 4 Humanist's Image of Humanism: the Integral Orations of Bartolomeo della
Fonte, ,,Studies in the Renaissance” 7/, 1960, s. 90-147.

Tuchman, B., Szalenstwo wladzy, przet. A. Michajd, M. Michajd, Wroctaw 1992.
Tuszynska-Maciejewska, K., Izokrates jako tworca parenezy w prozie greckiej, Poznan 2004.

Ugo, B.S., Poggio Bracciolini and Coluccio Salutati: The Epitaph and the 1405—-1406
Letters, w: Poggio Bracciolini and the Re(dis)covery of Antiquity: Textual and Material
Traditions, red. Roberta Ricci, Firenze 2020, s. 71-87.

Ullman, W., Sredniowieczne korzenie humanizmu, £.6dz 1985.

Vanhoutte, K., 4 heretical tale about heresy or when words do matter, ,HTS Teologiese
Studies/Theological Studies” 75(3)/2019, s. 1-8.

Vogt, J., Upadek Rzymu, przet. A. Lukaszewicz, Warszawa 1993.

Volterra, E., Intorno ad alcune costituzioni di Constantino, ,,Atti della Accademia nazionale
dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e filologiche” 13/1958, s. 61-89.

von Dobschiitz, E., Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis in
kritischem Text herausgegeben und untersucht, Leipzig 1912.

von Harnack, A., Vicarius Dei und Vicarius Christi, ,,Sitzungsberichte der Beliner Akademie
der Wissenschaften, Historisch-philosophische Klasse” 19/1927, s. 415-446.

Vukovic, M., The Library of Vivarium: Cassiodorus and the Classics, Budapest 2007.
Wagner, D.L., The Seven Liberal Arts in the Middle Ages, Bloomington 1983.

Walchus, 1.G., De Lactantio eiusdem stilo, w: Lucii Coelii sive Caecilii Lactanti Opera
Omnia, Lipsiae 1735, s. 1-64.

Wenham, G. J., Genesis 1-15, Dallas 1987.
Wetzel, J., Augustine and the Limits of Virtue, Cambridge 1992.
Winiarczyk, M., Euhemer z Messeny. Zycie i dzieto, Wroctaw 2012.

Witt, R., Medieval ,, Ars Dictaminis” and the Begining of Humanism: A New Construction of
the Problem, ,,Renaissance Quarterly” 33/1982, s. 1-35.

Wlosok, A., L. Caecilius Firmianus Lactantius, w: Handbuch der lateinischen Literatur der
Antike. Fiinfter Band: Restauration und Erneverung. Die lateinische Literatur von 284 bis
374 n. Chr, red. R. Herzog, Munich 1989, s. 375-404.

Wtodarski, M., Humanizm sSredniowieczny, w: Humanizm: historie pojecia, red. A. Borowski,
Warszawa 2009, s. 55-99.

301



Wojtczak, J., De Lactantio Ciceronis aemulo et sectatore, Warszawa 1969.

Woijtczak, J., Verba sentiendi, dicendi i opinandi w ,, Epitome Divinarum Institutionum”
Laktancjusza, ,,Roczniki Humanistyczne” 3/1996 (3), s. 179—183.

Wojtczak, J., Verba sentiendi, dicendi, opinandi w Epitome Divinaerum institutionum
Laktancjusza, ,,Roczniki Humanistyczne” 44 (3)/1996, s. 179—183.

Wojtkowska-Maksymik, M., Przedmowa, w: G. Poggio Bracciolini, Opowiesci ucieszne
(Liber facetiarum), przet. 1. GrzeSczak, Warszawa 2017, s. 17-59.

Xu, Z., Lactantius and Eusebius: Christianity and Philosophy in the Early Fourth Century,
,Open Journal of Philosophy” 13 (4)/2023, s. 646—667.

Zalewski, B., Humanitas w ustawodawstwie Konstantyna Wielkiego. Religia — Polityka —
Prawo, Lublin 2021.

Zielinski, T., Chrzescijanstwo starozytne a filozofia rzymska, Zamos$¢ 1921.

Zielinski, T., Das Austeb en des Clauselgesetzes, ,,Philologus”, Supplementband X10/1907, ,
Leipzig 1907, s. 431-464.

Zippel, G., Le Vite di Paolo Il di Gaspare da Verona e Michele Canensi, Citta di Castello
1904-1911.

302



