
W A R S Z A W A 2025 

UNIWERSYTET KARDYNAŁA STEFANA WYSZYŃSKIEGO 

W WARSZAWIE 

 

SZKOŁA DOKTORSKA UKSW 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Jan Mateusz Kurowicki 

Numer albumu: 4135 

 

 

 

LAKTANCJUSZ I ŁACIŃSKIE ŹRÓDŁA  

HUMANIZMU CHRZEŚCIJAŃSKIEGO  
 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Praca doktorska 

napisana w dyscyplinie literaturoznawstwo 

Promotor: 

dr hab. Dominika Budzanowska-Weglenda, prof. ucz. 

 



2 

 

Spis treści 
Wstęp ......................................................................................................................................... 3 

Struktura pracy ........................................................................................................................... 5 

Rozdział I – Quid sit humanitas et humanitas christiana ................................................... 10 

Humanitas ................................................................................................................................. 11 

Humanitas christiana ................................................................................................................ 34 

Podsumowanie ......................................................................................................................... 53 

Rozdział II – Laktancjusz ...................................................................................................... 57 

Vita ........................................................................................................................................... 57 

Opera ........................................................................................................................................ 72 

Podsumowanie ....................................................................................................................... 114 

Rozdział III – De Lactantii humanitate .............................................................................. 116 

Humanitas ............................................................................................................................... 116 

Vera sapientia ......................................................................................................................... 124 

Vera religio ............................................................................................................................. 132 

De aesthetica Lactantii ........................................................................................................... 137 

De Lactantio Ciceronis aemulo eiusque stilo ......................................................................... 150 

Cum Cicerone loqui ............................................................................................................... 158 

Podsumowanie ....................................................................................................................... 162 

Rozdział IV Humanitas christiana – Christianitas ........................................................... 165 

Res gestae humani generis ..................................................................................................... 165 

De Constantino Lactantioque ................................................................................................. 173 

Ius et lex Dei .......................................................................................................................... 187 

Podsumowanie ....................................................................................................................... 205 

Rozdział V – Auctoritas Lactantii ....................................................................................... 206 

Starożytność ........................................................................................................................... 206 

Średniowiecze ........................................................................................................................ 220 

Renesans ................................................................................................................................. 233 

Podsumowanie ....................................................................................................................... 274 

Zakończenie .......................................................................................................................... 277 

Bibliografia ........................................................................................................................... 281 

Źródła ..................................................................................................................................... 281 

Opracowania ........................................................................................................................... 287 

 



3 

 

 

Wstęp 

 

Pytanie o źródła jest w nauce zawsze uzasadnione, zwłaszcza zaś wtedy, gdy 

opracowywane dotyczy pojęć powszechnie wykorzystywanych nie tylko w badaniach 

naukowych, lecz także w języku codziennym. Tak właśnie rzecz się ma w przypadku pojęcia 

humanizmu, którego intuicyjne zrozumienie nie wydaje się z pozoru niczym 

skomplikowanym, zwłaszcza dla ludzi urodzonych i, co ważniejsze, wychowanych w świecie 

szeroko pojętego Zachodu. Podobnie jak termin „kultura”, również humanizm doczekał się 

wielu prób zdefiniowania, opisania swej historii oraz wskazania jego znaczenia i aktualności 

dla czasów współczesnych. Niniejsze studium nie różni się pod tym względem od 

wcześniejszych badań, jednak – idąc za wskazaniami wielkich interpretatorów tej tradycji – 

stawia sobie za cel odnalezienie źródłowego sensu humanizmu w nurcie zachodniego 

chrześcijaństwa. Za najwłaściwsze uznano zawężenie poszukiwań zarówno do 

najwcześniejszych czasów, jak i do możliwie najbogatszego materiału literackiego 

potrzebnego do badań. Wybór padł na północnoafrykańskiego autora z przełomu III i IV 

wieku, Lucjusza Cecyliusza Firmianusa Laktancjusza. Decyzja ta, choć podyktowana także 

osobistą sympatią, znajduje uzasadnienie w wyjątkowej roli, jaką jego pisma odegrały w 

kształtowaniu chrześcijańskiego humanizmu oraz w dziejach łacińskiej literatury 

apologetycznej.  

Wraz z podjęciem wstępnych badań poprzedzających wnikliwą pracę nad materiałem 

źródłowym natrafiono na istotny brak całościowych opracowań nie tyle myśli, ile wręcz całej 

twórczości Laktancjusza w języku polskim. Nie stanowiło to przeszkody w wypełnieniu tej 

luki, zważywszy na dostęp do kilku już klasycznych pozycji podejmujących to zagadnienie w 

literaturze międzynarodowej. W toku zbierania materiałów i wyczerpującej kwerendy 

natrafiono na powtarzający się niekiedy w literaturze przedmiotu trop dotyczący 

szczególnego rysu myśli Laktancjusza i jej protorenesansowego znaczenia. Najczęściej 

jednak owa sugestia przybierała formę jedynie zasygnalizowania problemu, nie zaś 

pogłębionego studium. Wiele dostępnych opracowań dotyczących starożytnego pochodzenia 

chrześcijańskiego humanizmu nie wspomina wcale o postaci Laktancjusza, wskazując raczej 

na zalążki tej idei u późniejszych łacińskich autorów, takich jak Augustyn czy Hieronim. Już 

na samym początku badań uznano ów fakt za okoliczność sprzyjającą, gdyż sygnalizowana 



4 

 

przez badaczy uwaga na temat roli humanitas w pismach Laktancjusza, przy jednoczesnym 

braku jej opracowania, rodziła konieczność uzupełnienia badań o ten brakujący element. 

Kiedy rozpoczęto pierwsze prace nad dysertacją w połowie 2021 roku, oprócz 

rozproszonych informacji o twórczości Laktancjusza zawartych w opracowaniach 

poświęconych starożytnej literaturze chrześcijańskiej, w zasobach polskojęzycznych dostępne 

były jedynie tłumaczenia dzieł De mortibus persecutorum, Epitome i De Ira Dei, wydane 

w ramach Pism wybranych z 1933 roku w przekładzie ks. Jana Czuja. Do tego dochodziło 

kilka przekładów poetyckich poematu De ave phoenice z XX wieku oraz tłumaczenie De 

opificio Dei, opatrzone wstępem i komentarzem Małgorzaty Jesiotr z 2019 roku. 

Najważniejsze dzieło Laktancjusza, Divinae institutiones, pozostawało jednak wciąż nieznane 

polskiemu czytelnikowi. Nowy etap w polskich badaniach rozpoczął się kilka miesięcy 

później, na przełomie 2021 i 2022 roku, gdy nakładem Wydawnictwa UMCS ukazał się tekst 

Bartosza Zalewskiego pt. Humanitas w ustawodawstwie Konstantyna Wielkiego. Religia – 

polityka – prawo. Jeden z rozdziałów tego dzieła, poświęcony wpływowi myśli Laktancjusza 

i Euzebiusza z Cezarei na politykę religijną cesarza Konstantyna Wielkiego, potwierdził 

ostatecznie słuszność przyjętego kierunku niniejszych badań. W ciągu następnego roku 

ukazały się dwa tłumaczenia pierwszych trzech ksiąg Divinae institutiones: pierwsze, 

przygotowane przez Łukasza Halidę i wydane pod koniec 2022 roku przez Instytut Języka 

Polskiego Polskiej Akademii Nauk pod tytułem Boskie pouczenia (Divinae institutiones), 

Księgi I–III; oraz drugie, opublikowane na początku 2023 roku przez wybitnego znawcę 

zagadnienia, Jerzego Wojtczaka-Szyszkowskiego, pod tytułem Podstawy nauki Bożej. Księgi 

I–III, które ukazało się w tomie LXXXIII serii Pisma Starochrześcijańskich Pisarzy. W 2024 

roku pojawiły się natomiast dwa przekłady popularyzatorskie, pozbawione aparatu 

naukowego. Pierwszy, przygotowany przez Henryka Pietruszczaka, obejmował trzy dzieła 

znane ze zbioru ks. Jana Czuja, choć tytuł opracowania – O śmierci prześladowców – 

sugerował, iż zawiera ono jedynie tekst De mortibus persecutorum. Druga pozycja, pt. O 

fałszywym kulcie bogów, przygotowana przez Piotra Kalinowskiego, była w istocie 

niezależnym tłumaczeniem pierwszej księgi Divinae institutiones, przy czym podstawą 

przekładu nie był tekst łaciński, lecz angielska wersja Williama Fletchera z 1886 roku. 

W badaniach światowych w tym okresie ukazały się co najmniej dwie warte 

odnotowania publikacje. Pierwszą z nich jest tłumaczenie i opracowanie piętnastowiecznego 

traktatu Dialogi tres in Lactentium, autorstwa Antonie da Rho, wydane w oficynie Brill 

wiosną 2023 roku. Było to pierwsze na świecie wydanie krytyczne tego tekstu i odsłoniło 



5 

 

badaczom niemal zupełnie nieznane dotąd wątki recepcji myśli Laktancjusza w dobie 

renesansu. Autorem monumentalnej, liczącej ponad dziewięćset stron publikacji jest David 

Rutherford, który już w 2015 roku zaprezentował część swoich badań w książce 

zatytułowanej Lactantius Philosophus? Reading, Misreading, and Exploiting Lactantius from 

Antiquity to the Early Renaissance. Ostatnią pracą, świadczącą o niespodziewanym, lecz 

potrzebnym zainteresowaniu myślą Laktancjusza, jest opublikowana w czerwcu 2025 roku w 

Oksfordzie książka Jasona M. Gehrkego Roman Virtue in the Early Christian Thought of 

Lactantius1, podejmująca zagadnienie innowacyjności recepcji kategorii rzymskiej filozofii w 

pismach afrykańskiego autora. Wszystkie te publikacje, wydane w ciągu zaledwie kilku lat, 

potwierdziły ostatecznie, że ponowne przyjrzenie się pismom Laktancjusza może być czymś 

więcej niż zwykłą pracą historyczno-literacką omawiającą nieznaczny wycinek myśli 

chrześcijańskiej, która – jak niesłusznie utrzymywało wielu badaczy – pozostawała bez 

większego wpływu na całokształt filozofii i literatury kościelnej. 

 

Struktura pracy 

Rozdział pierwszy stanowi teoretyczno-metodologiczny fundament pracy, mający na 

celu zdefiniowanie i doprecyzowanie dwóch kluczowych dla dysertacji pojęć: humanitas oraz 

humanitas christiana. Punktem wyjścia jest obserwacja, iż humanizm należy do najbardziej 

wieloznacznych terminów w dziejach refleksji o człowieku, co prowadzi do licznych 

nieporozumień zarówno w języku potocznym, jak i naukowym. W celu uniknięcia tych 

niejasności praca zawęża i konkretyzuje pole badawcze, bez aspiracji do całościowego ujęcia 

historii humanizmu. Głównym zamysłem było natomiast wykazanie powtarzających się cech 

charakteryzujących różne historyczne przejawy humanizmu w kulturze europejskiej, pomimo 

ich różnorodności i odmiennych rodowodów intelektualnych. 

Dla zrozumienia źródłowej idei ważne jest łacińskie pojęcie humanitas. Choć jest ono 

zakorzenione w ściśle rzymskiej tradycji, czerpie z dwóch greckich terminów: παιδεία 

(paideia) i φιλανθρωπία (philanthropia). Pierwsze z nich odnosi się do intelektualnego i 

duchowego kształcenia człowieka, mającego na celu jego integralny rozwój i przygotowanie 

do życia we wspólnocie. Model ten, zapoczątkowany u Homera i następnie przekształcony 

przez filozofów greckich, kładł nacisk na formację retoryczno-filozoficzną, mającą 

zastosowanie zarówno polityczne, jak i indywidualne. Drugi termin, φιλανθρωπία, wskazuje 

 
1 Tekst ten nie został już uwzględniony w niniejszej pracy. 



6 

 

na moralny wymiar humanizmu – życzliwość, sprawiedliwość i miłość wobec rodzaju 

ludzkiego, szczególnie podkreślane przez stoików. Syntezę tych dwóch nurtów w postaci 

dojrzałej koncepcji humanitas przedstawił Cyceron. Dla niego idea ta nie była jedynie 

postulatem antropologicznym życia zgodnego z rozumną naturą człowieka (secundum 

naturam vivere). Była to koncepcja formacji człowieka we wszystkich aspektach, mająca na 

celu wykorzenienie pierwiastka zwierzęcego i dążenie do doskonałości, a jej przejawem są 

cnoty moralne. Człowiek ukształtowany w ten sposób zdolny jest budować dojrzałą 

wspólnotę społeczną i polityczną. Humanitas jest zatem prawem i nakazem, stawianym przed 

ludźmi przez rozumną naturę. 

Na podstawie źródłowej analizy w niniejszym studium zaproponowano złożoną 

definicję humanizmu. W najogólniejszym zarysie określa się go jako projekt antropologiczny 

i cywilizacyjny, stawiający w centrum dobro oraz integralny rozwój człowieka. Filarami tej 

koncepcji są: tendencja estetyczna polegająca na utrwaleniu i przetworzeniu kanonu wzorców 

artystycznych, utworzenie modelu wychowawczego i moralnego wyznaczającego standard 

zachowań prawdziwie ludzkich oraz dążenie do stworzenia powszechnej wspólnoty 

polityczno-prawnej, w której dwa wspomniane elementy zyskują kształt systemowy. 

Humanizm w tym znaczeniu jawi się jako zespół tendencji kulturowych i cywilizacyjnych o 

ekspansywnym charakterze, a uznany przezeń model kulturowy utożsamiany jest z 

najwyższym standardem i ideałem ludzkiego życia.  

W drugiej części rozdziału analiza została przeniesiona na grunt chrześcijański 

i odniesiona do idei humanitas christiana, odznaczającej się szczególną wieloznacznością 

w literaturze przedmiotu. W różnych kontekstach historycznych humanizm chrześcijański 

bywał ujmowany w kilku zasadniczych znaczeniach: jako antykwaryczny klasycyzm, 

odznaczający się dążeniem do naśladowania wzorców antyku w sztuce, literaturze i filozofii 

chrześcijańskiej; jako imperatyw moralnej odnowy w ramach edukacji chrześcijańskiej, 

akcentujący integralny rozwój i godność osoby ludzkiej w duchu filozofii personalistycznej; 

wreszcie jako dwudziestowieczny nurt intelektualny w łonie katolicyzmu, stanowiący 

odpowiedź na polityczne totalitaryzmy i łączący myśl demokratyczną z katolicką nauką 

społeczną. 

Konkluzją rozdziału jest stwierdzenie, iż humanitas christiana to projekt 

antropologiczny uwzględniający trzy wspomniane wymiary: estetyczny, etyczny i polityczny. 

Przyjęta definicja wyznacza kierunek kolejnych rozdziałów, poświęconych szczegółowej 

analizie twórczości Laktancjusza. Wyjściową tezą pracy było przyjęcie, że myśl zawarta w 



7 

 

pismach tego konkretnego chrześcijańskiego autora może być uznana za źródło 

chrześcijańskiego humanizmu w literaturze łacińskiej. 

Drugi rozdział został poświęcony osobie Laktancjusza – jego życiu, dziełom i 

postawie intelektualnej. W części biograficznej uwzględniono i przeanalizowano aktualny 

stan badań nad starożytnym autorem oraz podjęto próbę chronologicznej rekonstrukcji jego 

życiorysu. Natomiast w części poświęconej twórczości przedstawiono literacki dorobek 

Laktancjusza i podjęto próbę odtworzenia całokształtu problematyki jego pism, łącznie z 

dziełami, które nie zachowały się do naszych czasów, takimi jak: Symposium, Ὁδοιπορικόν, 

Grammaticus czy listy autora. Omówiono także zachowane pisma Laktancjusza, w tym De 

opificio Dei, De ira Dei oraz De mortibus persecutorum. Najwięcej miejsca zajmuje jednak 

opracowanie dzieła Divinae institutiones – siedmioksięgu będącego pierwszym w literaturze 

łacińskiej systematycznym wykładem chrześcijańskiej filozofii i teologii, a zarazem obszerną 

erudycyjną polemiką z filozofią i literaturą pogańską. Wskazano na zamysł strukturalny i 

symboliczny dzieła, jego nawiązania do literackiej tradycji rzymskiej oraz aspirację do 

stworzenia pomnika literackiego, mogącego rywalizować z klasykami. Rozdział ten ukazuje 

Laktancjusza jako myśliciela łączącego retoryczny kunszt z chrześcijańską doktryną oraz 

autora dowartościowującego znaczenie kultury klasycznej w służbie nowej wiary. Wykazano, 

że jego twórczość stanowi świadectwo przełomowego momentu w dziejach literatury 

chrześcijańskiej, a sam Laktancjusz jawi się jako pierwszy chrześcijański humanista 

łacińskiego Zachodu. 

Rozdział trzeci podejmuje analizę pojęcia humanitas w pismach Laktancjusza, 

prowadząc do rekonstrukcji jego koncepcji „prawdziwego człowieczeństwa”. Zasadniczy 

nacisk położono tu na wymiar etyczny i estetyczny chrześcijańskiego humanizmu apologety, 

ze szczególnym uwzględnieniem znaczeń, jakie przypisywał on słowom humanitas i 

humanum. Podstawowym materiałem badawczym pozostaje tekst źródłowy, podczas gdy 

opracowania posłużyły jedynie jako narzędzia pomocnicze. Zrekonstruowano najważniejsze 

koncepcje jego filozofii chrześcijańskiej, wśród których nadrzędną rolę odgrywają pojęcia 

vera sapientia i vera religio, stanowiące fundament oryginalnego rozumienia chrześcijaństwa 

jako zwornika jednoczącego filozofię i religię oraz przezwyciężającego dezintegrację życia 

jednostkowego i społecznego. Chrześcijaństwo zostało tu ukazane jako filozofia par 

excellence, łącząca ludzi ze sobą i przywracająca utraconą więź z Bogiem. W dalszej części 

rozdziału podjęto również próbę rekonstrukcji teorii estetycznej Laktancjusza oraz określenia 

miejsca sztuki i literatury w jego programie chrześcijańskiej edukacji – zarówno na 



8 

 

przykładzie alegorycznej interpretacji zawartej w poemacie De ave Phoenice, jak i literackiej 

emulacji z dziedzictwem Cycerona. Wywód rozdziału zmierza do wykazania słuszności 

postawionej tezy rozprawy oraz prowadzi do konkluzji, iż koncepcja humanitas christiana 

obecna w pismach Laktancjusza przekracza ramy epoki, antycypując idee myśli 

renesansowej. 

Czwarty rozdział dotyczy zaś bezpośrednio społeczno-politycznego wymiaru 

chrześcijańskiego humanizmu Laktancjusza. Ukazano, że perspektywa ta, choć odmienna od 

wymiaru etycznego i estetycznego, ściśle się z nimi splata, prowadząc do postulatu 

odnowionej wspólnoty politycznej opartej na nauce chrześcijańskiej. Na podstawie pism 

Afrykańczyka odtworzono historiozoficzną wizję dziejów – od mitologicznego obrazu 

początków ludzkości wyrażonego poetyckim obrazem złotego wieku aż po apokaliptyczne 

proroctwo mesjańskiego królestwa na ziemi. Szczególne miejsce zajęła analiza relacji 

Laktancjusza z cesarzem Konstantynem, wykazująca, że jego twórczość miała wyraźny 

wymiar polityczny i stanowiła rodzaj ideologicznej podbudowy dla wizji chrześcijańskiego 

cesarstwa. Rozważono także zagadnienia prawa i ustroju w jego myśli, jak również 

możliwość bezpośredniego udziału w redakcji niektórych konstytucji Konstantyna. 

Kulminacyjnym punktem rozdziału stała się idea unitas humanitatis – jedności rodzaju 

ludzkiego, możliwej jedynie dzięki sprawiedliwości i wierze wcielonej w życie polityczne. U 

Laktancjusza polityka, religia i kultura tworzą nierozerwalny projekt odnowy: władca, 

wspólnota i prawo stają się narzędziami realizacji Boskiego planu. Tym samym humanitas 

christiana osiąga swój najwyższy wymiar – uniwersalny postulat cywilizacji chrześcijańskiej, 

opartej na prawdzie i sprawiedliwości. 

Ostatni, piąty rozdział traktuje o recepcji Laktancjusza i jego miejscu w tradycji 

intelektualnej Zachodu, poświęcony jest więc pytaniu o jego auctoritas. Uwzględniono 

niezwykle bogaty materiał źródłowy, od starożytności po czasy nowożytne. Niekiedy bardzo 

drobiazgowo ukazano, w jaki sposób na przestrzeni wieków czytano Laktancjusza i na co 

zwracali uwagę autorzy w tym tysiącletnim przedziale czasu. Korzystając z najnowszych 

badań nad recepcją jego twórczości we włoskim renesansie, starano się wiernie opisać 

swoisty fenomen, a nawet kult postaci Laktancjusza, wyraźnie obecny wśród autorów XV 

wieku. Za umowną, lecz naturalną cezurę uznano czas Soboru Trydenckiego, choć rozdział 

kończą dwa przykłady z najnowszej historii recepcji myśli apologety w dokumentach 

Kościoła Katolickiego. 



9 

 

Celem tego rozdziału było ostateczne potwierdzenie intuicji niniejszej rozprawy za 

pomocą niemal niezliczonych świadectw. W tym sensie ukazano, że tytułowa auctoritas 

Lactantii stanowiła trwały element kultury Zachodu, a on sam pozostaje ikoną humanizmu 

chrześcijańskiego – nie tyle jako bezbłędny teolog, ile jako mistrz słowa i pionier syntezy 

antyku z chrześcijaństwem. Humanizm chrześcijański, zapoczątkowany w jego dziełach, nie 

jawi się jako zwykły epizod w historii idei, lecz jako trwały fundament kultury, zdolny 

inspirować współczesne poszukiwania sensu człowieczeństwa, zwłaszcza w czasach kryzysu, 

gdy powraca odwieczne pytanie o to, kim jest człowiek. 

 



10 

 

Rozdział I – Quid sit humanitas et humanitas christiana 

Humanizm jest jednym z najbardziej kłopotliwych pojęć w dziejach nauk o człowieku. 

Rozpiętość jego pola znaczeniowego jest bowiem tak szeroka, że badacze, filozofowie czy 

publicyści często mają problem z uzgodnieniem wspólnej definicji, co prowadzi do licznych 

nieporozumień2. W języku codziennym wyraz ‘humanizm’ najczęściej służy opisowi ideału 

życia moralnego i społecznego, zaś humanistą określa się człowieka zajmującego się 

dyscyplinami naukowymi związanymi z literaturą, historią czy kulturą. Niekiedy pojęcie to 

stanowi rodzaj pochwały. Jak pisał Paul Oskar Kristeller: „Obecnie w dyskusjach prawie 

każdy rodzaj zainteresowania wartościami ludzkimi nazywany jest «humanistycznym» i w 

konsekwencji bardzo różnorodni myśliciele, religijni i antyreligijni, zwolennicy i przeciwnicy 

nauki, roszczą sobie prawo do tego, co stało się raczej złudnym określeniem pochwały”3. 

Innym razem termin ‘humanista’ może występować jako pobłażliwe określenie na ucznia 

nieradzącego sobie z przedmiotami ścisłymi. Problem ze zrozumieniem humanizmu pojawia 

się zatem w każdej ze sfer społecznych, gdzie pojęcie to znajduje zastosowanie. 

W niniejszej pracy podejmującej temat antycznych źródeł i rozumienia humanizmu 

chrześcijańskiego pojęcie to zostaje odpowiednio uszczegółowione i zawężone, co jest 

konieczne ze względu na potrzeby spójnego wywodu. Praca ta nie jest próbą całościowego 

ujęcia historii humanizmu, przedsięwzięcia tak skomplikowanego, jak również w znacznej 

części opracowanego dzięki badaniom Juliusza Domańskiego i wielu innych badaczy 

polskich i zagranicznych4. Wyjaśniane w nich pojęcie humanizmu częstokroć odnosi się do 

zagadnień ściśle literackich bądź filozoficznych wybranej epoki. Istotne wydaje się, aby 

wykazać na ich podstawie stałe cechy, którymi odznaczały się te prądy w poprzednich 

epokach, co pomoże sformułować tezę o trwałych i powtarzających się okolicznościach 

 
2 Por. V.R. Giustiani, Homo, humanus and meaning of ‘humanism, „Journal of the History of Ideas” 46/1985, 

s. 167: „The meaning of humanism has so many shades that analyse all of them is hardly feasible”. 
3 Por. P.O. Kristeller, Humanizm i filozofia, Warszawa 1985, s. 17-18. 
4 Por. np. J. Domański, Wykłady o humanizmie, Warszawa 2020; J. Domański, O dwu Cycerońskich znaczeniach 

humanitas jako „człowieczeństwa kwalifikowanego”, w: Wielkość i piękno filozofii, red. J. Lipiec, Kraków 2003, 

s. 157-168; Humanitas. Projekty antropologii humanistycznej, red. A. Nowicka-Jeżowa, Warszawa 2009-2010; 

W. Jaeger, Humanizm i teologia, przeł. S. Zalewski, Warszawa 1957; S. Kawyn, Renesans i humanizm, Lublin 

1947; W. Ullman, Średniowieczne korzenie humanizmu, Łódź 1985; H. Kupiszewski, Humanitas a prawo 

rzymskie, „Prawo Kanoniczne” 20/1977, s. 277-294; R. Witt, Medieval „Ars Dictaminis” and the Begining of 

Humanism: A New Construction of the Problem, „Renaissance Quarterly” 33/1982, s. 1-35; C. Trinkhaus, 

A Humanist’s Image of Humanism: the Integral Orations of Bartolomeo della Fonte, „Studies in the 

Renaissance” 7/1960, s. 90-147; P. Grendler, The Concept of Humanist in Cinquecento Italy, w: Renaissance 

Studies in Honor of Hans Baron, red. A. Molho, J. Tedeschi, Firenze 1971, s. 453-459; M. Heidegger, Über den 

Humanismus, Frankfurt am Main 1949; W. Schadewaldt, „Humanitas Romana”, w: Aufstieg und Niedergang 

der Römischen Welt, t. 1, cz. 4, Berlin–New York 1973, s. 43-62; J. Mayer, Humanitas bei Cicero, Freiburg 

1951; G. Toffanin, Storia dell’Umanesimo dal XII al. XVI secolo, Napoli 1933. 



11 

 

zjawiska humanizmu występującego w kulturze europejskiej na przestrzeni lat. Nie znaczy to 

oczywiście, że ruchy społeczne czy literackie, nazywane zwyczajowo humanistycznymi, 

zawsze były ze sobą zgodne i wywodziły się z podobnych źródeł intelektualnych, jednakże, 

jak stara się to wykazać poniższy wywód, były ze sobą tożsame na co najmniej kilku 

płaszczyznach. Warto zatem rozpocząć od zarysowania historii pojęcia humanizmu oraz 

wskazania elementów wspólnych, pojawiających się w jego rozwoju na przestrzeni epok. 

Humanitas 

Wyraz humanitas, chociaż ma oryginalne pochodzenie łacińskie, to zawiera w sobie 

znaczenia dwóch innych słów – z języka greckiego: παιδεία i φιλανθρωπία5. Pierwsze z nich 

odnosi się do intelektualnego wymiaru formacji człowieka, drugie zaś wskazuje na moralną 

szlachetność i doskonałość jednostki6. Oczywiście znaczenie pojęcia humanitas wykraczało 

poza obszar szkolnego wychowania czy nauki i odnosiło się raczej do zagadnień 

o charakterze ogólnoludzkim. Jak podkreśla Wacław Pawlak: „słowa humanum i humanitas 

obejmowały […] to wszystko, czym specyficznie odznacza się człowiek jako człowiek, nie 

tylko w relacji do innych istot, ale w odniesieniu do siebie samego i do własnych uzdolnień”7. 

Dla Cycerona z kolei to, co właściwie przynależy człowiekowi, jest tożsame z dobrem, 

wychowaniem i cnotą, a nie wszelkim sposobem postępowania, jakim może odznaczyć się 

człowiek. Nie pełni więc humanitas u niego funkcji opisu cech spotykanych u ludzi, lecz 

raczej jest ona antropologicznym postulatem życia zgodnego z naturą, rozumianą według 

szkoły stoickiej (secundum naturam vivere)8. W celu dokładniejszego wyjaśnienia tego 

 
5 Por. W. Jaeger, Paideia, przeł. H. Bednarek, M. Plezia, Warszawa 2001, s. 27: „Zasadą kultury greckiej nie jest 

indywidualizm, ale humanizm, jeśli wolno tego słowa w jego pierwotnym, antycznym znaczeniu. Wyraz 

humanizm pochodzi od humanitas. Wyraz ten miał co najmniej od czasów Warrona i Cycerona obok nie 

interesującego nas tutaj starszego i potocznego znaczenia humanitaryzmu, jeszcze drugie, węższe, ale głębsze 

znaczenie: wychowania w człowieku jego właściwego charakteru, prawdziwego człowieczeństwa”. 
6 Por. W. Pawlak, Z dziejów pojęcia humanitas, w: Humanitas. Projekty antropologii humanistycznej, red. A. 

Nowicka-Jeżowa, Warszawa 2009-2010, s. 172: „Język grecki nie dysponował wyrazem, którego pole 

semantyczne byłoby równie rozległe i zarazem pokrywające się z łac. humanitas. Najczęściej jako odpowiedniki 

humanitas wskazuje się gr. φιλανθρωπία (filantropia) oraz παιδεία (paideia), z których to pojęć pierwsze (w 

dużym uproszczeniu) odnoszone było raczej do wartości etycznych (virtus) oraz społecznych i bliższe jest 

dzisiejszemu humanitaryzmowi, podczas gdy drugie kojarzone było z wartościami intelektualnymi (doctrina) i 

późniejszym terminem humanizm”.  
7 Tamże, s. 173. 
8 Por. Cicero, De finibus bonorum et malorum 4, 15; red. T. Schiche, Leipzig 1915: Cum enim superiores, e 

quibus planissime Polemo, secundum naturam vivere summum bonum esse dixissent, his verbis tria significari 

Stoici dicunt, unum eius modi, vivere adhibentem scientiam earum rerum, quae natura evenirent. hunc ipsum 

Zenonis aiunt esse finem declarantem illud, quod a te dictum est, alterum significari idem, ut si diceretur, officia 

media omnia aut pleraque servantem vivere. hoc sic expositum dissimile est superiori. illud enim rectum est – 

quod κατόρθωμα dicebas – conting itque sapienti soli, hoc autem inchoati cuiusdam officii est, non perfecti, 

quod cadere in non nullos insipientes potest. tertium autem omnibus aut maximis rebus iis, quae secundum 

naturam sint, fruentem vivere. hoc non est positum in nostra actione. completur enim et ex eo genere vitae, quod 

virtute frvitur, et ex iis rebus, quae sunt secundum naturam neque sunt in nostra potestate. sed hoc summum 



12 

 

pojęcia należy przyjrzeć się uważnie przytoczonym powyżej greckim terminom stanowiącym 

jego ideową podstawę. 

Παιδεία w Grecji epoki klasycznej pełniła funkcję integralnej formacji, której celem 

było przygotowanie młodzieńca do pełnego i świadomego uczestnictwa w życiu wspólnoty. 

Składała się z dwóch nierozdzielnych elementów: pierwszy obejmował naukę umiejętności 

utrwalonych w tradycji (τέχναι), celem drugiego zaś była formacja ideowa pozbawiona 

wymiernego i praktycznego pożytku. Co do pierwszego Grecy nie różnili się znacznie od 

innych ludów, lecz drugi wskazywał na wyjątkowość Hellenów i doniosłe znaczenie ich 

kultury9. Zdaniem Wernera Jaegera celem takiego kształcenia było „wychowanie w człowieku 

jego właściwego charakteru, prawdziwego człowieczeństwa”10. Istotny był fakt, że za punkt 

odniesienia przyjmowało się ideał osobowy, pierwotnie prezentowany w eposach Homera11. 

Ideał ten ewoluował od pierwotnego, arystokratycznego modelu opartego na poezji ku 

formom bardziej systematycznym, inspirowanym nauką Sokratesa, Platona oraz innych 

twórców szkół filozoficznych. Jak wspomina Pierre Hadot: „Już od czasów homeryckich 

wychowanie młodych zaprzątało umysły warstwy rycerskiej, ludzi posiadających arete, czyli 

doskonałość, zawsze nieodłączną od szlachetności urodzenia, która u filozofów przekształci 

się później w cnotę, czyli szlachetność duszy”12.  

Formacja ta zmierzała do integralnego wychowania człowieka — obejmującego 

wszystkie wymiary jego życia, nazywane καλοκἀγαθία13. Uwzględniał on zarówno piękno 

fizyczne, jak i moralne wychowanka. Z pewnością pierwotny charakter tego wzoru skupiony 

 
bonum, quod tertia significatione intellegitur, eaque vita, quae ex summo bono degitur, quia coniuncta ei virtus 

est, in sapientem solum cadit, isque finis bonorum, ut ab ipsis Stoicis scriptum videmus, a Xenocrate atque ab 

Aristotele constitutus est. convenienter naturae vivere. 
9 Por. W. Jaeger, Paideia… dz.cyt., s. 35. 
10 Tamże, s. 27. 
11 Por. tamże, s. 37: „Najstarszym świadkiem starohelleńskiej kultury szlacheckiej jest Homer, jeśli imieniem 

tym wolno nazywać twórcę obydwu wielkich dzieł epickich: Iliady i Odysei. Jest on dla nas zarówno 

historycznym źródłem do poznania owych czasów, jak i trwałym poetyckim wyrazem ożywiających je ideałów, 

toteż w naszym badaniu musimy uwzględniać oba te jego oblicza. Wydobywamy zeń najpierw obraz ówczesnej 

warstwy szlacheckiej, by z kolei rozważyć, jak jej ideał człowieka ucieleśnił się w poematach homerowych, a 

przez to stał się potęgą kulturalną, której wpływ sięgał z czasem daleko poza jej pierwotny, ciasny zakres 

oddziaływania”. 
12 P. Hadot, Czym jest filozofia starożytna?, przeł. P. Domański, Warszawa 2018, s. 43-44. 
13 Por. W. Jaeger, Paideia, s. 302: „Na czasy Sofoklesa przypadają początki procesu kulturalnego o niezmiernej 

doniosłości dla wieków potomnych, procesu, o którym już poprzednio po kilkakroć musiała być mowa, 

a mianowicie pojawienie się wychowania w ściślejszym znaczeniu tego słowa, czyli paidei. Dopiero wtedy 

wyraz ten, który następnie w IV w., w dobie hellenizmu i cesarstwa coraz bardziej będzie poszerzał swój zakres 

zastosowania i zwiększał doniosłość, zaczął oznaczać najwyższą ludzką arete i z «wychowania dzieci» (co 

znaczy jeszcze u Ajschylosa, u którego występuje po raz pierwszy stał się symbolem najwyższej doskonałości 

fizycznej i duchowej, czyli po grecku kalokagathia, której pojęcie wtedy dopiero zaczęto zupełnie świadomie 

rozciągać także i na kulturę duchową. Dla Izokratesa, Platona i ich współczesnych to nowe, szersze znaczenie 

tego wyrazu, a równocześnie symbolu cywilizacyjnego jest już zupełnie ustalone”. 



13 

 

był znacznie bardziej na wojennej dzielności i politycznej sprawności niż na kwestiach 

duchowych, lecz niewątpliwie i ten pierwiastek był uwzględniany w formacji. Wraz z 

popularyzacją refleksji filozoficznej i powstaniem szkół pojęcie καλοκἀγαθία naturalnie 

zostało zaadoptowane przez Platona14 i Arystotelesa15 do opisania doskonałości nowego typu, 

do której prowadziła duchowa παιδεία. Pierwszy z nich pojmował formację człowieczeństwa 

jako doskonalenie moralne wraz z opanowaniem sztuk, takich jak: arytmetyka, astronomia, 

geometria czy muzyka16. Miały one mieć szczególny wpływ na rozwój rozumnej cząstki w 

człowieku, jak również, co zauważa Juliusz Domański, „podbudować intelektualnie i 

moralnie Platoński projekt ustrojowy”17. Model ten miał więc za zadanie uformować 

człowieka do obcowania z tym co wieczne i pozazmysłowe, dlatego kładziono w nim tak 

duży nacisk na rozwój władz umysłowych, będących najbliżej świata idei18. Platońska παιδεία 

miała nieoceniony wpływ na rozwój idei humanitas w myśli Cycerona, lecz można 

zaobserwować w niej także inne inspiracje. Inaczej niż grecki filozof Arpinata znacznie 

dowartościował w swoim modelu rolę poezji i retoryki, czym zbliżył się znacznie bardziej do 

innych ówczesnych Platonowi filozofów. Według Juliusza Domańskiego:  

wzorczy zaś proceder takiego wartościowania dostrzega Cyceron u Arystotelesa, a 

zwłaszcza u jego oraz Platona rywala, Izokratesa, kształtującego projekt kultury 

alternatywny w stosunku filozoficznego: projekt kultury słowa tyleż kunsztownego, co 

 
14 Sam wyraz καλοκἀγαθία nie pojawia się u Platona, ale można znaleźć w jego pismach fragmenty poświęcone 

roli piękna w wychowaniu, por. Plato, Respublica 401 D–402 A; red. J. Burnet, Oxford 1903: „ἆρ᾽ οὖν, ἦν δ᾽ 

ἐγώ, ὦ Γλαύκων, τούτων ἕνεκα κυριωτάτη ἐν μουσικῇ τροφή, ὅτι μάλιστα καταδύεται εἰς τὸ ἐντὸς τῆς ψυχῆς ὅ 

τε ῥυθμὸς καὶ ἁρμονία, καὶ ἐρρωμενέστατα ἅπτεται αὐτῆς φέροντα τὴν εὐσχημοσύνην, καὶ ποιεῖ εὐσχήμονα, ἐάν 

τις ὀρθῶς τραφῇ, εἰ δὲ μή, τοὐναντίον; καὶ ὅτι αὖ τῶν παραλειπομένων καὶ μὴ καλῶς δημιουργηθέντων ἢ μὴ 

καλῶς φύντων ὀξύτατ᾽ ἂν αἰσθάνοιτο ὁ ἐκεῖ τραφεὶς ὡς ἔδει, καὶ ὀρθῶς δὴ δυσχεραίνων τὰ μὲν καλὰ ἐπαινοῖ 

καὶ χαίρων καὶ καταδεχόμενος εἰς τὴν ψυχὴν τρέφοιτ᾽ ἂν ἀπ᾽ αὐτῶν καὶ γίγνοιτο καλός τε κἀγαθός, τὰ δ᾽ αἰσχρὰ 

ψέγοι τ᾽ ἂν ὀρθῶς καὶ μισοῖ ἔτι νέος ὤν, πρὶν λόγον δυνατὸς εἶναι λαβεῖν, ἐλθόντος δὲ τοῦ λόγου ἀσπάζοιτ᾽ ἂν 

αὐτὸν γνωρίζων δι᾽ οἰκειότητα μάλιστα ὁ οὕτω τραφείς”. 
15 U Arystotelesa wyraz καλοκἀγαθία wiąże się z pojęciem słusznej dumy i oznacza doskonałość etyczną, por. 

Aristoteles, Ethica Nicomachea 1124a; red. J. Bywater, Oxford 1894: „ἔοικε μὲν οὖν ἡ μεγαλοψυχία οἷον 

κόσμος τις εἶναι τῶν ἀρετῶν: μείζους γὰρ αὐτὰς ποιεῖ, καὶ οὐ γίνεται ἄνευ ἐκείνων. διὰ τοῦτο χαλεπὸν τῇ 

ἀληθείᾳ μεγαλόψυχον εἶναι: οὐ γὰρ οἷόν τε ἄνευ καλοκαγαθίας”. 
16 Por. J. Domański, Paideia Platona i humanitas Cycerona. Perspektywa antropologiczna, w: Humanitas. 

Projekty antorpologii humanistycznej. Część pierwsza, paradygmaty – tradycje – profile historyczne, red. 

A. Nowicka-Jeżowa, s. 137: „Podczas gdy w projekcie Platona mówi się o umiejętnościach w przybliżeniu 

identycznych z późniejszym kanonicznym zestawem quadrivium, czyli czterema artes reales – geometrią, 

arytmetyką, astronomią, muzyką – rdzeń Cyceronowej humanitas […] tworzą dwie umiejętności późniejszego 

kanonicznego trivium, obejmującego artes sermonales: poezja […] i retoryka”. 
17 Tamże. 
18 Por. A. Ślezińska, Dwie drogi antycznej paidei, „Konteksty Kultury”, 10 (1–2)/2013, s. 229: „Zdecydowanie 

wyżej według Platona sytuują się matematyka, astronomia i teoria muzyki. Są to nauki, przez które umysł ucznia 

zwraca się ku rzeczom niematerialnym, dającym się objąć jedynie rozumem. Są to rzeczy wieczne i niezmienne, 

podobne do idei, choć jeszcze nie same idee. Przez to, że są niedostępne dla zmysłów i wymagają swoistej pracy 

i wysiłku umysłu, przygotowują do ostatecznego, całkowitego «nawrócenia» się ku rzeczywistości 

ponadzmysłowej, które to «nawrócenie» jest szczytowym momentem Platońskiej drogi do idei, do uzyskania 

episteme”. 



14 

 

skutecznie kształtującego ludzkie uczucia i relacje międzyludzkie; projekt, dodajmy, 

notorycznie obdarzany przez Izokratesa mianem filozofii19. 

Izokrates uznał retorykę za najważniejszą dyscyplinę w procesie formacji 

psychagogicznej, była ona dla niego sposobem dojścia do prawdziwej cnoty20. Model ten 

miał, podobnie jak u Platona, zastosowanie polityczne, choć nie pomijał znaczenia 

wychowania człowieka dla niego samego. Według Katarzyny Tuszyńskiej-Maciejewskiej: 

„Izokrates podzielał przekonanie swoich czasów, iż bez umiejętności efektywnego mówienia 

nie jest możliwe osiągnięcie sprawności politycznej. […] Wierzył, że retoryka jest nie tylko 

celem do osiągnięcia sukcesu politycznego, jak uważali właśnie sofiści, ale również 

moralnego w procesie wychowawczym młodzieży”21. Rola Izokratesa bywa nieraz pomijana 

przez historyków filozofii, lecz pod względem znaczenia należałoby traktować jego szkołę 

niemal na równi z Akademią czy Likejonem22. Filozofia ta mogła wydawać się nawet 

znacznie bliższa mentalności ówczesnych mieszkańców Aten, którzy w nowatorskiej 

metodzie sokratycznej widzieli element obcy i nieużyteczny dla ustroju demokratycznego. 

Izokratejska παιδεία była przede wszystkim „nierozerwalnym połączeniem sztuki dobrego 

przemawiania i sztuki dobrego życia”23. Szczególne umiłowanie słowa dostrzec można na 

początku mowy Nicocleszawierającą pochwałę mowy (λόγος): 

ἐγγενομένου δ᾽ ἡμῖν τοῦ πείθειν ἀλλήλους καὶ δηλοῦν πρὸς ἡμᾶς αὐτοὺς περὶ ὧν ἂν 

βουληθῶμεν, οὐ μόνον τοῦ θηριωδῶς ζῆν ἀπηλλάγημεν, ἀλλὰ καὶ συνελθόντες πόλεις 

ᾠκίσαμεν καὶ νόμους ἐθέμεθα καὶ τέχνας εὕρομεν, καὶ σχεδὸν ἅπαντα τὰ δι᾽ ἡμῶν 

μεμηχανημένα λόγος ἡμῖν ἐστιν ὁ συγκατασκευάσας. οὗτος γὰρ περὶ τῶν δικαίων καὶ τῶν 

ἀδίκων καὶ τῶν αἰσχρῶν καὶ τῶν καλῶν ἐνομοθέτησεν: ὧν μὴ διαταχθέντων οὐκ ἂν οἷοί 

τ᾽ ἦμεν οἰκεῖν μετ᾽ ἀλλήλων. τούτῳ καὶ τοὺς κακοὺς ἐξελέγχομεν καὶ τοὺς ἀγαθοὺς 

ἐγκωμιάζομεν. διὰ τούτου τούς τ᾽ ἀνοήτους παιδεύομεν καὶ τοὺς φρονίμους δοκιμάζομεν: 

 
19 Por. J. Domański, Paideia Platona…, s. 138. 
20 Por. K. Tuszyńska-Maciejewska, Izokrates jako twórca parenezy w prozie greckiej, Poznań 2004, s. 82: 

„[Izokrates] Zmienił, co szczególnie zasługuje na podkreślenie, platońską formułę: cnota = wiedza na retoryka = 

cnota”. 
21 Tamże. 
22 Por. J. Domański, „Scholastyczne” i „humanistyczne” pojęcie filozofii, Kęty 2005, s. 40: „Do wszystkich 

opisanych tu modeli trzeba dodać jeszcze jeden, i to pochodzący z epoki klasycznej, współczesny Platonowi 

i Arystotelesowi. Trzeba dodać go ze względu na jakieś dostatecznie wyraźne cechy, dzięki którym byłby 

porównywalny do modeli już opisanych, lecz przede wszystkim ze względu na użytą nazwę «filozofia» […] 

Pajdeia Izokratesa nie była bowiem oparta na teorii i praktyce kunsztownej prozy retorycznej. Jego mowy nie 

były pustymi treściowo szablonami, lecz niosły w sobie pewien program wypełniony treściami tyleż 

politycznymi, co wychowawczymi i kulturowymi. Były w stosunku do pomysłów Platona wielorako 

konkurencyjne”. 
23 Por. P. Hadot, Czym jest filozofia…, dz. cyt., Warszawa 2018, s. 85. 



15 

 

τὸ γὰρ λέγειν ὡς δεῖ τοῦ φρονεῖν εὖ μέγιστον σημεῖον ποιούμεθα, καὶ λόγος ἀληθὴς καὶ 

νόμιμος καὶ δίκαιος ψυχῆς ἀγαθῆς καὶ πιστῆς εἴδωλόν ἐστιν24. 

Widać w tych słowach inspirację dla cycerońskiego hymnu do filozofii z piątej księgi 

Rozmów tuskulańskich, co może wskazywać na jego zależność od myśli greckiego retora25. 

Mowa ukazana jest tutaj jako nośnik boskiej mądrości, umożliwiający człowiekowi 

prowadzenie prawdziwie ludzkiego życia. Sam Arpinata często powołuje się na greckiego 

retora w swoich pismach, na przykład w trzeciej księdze traktu De oratore, w której streszcza 

pokrótce jego myśl w następujący sposób: omnis rerum optimarum cognitio, atque iis 

exercitatio, philosophia26. Filozoficzno-retoryczna παιδεία Izokratesa miała zresztą tak duże 

znaczenie dla rozwoju starożytnych i nowożytnych ruchów humanistycznych, że często 

nazywano go „ojcem humanizmu”27. Tytuł ten wydaje się być adekwatny w odniesieniu do co 

najmniej dwóch aspektów jego myśli. Po pierwsze, był on twórcą pierwszego 

systematycznego programu szkolnego skupionego na wychowaniu moralno-estetycznym, 

mającym decydujący wpływ na formację całego ówczesnego pokolenia Greków, a nawet i 

następnych wieków. Jak podaje Irénée Marrou: 

Jeżeli spojrzymy na sprawę z lotu ptaka przyznać musimy, że wychowawcą Grecji IV 

wieku jest Izokrates, a nie Platon; po Grecji zaś wychowawcą najpierw całego świata 

hellenistycznego, a później rzymskiego. Z Izokratesa wyszli „niby z konia trojańskiego”, 

ci wszyscy nieprzeliczeni pedagodzy, ci uczeni znawcy literatury ożywieni szlachetnym 

idealizmem, urodzeni moraliści, rozkochani w pięknym wysławianiu się, wymowni i 

wygadani, którym starożytność klasyczna zawdzięcza tak zalety, jak i wady, w ogóle 

istotę swej kulturalnej tradycji28. 

Po wtóre, Izokrates sformułował postulat kultury uniwersalistycznej zawarty w mowach o 

zabarwieniu panhelleńskim29. Dążenie do rozszerzenia modelu wychowawczo-kulturowego 

na coraz dalsze tereny i stworzenie οἰκουμένη sprzyjającej integralnemu rozwojowi 

 
24 Por. Isocrates, Nicocles 7; red. G. Norlin, London 1980. 
25 Por. Cicero, Tusculanae disputationes V, 5; red. J.G.F. Powell, Oxford 2002: O vitae philosophia dux, o 

virtutis indagatrix expultrixque vitiorum! quid non modo nos, sed omnino vita hominum sine te esse potuisset? 

Tu urbis peperisti, tu dissipatos homines in societatem vitae convocasti, tu eos inter se primo domiciliis, deinde 

coniugiis, tum litterarum et vocum communione iunxisti, tu inventrix legum, tu magistra morum et disciplinae 

fuisti; ad te confugimus, a te opem petimus, tibi nos, ut antea magna ex parte, sic nunc penitus totosque 

tradimus. Est autem unus dies bene et ex praeceptis tuis actus peccanti inmortalitati anteponendus. 
26 Por. Cicero, De oratore III 16; ed: A.S. Wilkins, Oxford 1902. 
27 Por. H.-I. Marrou, Historia wychowania w starożytności, przeł. S. Łoś, Warszawa 1969, s. 129. 
28 Por. tamże, s. 129-130. 
29 Por. A. Ślezińska, Dwie drogi antycznej paidei…, dz. cyt., s. 234: „Koncepcja kultury Isokratesa jest wybitnie 

narodowa. Wielkość i potęga Hellady drzemią w jej wielkim, bogatym ideowo duchu. W tym miejscu myśl 

attyckiego wychowawcy jest uniwersalistyczna – cała Hellada jest bowiem zaopatrzona w to ogromne, 

kulturowe bogactwo”. 



16 

 

człowieka. Za przytoczonym wyżej autorem: „W dziedzinie polityki […] kierowała nim jedna 

myśl przewodnia, ideał jedności wszechhelleńskiej”30. To, co ma jednak największe znaczenie 

dla niniejszej pracy, to fakt, że filozoficzno-retoryczna παιδεία Izokratesa stanie się kluczem 

do zrozumienia myśli autorów rzymskich, w tym Cycerona, a także do całej tradycji 

humanizmu wieków późniejszych. 

Drugim wspomnianym wyżej pojęciem greckim, odgrywającym znaczną rolę w 

konstrukcji ideowej rzymskiej humanitas, była grecka φιλανθρωπία. Zdaniem Tadeusza Sinki 

termin ten pojawiający się u pisarzy klasycznej literatury greckiej łączony był z postaciami 

mitologicznych herosów i bogów (m.in. Prometeusza, Heraklesa czy Zeusa) oraz władców, 

odznaczających się szczególną działalnością na rzecz ludzkości31. Φιλανθρωπία była więc 

cnotą wysoko cenioną i wchodziła do katalogu przymiotów, które powinien posiadać władca. 

Świadczy o tym fragment mowy Ad Nicoclem autorstwa Izokratesa, ukazujący właśnie takie 

nastawienie. Jak pisał grecki pedagog: ἄρχεσθαι μὲν οὖν ἐντεῦθεν χρὴ τοὺς μέλλοντάς τι τῶν 

δεόντων ποιήσειν, πρὸς δὲ τούτοις φιλάνθρωπον εἶναι δεῖ καὶ φιλόπολιν32.  

Władca kierujący się cnotą φιλανθρωπία był zobowiązany sprawować sprawiedliwie 

rządy, miłować pokój, świadczyć dobrodziejstwa, a także powinien zjednywać sobie ludzi33. 

Zawarty w niej grecki leksem φίλος wskazuje na uczucie miłości, przekraczającej w 

rzeczywistości politycznej legalistyczny wymiar sprawiedliwości. Cnota ta miała stanowić o 

wyjątkowości kultury ateńskiej, wyróżniającej się zarówno wśród innych miast greckich, jak 

również barbarzyńców. Przejawiała się przede wszystkim w zbiorowych fundacjach, takich 

jak utrzymanie floty, chóru czy wykup jeńców. 34. Jak podaje Sinko: „Filantropia polega więc 

na odpowiednim pozdrawianiu, na wyświadczaniu dobrodziejstw, na urządzaniu biesiad i 

chętnym przebywaniu w towarzystwie”35. Jej istotą było doskonalenie życia wspólnotowego 

obywateli, a zarazem przyczyniała się do umacniania jedności Greków. W epoce 

hellenistycznej, gdy rozwinęły się liczne szkoły filozoficzne, φιλανθρωπία stała się 

postulatem wynikającym z przeświadczenia o posiadaniu przez wszystkich ludzi wspólnej 

 
30 Por. H.-I. Marrou, Historia wychowania…, s. 139. 
31 Por. T. Sinko, Od filantropii do humanitaryzmu i humanizmu, Warszawa 1960, s. 7-8: „Ten nowy wyraz 

powtarza się jeszcze raz, by zniknąć na pewien czas i pojawić się dopiero w komedii Arystofanesa pt. «Pokój» (z 

r. 421) jako pochwała Hermesa, a w ustach tegoż Arystofanesa […] jako pochwała Erosa. Z czasem inni 

bogowie, jak dawca wina i koiciel trosk, Dionizos, a przede wszystkim Zeus-Zbawca (Sotér), otrzymują nazwę 

«filantropów», ale z miłością Prometeusza do ludzi może się mierzyć tylko służba dla ludzkości podjęta przez 

półboga Heraklesa, który w ciężkim trudzie uwolnił świat od potworów”. 
32 Por. Isocrates, Ad Nicoclem oratio de regno II 15; red. G. Norlin, London 1980. 
33 Por. T. Sinko, Od filantropii…, dz. cyt., s. 9. 
34 Por. tamże, s. 13. 
35 Por. tamże, s. 13. 



17 

 

natury. Szczególny nacisk na ten antropologiczny aspekt filozofii kładli myśliciele ze szkoły 

średniostoickiej: Panajtios i Posejdonios36. 

Choć sam termin φιλανθρωπία opisuje znaczną część pojęcia humanitas, to nie należy 

jej z nim wprost utożsamiać. Sami Rzymianie najczęściej tłumaczyli ją za pomocą wyrazu 

dexteritas bądź opisowo jako caritas generis humani, jak to czyni Cyceron w traktacie De 

finibus bonorum et malorum37. Idea humanitas była ściśle związana z ukształtowaniem 

człowieka według jego rozumnej natury. Według Aulusa Geliusza była ona tożsama z 

pojęciem παιδεία, definiował on ją jako wykształcenie za pomocą nauk wyzwolonych 

(eruditionem institutionemque in bonas artis)38. Właściwa formacja intelektualna 

odpowiadała temu, co określał mianem humanissimi, czyli tego, co najbardziej przystoi 

ludzkiej naturze jako jedynie zdolnej do przyswajania wiedzy i mądrości.  

Dla głębszego zrozumienia zakresu semantycznego pojęcia humanitas istotny jest 

przytoczony przez Wiesława Pawlaka katalog wyrazów bliskoznacznych, które w pismach 

Cycerona i innych autorów klasycznych zastępowały to pojęcie lub wskazywały na zbliżone 

znaczenie. Do owego spisu zaliczono m.in. takie słowa, jak: mansuetudo, cultus, doctrina, 

dignitas, fides, pietas, honestas, iustitia, gravitas, virtus, integritas, lepos, facetiae, elegantia, 

 
36 Por. G. Reale, Historia filozofii starożytnej – III systemy epoki hellenistycznej, przeł. E.I. Zieliński, Lublin 

1999, s. 448: „Badacze wielokrotnie mówili o «humanizmie» Panaitiosa i z całą pewnością jest prawdą, że 

Panaitios reprezentuje humanistyczny moment stoicyzmu, bez względu na to, jak mogłoby to się wydawać 

paradoksalne. Humanizm ten, bardziej niż w jakimkolwiek innym punkcie jego nauki, dobrze widać w korekcie 

wniesionej do formuły moralności: «życie zgodne z naturą»; formuła ta zostaje przekształcona tak: «życie 

według dyspozycji, jakimi obdarzyła nas natura». Zadanie moralne zostaje w ten sposób zindywidualizowane, a 

przez to staje się bardziej ludzkie, jako że pozwala każdemu realizować się w sposób jemu właściwy, właśnie w 

zależności od odrębnych dyspozycji, jakie złożyła w nim natura”. 
37 Por. tamże, s. 23; Cicero, De finibus bonorum et malorum V 23, 65: In omni autem honesto, de quo loquimur, 

nihil est tam illustre nec quod latius pateat quam coniunctio inter homines hominum et quasi quaedam societas 

et communicatio utilitatum et ipsa caritas generis humani. Quae nata a primo satu, quod a procreatoribus nati 

diliguntur et tota domus coniugio et stirpe coniungitur, serpit sensim foras, cognationibus primum, tum 

affinitatibus, deinde amicitiis, post vicinitatibus, tum civibus et iis, qui publice socii atque amici sunt, deinde 

totius complexu gentis humanae. Quae animi affectio suum cuique tribuens atque hanc, quam dico. Societatem 

coniunctionis humanae munifice et aeque tuens iustitia dicitur, cui sunt adiunctae pietas, bonitas, liberalitas, 

benignitas, comitas, quaeque sunt generis eiusdem. Atque haec ita iustitiae propria sunt, ut sint virtutum 

reliquarum communia. 
38 Por. Aulus Gelius, Noctes Atticae XIII 17; red. J.C. Rolfe, Cambridge 1927: Qui verba Latina fecerunt quique 

his probe usi sunt, «humanitatem» non id esse voluerunt, quod volgus existimat quodque a Graecis 

philanthropia dicitur et significat dexteritatem quandam benivolentiamque erga omnis homines promiscam, sed 

«humanitatem» appellaverunt id propemodum, quod Graeci paideian vocant, nos eruditionem institutionemque 

in bonas artis dicimus. Quas qui sinceriter cupiunt adpetuntque, hi sunt vel maxime humanissimi. Huius enim 

scientiae cura et disciplina ex universis animantibus uni homini datast idcircoque «humanitas» appellata est. Sic 

igitur eo verbo veteres esse usos et cumprimis M. Varronem Marcumque Tullium omnes ferme libri declarant. 

Quamobrem satis habui unum interim exemplum promere. Itaque verba posui Varronis e libro rerum 

humanarum primo, cuius principium hoc est: «Praxiteles, qui propter artificium egregium nemini est paulum 

modo humaniori ignotus». «Humaniori» inquit non ita, ut vulgo dicitur, facili et tractabili et benivolo, tametsi 

rudis litterarum sit - hoc enim cum sententia nequaquam convenit -, sed eruditiori doctiorique, qui Praxitelem, 

quid fuerit, et ex libris et ex historia cognoverit. 



18 

 

eruditio, urbanitas, hilaritas, iocositas, festivitas, sapientia, moderatio, modestia, aequitas, 

magnanimitas, comitas, benignitas, clementia, misericordia, benevolentia, facilitas, 

mollitudo, liberalitas, munificentia39. Pojęcia te odnoszą się do wizji doskonałego 

człowieczeństwa, osiągalnego wyłącznie dzięki systematycznej pracy i wytrwałemu 

doskonaleniu się. Wyrazy te przeciwstawione są rzeczywistości życia zwierzęcego i dzikiego, 

które u Cycerona najczęściej opisane są za pomocą przymiotników, takich jak: agrestis, 

barbarus, ferus, immanis czy incultus40. To, co stanowi o istocie człowieczeństwa, to tępienie 

w sobie bezrozumnych i zwierzęcych odruchów oraz zwracanie się ku ideałowi bliskiemu 

boskiej i ludzkiej naturze – rozumowi. Zdaniem Cycerona społeczności dbające o wartość 

humanitas, zyskują miano erudites gentes, a ich siedziby, krainy czy miasta przez nich 

zamieszkiwane, nazywa terrae cultiores41. Człowiek uformowany według wskazań rozumnej 

natury przeobraża swój sposób myślenia na wzór pracy ogrodnika wyrywającego chwasty w 

ogrodzie. Myśl ta stała u podstaw zachodniej refleksji nad znaczeniem pojęcia kultury, często 

przypisywanego Arpinacie na podstawie fragmentu z drugiej księgi Tuskulanek: Cultura 

autem animi philosophia est; haec extrahit vitia radicitus et praeparat animos ad satus 

accipiendos eaque mandat eis et, ut ita dicam, serit, quae adulta fructus uberrimos ferant42. 

Pojęcie cultura, jak zostało to wykazane w przytoczonym wcześniej katalogu, miało tożsame 

znaczenie z omawianą ideą cycerońskiego humanizmu – cultus atque humanitas. 

Innymi kluczowymi pojęciami w antropologii Cycerona były dignitas i honestas 

odnoszące się do boskiego pierwiastka w człowieku oraz do jego „moralnego piękna”43. 

Wyrazem cycerońskiego postulatu antropologicznego było wezwanie do życia zgodnego ze 

swoją przyrodzoną godnością (honeste vivere)44. Przekroczenie jej poprzez niegodziwy czyn 

sprowadzało człowieka w niewolę zarówno w znaczeniu dosłownym – to jest fizycznego 

 
39 Por. W. Pawlak, Z dziejów pojęcia humanitas…, dz. cyt., s. 175; O.E. Nybakken, Humanitas Romana, 

„Transaction and Proceedings of the American Philological Association” 70/1939, s. 410: „The meaning oh 

humanitas Romana is […] of large scope. The general refinement of living including beauty of social outward 

form, enjoyment of literature, art, and the frvits of contemplation and scholarship, and a rational application of 

virtuous modes of bearing and conduct, to the end that the welfare of men individuality and collectively might be 

served”. 
40 Por. T. Sinko, Od filantropii…, dz. cyt., s. 24; Cicero, Philippicae Orationes in M. Antonium XIII 21; ed A.C. 

Clark, Oxford 1918: Quis tam barbarus umquam, tam immanis, tam ferus? 
41 Por. T, Sinko, Od filantropii…, dz. cyt., s. 24. 
42 Por. Cicero, Tusculanae disputationes II 13. 
43 Por. B. Łapicki, Etyczna kultura starożytnego Rzymu a wczesne chrześcijaństwo, Łódź 1958, s. 55-56. 
44 Por. tamże, s. 60: „Jeżeli nakaz honeste vivere jest nakazem najważniejszym i zasadniczym to nasuwa się 

pytanie, jak można dojść do zrozumienia tego, co jest honestum, oraz do podporządkowania tej zasadzie całego 

życia? Zgodnie z Cyceronem […] są konieczne pewne warunki, które by zapewniły swobodę wyboru oraz 

postępowania. Tylko w tych warunkach da się znaleźć rozwiązanie, które by odpowiadało rozumowi i co za tym 

idzie, godności człowieka”. 



19 

 

zniewolenia ciała, jak i duchowym45. Tylko człowiek żyjący wedle zasad rozumu (ratio) był 

zdolny wieść uporządkowane życie (vivendi disciplina). Ludzka godność w myśli Cycerona 

przejawiała się za pomocą swoich części – partes honestatis. Należały do nich przede 

wszystkim: clementia, iustitia, misericordia czy humanitas. Jak zostało to wyżej opisane, 

części te były ze sobą ściśle złączone i trudno nieraz jasno je rozgraniczyć, co w sensie 

filozoficznym wykazuje podobieństwo do stoickiego rozumienia cnoty, która, chociaż 

przejawia się pod różnymi aspektami, to zawsze jest jedna i nie można jej mieć tylko w 

jakiejś części. Jak podaje Jan Legowicz:  

Każdą cnotę niejako spotyka się rodzajowo w tym, co nazywa się prawością (katorthoma) 

i co niejako stanowi wewnętrzną strukturę cnotliwości i cnotliwego postępowania. Ta 

prawość tkwi w przezorności, w umiarze, w męstwie i sprawiedliwości, ona czyni 

człowieka w swoim zakresie cnotliwym, ona poniekąd, w rozumieniu stoików, jest samą 

duszą (pneuma), samą ludzką doskonałością człowieka. Moralna prawość jest nie do 

pogodzenia z połowicznością, nie ma nic pośredniego między cnotą i występkiem, 

między człowiekiem cnotliwym i występnym46. 

Doskonały człowiek według cycerońskiego modelu w pełni uosabia tę jedność 

poszczególnych elementów dignitas i honestas, a osoba taka nazywana bywa vir bonus47, co 

szczegółowo wyjaśnia Borys Łapicki: 

Przy bliższej charakterystyce męża doskonałego (vir bonus) źródła wyliczają następujące 

jego zalety i cnoty. Jest to mąż posiadający naukowe wykształcenie – „vir sapiens, 

eruditus, prudens”. […] Wiemy, że chodzi tu o znajomość filozofii moralnej – „scientia 

bonorum et malorum”. Vir bonus występuje dalej jako mąż dostojny – „vir honestus” – 

„vir bonus et cum primis honestus”, oraz mąż sprawiedliwy – „vir iustus”[…] Męża 

doskonałego cechuje także dążenie do wolności48. 

Określenia te wyznaczają kierunek, prowadzący do szczytu człowieczeństwa i przyczynia się 

do budowania zgody społecznej (concordia), będącej fundamentem życia rodzinnego i 

państwowego. W traktacie De re publica Arpinata zestawia nawet rolę zgody społecznej z 

funkcją, jaką harmonia pełni w muzyce: quae harmonia a musicis dicitur in cantu, ea est in 

civitate concordia49. Wśród wielu definicji pojęcia vir bonus Cyceron w trzeciej księdze De 

 
45 Por. tamże, s. 60-61. 
46 Por. J. Legowicz, Historia filozofii starożytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 1973, s. 365-366. 
47 Por. R. Fiori, Greek philosophy and Roman legal science, w: Aequum Ius, red. A. M. Shirvindt, Moskwa 2014, 

s. 187–202. 
48 Por. B. Łapicki, Etyczna kultura…, s. 76-77. 
49 Por. Cicero, De re publica 2, 69; red. C.F.W. Mveller, Leipzig 1889. 



20 

 

officiis wskazuje, iż jest to człowiek udzielający pomocy wszystkim, którym może, i nie 

wyrządzający krzywdy nikomu (uir bonus est is qui prodest quibus potest, nocet nemini)50. 

Realizacja tego ideału wymaga zakorzenienia w społeczeństwie i porządku prawnym, 

stanowiących fundament autentycznego życia ludzkiego. Zdaniem Arpinaty, postulat pełnego 

człowieczeństwa dotyczy wszystkich ludzi i nie jest nauką zastrzeżoną wyłącznie dla 

wybranych czy filozofów; jego celem pozostaje doskonałość intelektualna, moralna, a przede 

wszystkim obywatelska. Humanitas jawi się u niego jako prawo nakładające na wszystkich 

członków wspólnoty obowiązek wzajemnej pomocy 51. 

Jak widać, takie źródłowe rozumienie humanizmu może pomóc w zdefiniowaniu jego 

podstawowego celu – stania się człowiekiem żyjącym zgodnie ze swoją rozumną naturą. 

Takie ujęcie tematu oznacza, że rzymska humanitas była projektem antropologicznym 

nastawionym na przemianę życia w każdym jego aspekcie. Nie może to być oczywiście 

jedyny wymiar, jaki stanowi humanizm, z takiej bowiem perspektywy jawiłby się on jeszcze 

jako zbyt ogólna myśl, którą trudno by było oddzielić od postulatów jakiejkolwiek szkoły 

filozoficznej powstałej w okresie klasycznym czy hellenistycznym. W szkołach tych adept 

poprzez ćwiczenia duchowe miał przemieniać swoje życie, kierując się ku najwyższemu 

dobru i odwracając od największego zła, zgodnie z nauką mistrzów52. Nie można jednak 

wprost uznać, że idea humanitas jest postulatem którejkolwiek frakcji filozoficznej, choć, jak 

wykazano, pozostaje ona w ścisłym związku z myślą Średniej Stoi. Ze swojej natury szkoły 

miały na celu wytyczenie drogi do doskonałości jedynie dla wybranych – swoich uczniów. 

Pojawia się więc pytanie, co jeszcze może stanowić istotę humanizmu.  

Niewątpliwie, jak wskazano przy omówieniu myśli Izokratesa, projekt 

antropologiczny wymaga trwałego modelu wychowawczego oraz spójnej idei pełniącej 

funkcję nośnika na określonym terenie geograficznym i politycznym. Humanizm może więc 

zaistnieć tam, gdzie pojawia się możliwość stworzenia wspólnoty większej niż miasto czy 

region. Niekiedy nowy projekt człowieka staje u podstaw politycznej ideologii niosącej wraz 

z dominacją model uniwersalistycznej kultury. Humanizm, rozumiany jako model 

wychowania i formacji człowieka, staje się wtedy powszechnym wymogiem w οἰκουμένη. 

Wówczas to granice świata zaczynają być utożsamiane z granicami cywilizacyjnego 

 
50 Por. Cicero, De officiis 3, 64; red. W. Miller, London, 1913. 
51 Por. Cicero, Pro Flacco oratio 24; red. A. Clark, Oxford, 1909: Si quem infimo loco natum, nullo splendore 

vitae, nulla commendatione famae defenderem, tamen ciuem a civibus communis humanitatis iure ac 

misericordia deprecarer, ne ignotis testibus, ne incitatis, ne accusatoris consessoribus, convivis, 

contubernalibus, ne hominibus levitate Graecis, crudelitate barbaris civem ac supplicem uestrum dederetis, ne 

periculosam imitationem exempli reliquis in posterum proderetis. 
52 Por. P. Hadot, Ćwiczenia duchowe i filozofia starożytna, przeł. P. Domański, Warszawa 2019, s. 68. 



21 

 

imperium, poza którym inne, często mniejsze społeczeństwa zostają określone jako 

barbarzyńskie lub pozbawione cech prawdziwie ludzkich. Tak rozumiany humanizm przenika 

system prawny, ekonomiczny czy jakikolwiek inny wymiar życia. Staje się naturalnym 

środowiskiem i jedynym możliwym sposobem ustroju życia zbiorowego. W takim ujęciu nie 

stanowi więc wyłącznie drogi do doskonalenia jednostki, lecz obejmuje również całe 

zbiorowości, a nawet środowisko naturalne.  

Do pełniejszego ujęcia idei humanitas, rozumianej jako prawdziwe człowieczeństwo, 

konieczne jest uwzględnienie jej trzeciego wymiaru, to jest pamięci o wzorcach przekazanych 

przez przodków. Były to przede wszystkim wzorce literackie i artystyczne, a ich 

kultywowanie miało służyć formacji kolejnych pokoleń według tego samego modelu. Sztuki 

te, zwane po łacinie artes, były – jak podkreśla Cyceron – powiązane ze sobą jednym węzłem 

(vinculum) i wspólnie odpowiadały za prawidłowy rozwój potencjału ludzkiej natury. Jak 

pisał w mowie Pro Archia: Etenim omnes artes, quae ad humanitatem pertinent, habent 

quoddam commune vinculum, et quasi cognatione quadam inter se continentur53. Podobną 

myśl wyraził także w dziele De oratore, gdzie ustami Krassusa dowodził, że wzajemne 

powiązanie sztuk i dziedzin odpowiada wzajemnemu zespoleniu sił działających w świecie54. 

Działalność ludzi i ich kultura nie może więc stanowić niezależnych od siebie dyscyplin, 

skoro w ich centrum znajduje się sam człowiek i troska o jego dobro etyczne55. Mimo 

postulowanej jedności wielu dziedzin, zagadnienia i obszary im podległe mogą w praktyce 

znacznie się od siebie różnić56.  

Ciągłość kultury możliwa była tylko w ramach przekazu wspólnego wzorca 

dotyczącego sztuk i myśli, których znajomość i stosowanie stały się podstawą filologii. Jej 

znaczenie wykraczało poza dzisiejsze rozumienie tej dyscypliny skupionej na badaniu tekstu, 

a obejmowało badania nad całokształtem życia kulturowego starożytności i rekonstrukcję 

wielu jego form. W tym właśnie kluczu badacze najczęściej rozpatrują myśl humanistyczną 

przełomu średniowiecza i renesansu (humanizmu par excellence) jako powrót do 

 
53 Por. Cicero, Pro Archia 2; red. A. Clark, Oxford, 1909. 
54 Por. Cicero, De oratore III 20-21: Ac mihi quidem veteres illi maius quiddam animo complexi plus multo 

etiam vidisse videntur, quam quantum nostrorum ingeniorum acies intueri potest, qui omnia haec, quae supra et 

subter, unum esse et una vi atque [una] consensione naturae constricta esse dixerunt; nullum est enim genus 

rerum, quod aut avulsum a ceteris per se ipsum constare aut quo cetera si careant, vim suam atque aeternitatem 

conservare possint. Sed si haec maior esse ratio videtur, quam ut hominum possit sensu aut cogitatione 

comprehendi, est etiam illa Platonis vera et tibi, Catule, certe non inaudita vox, omnem doctrinam harum 

ingenuarum et humanarum artium uno quodam societatis vinculo contineri. 
55 Por. J. Domański, O dwu Cycerońskich znaczeniach humanitas jako „człowieczeństwa kwalifikowanego”, w: 

Wielkość i piękno filozofii, red. J. Lipiec, Kraków 2003, s. 157-168. 
56 Por. Cicero, De oratore III 22-28. 



22 

 

filozoficznych i literackich początków własnej kultury i ich gwałtownego rozpowszechnienia 

w całej społeczności ludzi mówiących po łacinie – latinitas. 

Na podstawie wymienionych ram znaczeniowych humanizmu oraz kryteriów jego 

powstania i rozwoju należy rozważyć, w jaki sposób idea ta trwała w myśli europejskiej 

poprzez wieki. Humanizm nie był cechą wyłącznie jednej czy kilku epok w dziejach świata, 

lecz – jak przekonuje Stanisław Łempicki – „jest prądem wieczystym i wiecznie 

trwającym”57. Doszukiwanie się jego elementów w następujących po sobie epokach ma 

szczególne znaczenie dla wykazania ciągłości rozwoju tej idei. W epoce średniowiecza pisma 

łacińskich Ojców Kościoła, w szczególności Augustyna, i twórców pogańskich, takich jak 

Cyceron czy Seneka, nie były najczęściej rozpatrywane w kontekście retorycznym i 

stylistycznym, lecz przede wszystkim moralnym. Miały one odsłonić prawdę o ludzkiej 

naturze. Zdaniem Macieja Włodarskiego „humanizm średniowieczny różnił się od 

renesansowego zasadniczo jedynie uboższą kompetencją filologiczną”58, choć warto 

podkreślić, że i ta nie była nigdy w pełni zaniedbana. Zaświadcza o tym Étienne Gilson w 

jednej ze swoich prac: „W średniowieczu można znaleźć ludzi, którzy ulegli urokowi 

starożytności i pięknu literatury klasycznej, podobnie jak później spotyka się ich tak wielu w 

dobie odrodzenia: jest nawet prawdopodobne, że bardzo niewielu z tych, którzy do 

starożytności po idee, pozostało niewrażliwych na piękno formy”59. Przykładem takiej 

postawy może być wspomniany nieco dalej przez Gilsona Gerbert d’Aurillac, późniejszy 

papież Sylwester II, starający się łączyć doskonałość moralnego życia z elokwencją60. 

Do najważniejszych przedsięwzięć humanistycznych pierwszej fazy średniowiecza 

z całą pewnością należały działalność i pisma Kasjodora, Boecjusza, Marcjanusa Kapelli czy 

Makrobiusza, którzy skodyfikowali na łacińskim Zachodzie scholastyczny model nauczania 

siedmiu sztuk wyzwolonych, będących podstawowym modelem wychowawczym przez 

następne stulecia. Greckim odpowiednikiem septem artes liberales było określenie ἐγκύκλιος 

παιδεία oznaczające ogólne nauczanie mające za zadanie uformowanie wolnego człowieka do 

integralnego i swobodnego postrzegania świata61. Rola i wpływ tego modelu na 

 
57 Por. S. Łempicki, Renesans i humanizm w Polsce, Warszawa 1992, s. 28. 
58 Por. M. Włodarski, Humanizm średniowieczny, w: Humanizm: historie pojęcia, red. A. Borowski, Warszawa 

2009, s. 57. 
59 Por. É. Gilson, Filozofia średniowieczna a humanizm, w: Heloiza i Abelard. Średniowieczne początki 

humanizmu, przeł. A. Podsiad, Warszawa 1956, s. 294. 
60 Por. tamże, s. 294. 
61 Por. Ç. Dürüşken, The meaning of Antiquity: Septem Liberales Artes, „Symbolae Philologorum Posnaniensium 

Graecae et Latinae” 38 (2)/2018, s. 65-66: „This education that evolved from Homer’s noble warrior into Plato’s 

philosopher, then donned a toga to continue as Cicero’s doctus orator, there caught his breath, and was finally 

institutionalized in the universities of the Middle Ages, is generally known as the liberal arts education 



23 

 

uniwersalistyczny sposób postrzegania kultury europejskiej, również w sensie politycznym, 

była przedmiotem wielu prac historyków myśli filozoficznej średniowiecza62. Innym 

fundamentalnym elementem współtworzącym kształt średniowiecznego oblicza humanizmu 

było encyklopedyczne dzieło Izydora z Sewilli Etymologiae zbierające w dwudziestu 

księgach całą ówczesną wiedzę dotyczącą spraw związanych z literaturą, teologią, prawem, 

geografią czy prowadzeniem gospodarstwa. Zawiera ono siedem i pół tysiąca haseł 

przedstawiających najróżniejsze tematy poruszane przez autorów pogańskich i 

chrześcijańskich63. Etymologiae stanowiły nieodłączny element kanonu dzieł przyswajanych 

w szkołach klasztornych oraz miały decydujący wpływ na wykształcenie się perspektywy 

historyczno-literackiej zachodniej Europy64. Kluczowe było także rozumienie filozofii 

definiowanej szeroko przez Izydora jako rerum humanarum divinarumque cognitio, cum 

studio bene vivendi coniuncta65. Połączenie znajomości spraw ludzkich (wiedzy 

encyklopedycznej) i boskich (teologii) wraz z doskonaleniem moralnym stało się więc 

ideałem człowieka wykształconego w ramach średniowiecznego świata. Filozof w tym 

znaczeniu nie jest kimś wyłączonym ze świata, żyjącym według wskazań swojej szkoły, lecz 

człowiekiem zdolnym w pełni uczestniczyć w kulturze swojej epoki. Definicja ta zawiera się 

w sześciu sposobach rozumienia filozofii przekazanych średniowieczu przez starożytnych, 

które podaje Domański: „1) «poznanie tego, co istnieje i sposobu w jaki istnieje»; 2) «wiedza 

o rzeczach boskich i ludzkich»; 3) «przygotowywanie się do – ćwiczenie się w – śmierci»; 4) 

«upodobnianie się człowieka do Boga»; 5) «sztuka sztuk i wiedza wiedz»; 6) «miłość 

 
(ἐγκύκλιος παιδεία; liberales artes). The sole reason of it being referred as free (liberalis) was that it svited the 

freeman. Because the knowledge that would be attained was intended purely to develop the mind, rather than for 

economic concerns. It was not local but universal, and so it would exist as long as the human mind existed. In 

this respect, liberal arts were completely differentiated from those arts aimed at no more than subsistence and 

which were unworthy of freeman (βάναυσοι; artes illiberales)”. 
62 Por. P. Abelson, The Seven Liberal Arts: A Study in Medieval Culture, New York 2010; É. Gilson, Historia 

filozofii chrześcijańskiej w wiekach średnich, przeł. S. Zalewski, Warszawa, 1987; D.L. Wagner, The Seven 

Liberal Arts in the Middle Ages, Bloomington 1983; C.S.Lewis, Odrzucony obraz, przeł. W. Ostrowski, Bielsko 

Biała 2022. 
63 Por. E.R. Curtius, Literatura europejska i łacińskie średniowiecze, przeł. A. Borowski, Kraków 1997, s. 472. 
64 Por. tamże, s. 467: „Pisma Izydora z Sewilli, a zwłaszcza jego Etymologiae, mają wielką wagę dla teorii 

literatury. W owym podręczniku wiedzy pomieścił on nie tylko siedem artes, lecz również skrót historii 

powszechnej. To ostatnie jest kontynuacją Hieronimowej «kronikarskiej historiografii literackiej». Etymologiae 

zawierają przeto kompendium powszechnej historii literatury. Tego rodzaju określenie może wydawać się 

pretensjonalne wobec skąpych uwag chronograficznych Izydora. Kiedy się jednak zestawi je razem z innymi 

odpowiadającymi im materiałami, które omówiono w rozmaitych częściach Etymologiae, to w rezultacie 

otrzymamy zasób informacji dotyczących teorii i historii literatury, których wieki średnie nie mogły znaleźć 

u innego autora”. 
65 Por. Isidorus, Etymologiae II 24,1; PL 81. 



24 

 

mądrości»”66. Związanie zdobywania wiedzy z praktyką cnót stanowi w tym przypadku 

połączenie najbardziej pożądane. 

Przytaczane rozumienie humanizmu wciąż dotyczy w większości szerokiego 

rozumienia tego pojęcia, zgodnego z filozoficznym ideałem doskonałego człowieka, jako 

modelu wychowawczego czy społecznego. Średniowiecze znało również humanizm pojęty 

jako recepcja literackich wzorów antyku, będących fundamentem nowożytnej sztuki 

literackiej i wychowania. Zdaniem Kristellera: „Praktycznie wszystkie rodzaje 

humanistycznej sztuki oratorskiej mają swe pierwowzory w literaturze średniowiecznej: 

mowy weselne i pogrzebowe, mowy akademickie, mowy polityczne wygłaszane przez 

urzędników i ambasadorów, mowy kunsztowne przeznaczone na uroczyste okazje i wreszcie 

mowy sądowe”67. Nie znaczy to oczywiście, że twórcą tych wzorów było średniowiecze, 

ponieważ większość z nich wywodziła się z antyku. Wskazuje to jednak na to, że istniała 

ciągłość ich przekazu w ramach tego samego świata geograficzno-kulturowego. 

O humanizmach w średniowieczu często mówi się w kontekście zjawisk 

powracających renesansów68. Zasadniczym ich przejawem miała być dbałość o literackie 

wzorce oraz powracające wciąż próby ustalenia oryginalnych wariantów tekstów antycznych. 

Praca filologa humanisty polegała więc na zestawianiu pozyskanych tekstów oraz 

oczyszczaniu ich z błędów naniesionych przez kopistów. Wszelkie tego typu przedsięwzięcia 

obecne w kulturze średniowiecza i wczesnego renesansu obejmujące pisma autorów 

klasycznych poprzedzone były próbami ustalenia tekstu Wulgaty, których początek sięgał 

końca starożytności, a prac nad nimi nie porzucono nawet w późnej nowożytności69. 

Pierwszym tego typu średniowiecznym renesansem miał być okres panowania Karola 

Wielkiego i jego dworu w Akwizgranie. Do jego najwybitniejszych przedstawicieli należeli: 

Hraban Maur, Einhard czy Alkuin. Szczególnie ten ostatni, przybyły z Yorku mnich, był 

odpowiedzialny za reformę szkolnictwa poprzez powrót do modelu septem artes liberales70. 

W środowisku tych uczonych dokonano pierwszej od czasów starożytnych poważnej rewizji 

Wulgaty, a także przeprowadzono reformę kroju pisma, znanego później jako minuskuła 

 
66 Por. J. Domański, „Scholastyczne” i „humanistyczne” pojęcie filozofii, s. 13-14. 
67 Por. P.O. Kristeller, Humanizm…, dz. cyt., s. 51. 
68 Por. W. Treadgold, Renaissances Before the Renaissance: Cultural Revivals of Late Antiquity and the Middle 

Ages, Stanford 1984. 
69 Por. R. Loewe, The Medieval History of the Latin Vulgate, w: The Cambridge History of the Bible, t. 2: The 

West from the Fathers to the Reformation, Cambridge 1969, s. 102-154. 
70 Por. J.-B. Laforet, Histoire d’Alcuin, moine anglo-saxon, natif d’York, restaurateur des sciences en Occident 

sous Charlemagne, Namur-Paris 1898; por. D.A. Bullough, Alcuin’s Cultural Influence: The Evidence of the 

Manuscripts, w: Alcuin of York: Scholar at the Carolingian Court, red. L.A.J.R. Houwen, A.A. MacDonald, 

Groningen 1998, s. 1-26. 



25 

 

karolińska. Zjawiskiem decydującym o nadaniu temu okresowi miana „renesansu” była 

prowadzona wówczas praca nad zachowaniem dziedzictwa antycznego i próba wykorzystania 

jego wzorów w nowym modelu edukacyjnym. Szczególną rolę w reformatorskiej idei Alkuina 

odgrywało połączenie sztuki retorycznej z filozofią moralną, co było istotnym elementem w 

cycerońskim czy izokratejskim nurcie humanizmu. Wybór tekstów i ich interpretacja podjęta 

przez uczonych z tego okresu doprowadziła nawet „do ustalenia kanonu łacińskich autorów 

starożytnych, który w swym głównym zarysie przetrwał aż do czasów dzisiejszych”71. 

Innym równie ważnym „renesansem” średniowiecznym miał być ruch intelektualistów 

z Chartres w XII wieku, na czele których stali myśliciele, tacy jak: Gilbert de la Porrée, 

Wilhelm z Conches, Alan z Lille czy Jan z Salisbury72. Łączyli oni w sposób nowatorski 

platońską antropologię i pisma antycznych poetów z ortodoksyjną nauką katolicką. W 

środowisku tym powstało wiele łacińskich przekładów z greki i języka arabskiego, co miało 

decydujący wpływ na ponowne przyswojenie idei antycznych w zachodniej Europie. Zdaniem 

Zabłockiego: „prerenesansowi humaniści z XII i XIII wieku dorównywali pisarzom 

renesansowym oczytaniem w autorach starożytnych, niekiedy zaś ich z pewnością 

przewyższali”73. Był to okres bujnego rozwoju czytelnictwa i pierwszego masowego, na ile to 

możliwe, ruchu intelektualnego, który pociągnął za sobą myślicieli z niemal wszystkich 

zakątków kontynentu. Dwunaste stulecie jawi się jako wiek „różnorodnych zainteresowań, 

filozoficznych, teologicznych, humanistycznych, wiek zbierania materiałów, odszukiwania 

starożytnych wzorów, wyrabiania metody i terminologii”74. Bez wątpienia humanizm tego 

wieku mógł inspirować włoskich filozofów renesansu w następnych stuleciach, choć nie był 

to jedyny impuls do jego powstania. Jego źródła, jak wykazuje Kristeller, sięgały także 

pozanaukowej dziedziny, jaką była sztuka poprawnego komponowania pism i dokumentów 

codziennego użytku: 

W średniowiecznych Włoszech zawód ten miał do końca jedenastego wieku wielu 

reprezentantów, tak zwanych dictatores, którzy na podstawie podręczników i 

wzorcowych tekstów uczyli i zajmowali się wybitnie praktyczną sztuką układania 

dokumentów, listów i mów publicznych […] humaniści renesansowi byli z zawodu 

następcami średniowiecznych włoskich dictatores i odziedziczyli po nich różne wzory 

 
71 Por. K. Ochman, Zmierzch cywilizacji łacińskiej czy początek szóstego renesansu?, „Nauka” 4/2017, s. 132. 
72 Por. C.H. Haskins, The Renaissance of the Twelfth Century, Cambridge 1928; E.R. Curtius, Literatura 

europejska..., s. 259; M. Włodarski, Humanizm średniowieczny…, dz. cyt., s. 82. 
73 Por. S. Zabłocki, Od prerenesansu do oświecenia…dz.cyt., s. 43. 
74 Por. W. Tatarkiewicz, Historia filozofii, t. 1: filozofia starożytna i średniowieczna, Warszawa 1978, s. 214. 



26 

 

epistolografii i wymowy publicznej, wszystkie mniej lub bardziej określone przez 

obyczaje i praktyczne potrzeby społeczeństwa późnośredniowiecznego75. 

Na tym przykładzie widać, że humanizm renesansowy był u swych podstaw ideą praktyczną, 

opartą na wymogach i zapotrzebowaniach społeczeństwa pragnącego sprawniej formułować i 

wyrażać myśli, zarówno w kwestiach państwowych, jak i prywatnych. Znajomość wzorów 

stylistycznych zaczerpniętych z pism Cycerona, Seneki czy Kwintyliana umożliwiła 

podniesienie epistolografii do wymiaru pełnoprawnej literatury, a także wytworzyła między 

uczonymi postawę twórczej rywalizacji ze sobą i swoimi źródłowymi wzorami, nazwaną po 

łacinie aemulatio76. Wieki XIV i XV jako epoka wielkich odkryć literackich zaznaczyły się 

dla idei humanizmu w szczególny sposób. Zaszczytną rolę odegrali w tym zwłaszcza Petrarka 

i Gianfrancesco Poggio Bracciolini, choć to nie sam fakt odnalezienia przez nich zaginionych 

tekstów zaważył na charakterze epoki, ale szczególna atmosfera panująca wśród uczonych, 

którzy nabyli krytyczno-literackiego stosunku do dzieł pogańskich twórców i nie tylko 

próbowali je naśladować, lecz przede wszystkim przewyższyć. Jak zanotował Georges Duby: 

Each previous renaissance had set out to rescue from inevitable deterioration works that 

were admitted as the heritage of an earlier and therefore better age, to renew them and to 

restore their original brilliance. Renewal was an exhumation. From now on, every 

renaissance would be regarded as a creative process. The legacy of the past was taken up, 

but with the purpose of exploitation, as settlers exploited virgin lands in order to take 

more form them. As in all the noble families the heir in each generation felt himself 

chosen to make the ancestral patrimony bear frvit, and confident of being able to increase 

its yield, so the moderns judged themselves capable, not only of equalling the ancients, 

but of surpassing them77. 

To, co cechuje najpełniej tę epokę, to pragnienie, by świetność myśli antyku trwale 

przemieniła życie intelektualne, a z nim społeczne i polityczne. Podejście takie częstokroć 

wiązało się z zerwaniem utrwalonej interpretacji danego zagadnienia, na przykład stosunku 

 
75 Por. P.O. Kristeller, Ruch humanistyczny, w: Humanizm i filozofia, przeł. G. Błachowicz, Warszawa 1985, 

s. 22. 
76 Por. A. Fulińska, Renesansowa aemulatio: alegacja czy interseksualność?, „Teksty Drugie” 4/1997, s. 7: 

„Zasada rywalizacji, bezpośrednio związana z jednym z podstawowych dla poetyki i retoryki klasycystycznej 

(antycznej, renesansowej i osiemnastowiecznej) pojęciem imitacji – naśladowania modeli literackich – ma swoje 

źródła w pismach teoretyków starożytnych, przede wszystkim Cycerona, Kwintyliana i Pseudo-Longinosa, ale 

pojawia się także w metaliterackich wypowiedziach Horacego. Przeciwstawiana była od samego początku 

praktyce wiernego, zwanego niewolniczym i utożsamianego niekiedy z przekładem, naśladowania modeli 

(imitatio servilis) i postulowała ich wykorzystywanie w sposób nie tylko twórczy, ale przede wszystkim zgodny 

z indywidualnymi cechami autora. 
77 Por. G. Duby, The Culture of the Knightly Class: Audience and Patronage, w: Renaissance and Renewal in 

the Twelfth Century, red. R.L. Benson, G. Constable, C.D. Lanharn, Cambridge 1982, s. 251-252. 



27 

 

do konkretnej szkoły filozoficznej. Rolą pism myślicieli stoickich czy platońskich przez wieki 

było pełnienie funkcji praeparatio evangelica, a więc pozycji podległej względem nauki 

chrześcijańskiej i teologii78. Wraz z pojawieniem się i rozpowszechnieniem się na szeroką 

skalę osobnych studiów literackich, na popularności zyskała próba odtworzenia antycznej 

myśli dla niej samej, a wraz z nią zaczęło się utrwalać przeświadczenie o niezależności myśli 

humanistycznej od nauki Kościoła79. Nowożytny humanizm podejmował także próbę 

stworzenia uniwersalistycznego i ponadpolitycznego porozumienia pomiędzy uczonymi 

z różnych miejsc i czasów (respublica litterarum). Źródeł tej idei można doszukiwać się, 

zdaniem Domańskiego, u autorów takich, jak Jan Ludwik Vives czy Erazm z Rotterdamu80. 

Drugi z nich używa tego pojęcia wprost w swoim dialogu Antibarbarorum liber, gdzie 

zestawił je w kontrze ze światem barbarzyńców81. Omawiany uniwersalizm zdaje się 

przekraczać granice politycznej jedności i skupiać na jedności świata intelektualnego. 

Literatura i jej rzeczywistość w niespotykany dotąd sposób zaczynają odrywać się od 

geograficznego kontekstu świata, w którym powstają i próbują wytworzyć swoje własne 

granice. Nie pokrywają się one w pełni z porządkiem politycznym państwa nowożytnego, 

lecz kreślą duchową jedność starego kontynentu. Humanizm tej epoki formułuje wprost tezę o 

istnieniu wspólnoty dostępnej każdemu, kto osiągnie gruntowne wykształcenie i przyswoi 

sobie tradycję antyczną82. Nie był to jedynie postulat, lecz artykulacja trwającego porządku 

kształtującego się przez wieki od starożytności, czego wcześniejszym wyrazem były choćby 

instytucje uniwersytetów83. Mówiąc o respublica litterarum, humaniści mają na myśli 

 
78 Por. V. Possenti, Filozofia jako „praeparatio evangelica”, „Człowiek w Kulturze” 13/2000, s. 67-68. 
79 Por. J. Burckhardt, Kultura odrodzenia we Włoszech, przeł. M. Kreczowska, Warszawa 1961, s. 260: „Aby 

dojść do ostatecznych wniosków co do religijności ludzi Odrodzenia, musimy obrać inną drogę. Stosunek ich 

zarówno do religii panującej w kraju, jak też do idei bóstwa, należy w ogóle wyprowadzać z ich postawy 

duchowej. Ci ludzie nowocześni, reprezentanci ówczesnej kultury Włoch, byli z natury tak samo religijni jak 

cały Zachód w dobie średniowiecza, lecz ich potężny indywidualizm nadaje ich religijności charakter czysto 

subiektywny, a pełnia wrażeń, jakich doznają dzięki odkryciu świata zewnętrznego i wewnętrznego, wyciska na 

nich przede wszystkim piętno świeckie”. 
80 Por. J. Domański, Tekst jako uobecnienie, Kęty 2002, s. 151: „Wedle tego, co zdołałem znaleźć w związku 

z pojęciem «rzeczypospolitej literackiej» […], czyli społeczności użytkowników pisma i literatury, ludzi 

piszących i czytających, początku owej nowej idei należy dopatrywać się u szesnastowiecznego humanisty 

hiszpańskiego Juana Luisa Vivesa [1492-1540], prawie współczesnego Erazmowi z Rotterdamu [1467-1536]”. 
81 Por. J. Partyka, Rzeczpospolita uczonych Erazma z Rotterdamu i „República literaria” Diego de Saavedry 

Fajardo: utopia i antyutopia?, „Teksty Drugie” 1/2015, s. 109. 
82 Por. N. d’Argonne, Mélanges d’histoire et le littérature, recueillis par M. de Vigneul-Marville, t. 2, Paris 

1700, s. 61-62: „La République des Lettres est trés ancienne […]. Elle s’étend par toute la terre, et est composée 

de gens de toutes nations, de toute condition, de tout âge, de tout sexe […]. On y parle toute sorte de langues 

vivantes et mortes. Ces Arts y sont joints aux Lettres, et les Mécaniques y tiennent leur rang…”; A. Grafton, 

Worlds made by words: scholarship and community in the Modern West, Cambridge 2009, s. 9; P. Dibon, 

Communication in the Respublica literaria in the 17th Century, „Res Publica Litterarum” 1/1978, s. 43. 
83 Por. J. Partyka, Rzeczpospolita uczonych…, dz. cyt., s. 111: „Zarówno łaciński termin respublica litteraria, jak 

i jego odpowiedniki w językach narodowych występowały w węższym lub w szerszym znaczeniu. W 

najszerszym – określał międzynarodową społeczność uczonych, w węższym (zwłaszcza w XVI wieku) – był 

często używany jako synonim akademii czy uniwersytetu”. 



28 

 

ponadhistoryczną wspólnotę myśli przekraczającą nie tylko wymiar filozoficzny czy 

polityczny, ale nieraz także konfesyjny. Manifestowanie takiej duchowej jedności, jaka miała 

miejsce w XV wieku, Sante Graciotti wiąże z rozpowszechnieniem się pojęcia Europy, które 

przekraczało już dawne pojmowanie granic geograficznych rzymskiego Kościoła. Jak 

stwierdza:  

Wydaje się, że od czasów humanizmu i renesansu istnieją trzy kategorie wartości, 

określających Europę i tworzących jej tkankę łączną, a zarazem wskazujących na 

kierunek jej rozwoju: wielość podmiotów politycznych istniejących wewnątrz państw i 

we wspólnotach państwowych, bezwyznaniowe chrześcijaństwo oraz rola humanae 

litterae. Wielość podmiotów politycznych działających w obrębie państw została 

sformułowana teoretycznie przez republikański humanizm florencki, od Leonarda 

Bruniniego i jego kontynuatorów poczynając. Na mnogość rządów i państw, jako czynnik 

konstytuujących Europę i odróżniający ją od tyrańskiej Azji, wskazywał Machiavelli. 

Paradoksalnie, Europa republik opiera swoją jedność na zinstytucjonalizowaniu wielości, 

tak jak średniowieczna Europa była oparta na instytucjonalnym uniwersalizmie 

Cesarstwa84. 

Oczywiście ta nowa forma nowego porządku jedności wciąż pozostawała pod znacznym 

wpływem myśli chrześcijańskiej, lecz nie w formie instytucjonalnej, a jedynie ideowej85. Już 

sama próba ukazania ścisłego związku między filozofią Platona i Arystotelesa a 

chrześcijaństwem, podjęta przez Giovanniego Pico della Mirandolę w 1486 roku, gdy 

planował zwołać międzynarodowy kongres filozofów, stanowi wyraźny przejaw tego sposobu 

myślenia. Wstępem do tego humanistycznego przedsięwzięcia miało być rozesłanie 900 tez 

poprzedzonych programowym manifestem De hominis dignitate86. Postulat uniwersalnej 

jedności pomiędzy uczonymi wielu tradycji i religii oraz tezy Mirandoli nie spotkały się z 

uznaniem ówczesnych władz kościelnych87. Wejście w polemikę młodego filozofa z 

papieżem Innocentym VIII doprowadziło nawet do potępienia jego manifestu i ucieczki 

 
84 Por. S. Graciotti, Polska humanistyczna i europejska Respublica Litterarum, w: Humanitas…, dz. cyt., s. 254. 
85 Por. Tamże, s. 254: „Chrześcijaństwo jako synonim Europy przetrwało kryzys średniowieczny, ale stopniowo 

traciło charakter wyznaniowy i podlegało procesowi sekularyzacji. Już Enea Silvio Piccolomini włączył do 

chrześcijańskiej Europy Kościół grecko-prawosławny, husyckie Czechy, ziemie Scytii i Sarmacji (między 

Moskwą a Tatarią) aż po Don. Krucjaty antytureckie ocaliły integralność Europy, lecz nie odbudowały jedności 

Kościołów. Chrześcijaństwo staje się stopniowo coraz ważniejszym elementem Europy, lecz mniej sakralnym i 

coraz mniej związanym z instytucjami. Staje się kodem genetycznym kultury europejskiej, tą jej częścią, ze 

względu na którą [...] nie możemy nie nazywać się chrześcijanami”. 
86 Por. D. Facca, Wstęp, w: G.P. della Mirandola, Oratio de hominis dignitate, Mowa o godności człowieka, 

przeł. Z. Nerczuk, M. Olszewski, Warszawa 2010, s. 7-8. 
87 Por. tamże. 



29 

 

humanisty do Francji88. Przytoczony epizod z dziejów humanizmu renesansowego dobrze 

ilustruje jeden z wymogów trwania modelu humanistycznego – uniwersalność i jedność 

świata idei. W tym przypadku widoczne jest, jak postulat mógł wykraczać poza polityczne i 

religijne rozumienie jedności znane dotychczas w Europie.  

Za filozoficzną podstawę potrzebną do sformułowania tezy o jedności wszystkich 

ludzi posłużyły nowożytnym humanistom niektóre wątki filozofii stoickiej, podkreślające 

znaczenie powszechnej godności ludzkiej natury: 

Jak Petrarka znalazł w pismach Cycerona program wykształcenia ogólnego i pochwałę 

poezji, tak nauczyciel Germanii, Filip Mellanchton […] wyczytał z nich stoicką naukę 

o świetle naturalnym (lumen naturale), które utożsamiał z naturalnym rozumem 

(naturalis ratio). Głoszony przez niego obowiązek poznawania i oświecania bliźnich 

znalazł pełne zrozumienie w Niderlandach […] a potem Anglii i Francji89. 

Koncepcja ta odegrała istotną rolę w ukształtowani się nowożytnej koncepcji praw natury i 

antropologii z nich wynikającej90. Były one rozumiane jako: 

stały, wieczny, obiektywnie istniejący system wartości wspólny wszystkim ludziom, 

który stanowi lub stanowić powinien fundament ładu społecznego. Istotą prawa natury są 

powinności, które są tak oczywiste, że każdy człowiek je sobie uświadamia. Ze względu 

na fakt, że są to podstawowe i uniwersalne wartości, które powinny regulować stosunki 

międzyludzkie, to są one nadrzędne względem prawa stanowionego91. 

Humanizm myśli stoickiej inspirował wielu myślicieli XV i XVI wieku, a na licznych 

uniwersytetach podejmowano wówczas próby historycznej rekonstrukcji doktryny tej szkoły. 

Czołową postacią tego ruchu był flamandzki filolog i filozof Justus Lipsius. To on opracował 

pierwsze filologiczne wydania wszystkich dzieł Seneki i zapoczątkował neostoicyzm – próbę 

uzgodnienia nauk rzymskiej Stoi z doktryną chrześcijańską92. Cieszył się on popularnością 

niemal we wszystkich skłóconych ze sobą denominacjach protestanckich i Kościele 

Katolickim. Sam Lipsius kilka razy w ciągu swojego życia zmieniał wyznanie, w zależności 

od miejsca, w którym nauczał i przebywał, co mogło mieć wpływ na jego pojednawczą 

 
88 Por. K. Chłędowski, Dwór w Ferrarze, Warszawa 1958, s. 113. 
89 Por. T. Sinko, Od filantropii…, dz. cyt., s. 62-63. 
90 Por. tamże, s. 63. 
91 Por. M. Baranowska, Marzenie o szczęściu, czyli idea prawa natury w filozofii Jana Jakuba Rousseau, 

„Czasopismo Prawno-Historyczne” 65 (2)/2013, s. 56. 
92 Por. J. Dąbkowska-Kujko, Justus Lipsjusz i początki europejskiego neostoicyzmu w zwierciadle polskiej prozy, 

w: Humanitas…, dz. cyt., s. 203: „Ślady oddziaływania stoicyzmu – a w szczególności Seneki – na naukowy 

i artystyczny dorobek flamandzkiego filologa Justusa Lipsjusza[…], widać nie tylko w jego dialogu de 

constantia i nie tylko w późniejszych pracach systematyzujących poglądy starożytnej Stoi, w których zostały one 

uzgodnione z doktryną chrześcijańską”. 



30 

 

postawę wobec chrześcijańskich wyznań93. Jego neostoicka doktryna stałości (constantia) 

miała być wzorem dla uczonych ludzi w czasie burzliwego okresu wojen drugiej połowy XVI 

wieku94. Lipsius, zalecając pozorne wycofanie się z życia publicznego do zacisza domowego, 

kształtował intelektualne i polityczne elity następnego pokolenia. Wśród jego pism 

szczególnie dwa dzieła: De constantia i Politicorum sive civilis doctrinae odegrały rolę 

podręczników kreślących antropologiczny projekt nowego człowieka95. Pierwsze dzieło 

dotyczyło intelektualnego i duchowego rozwoju w prywatnym życiu, drugie z kolei odnosiło 

się do powinności obywatelskiej rozumianej jako uległość wobec zwierzchniej władzy. Wizja 

Lipsiusa miała więc charakter propozycji uniwersalnej filozofii życia, mającej dać 

indywidualne pocieszenie w obliczu kształtujących się nowożytnych form politycznego 

absolutyzmu. Celem lipsjańskiego projektu było przede wszystkim jednak zachowanie 

godności i natury człowieka poprzez praktykę cnoty stałości w obliczu zewnętrznego 

niepokoju. 

Badania nad myślą Stoi odegrały także znaczny wpływ na kluczowe pojęcie natury 

w nowożytnej filozofii. Jak podaje Sinko: „Stoickie «prawo naturalne», rozbudowane przed 

Holendra Hugona Grotiusa […] i Anglika Hobbesa […], prowadzi do «naturalizmu» Jana 

Jakuba Rousseau […], głoszącego za cynikami i stoikami powrót do natury, życie według 

natury, wychowanie człowieka przez rozwinięcie wszystkich zdolności, danych mu przez 

naturę”96. Filozoficzne poszukiwanie tego, co jest naturalne, a więc najbardziej ludzkie, stało 

się filarem antropologicznej wizji, którą przedstawił Jean-Jacques Rousseau. Utożsamiał on 

 
93 Por. J. Dąbkowska-Kujko, Justus Lipsjusz i dawne przekłady jego dzieł na język polski, Lublin 2010, s. 29-

107. 
94 Por. tamże, s. 150-151: Tak oto trzy pojęcia: constantia, patientia, firmitas czy recta ratio, odsyłające w 

przestrzeń duchową, wystawione zostają jako oręż przeciwko zewnętrznemu światu wojen, przez co poznajemy 

naukę stoików z jednej strony jako «teorię sztuki życia w znacznej mierze determinującą człowiecze myśli i 

postawy, a z drugiej strony – nową antropologiczną dyscyplinę, która służyła jako podłoże dla naturalnego 

systemu nauk humanistycznych w XVII wieku». Poznajemy ją także jako doktrynę zarówno odpowiednią i 

atrakcyjną dla kształtowania jednostkowych postaw moralnych, jak i ideę z gruntu polityczną w swym 

charakterze w dobie krawawych wojen religijnych w Niderlandach […] Francji, Niemczech czy […] w Anglii”. 
95 Por. tamże, s. 172: „Obok Politicorum libri dialog De constantia okazał się jedną z najpopularniejszych prac 

niderlandzkiego filologa. M. Morford wymienia cztery zasadnicze powody owej sławy: po pierwsze, dzieło 

odwoływało się do wspólnych doświadczeń tych wszystkich, którzy zostali oszołomieni i boleśnie doświadczeni 

przez pustoszące Niderlandy wojny. Po drugie, autor posłużył się w nim mądrością starożytnych, którą potrafił 

sprawnie odnieść do współczesnych sobie wydarzeń, przywracając tym samym antyczny świat do życia poprzez 

obrazowe, sugestywne wykorzystanie literatury i przykładów historycznych. Po trzecie styl dzieła Lipsjusza, 

liczne porównania i metaforyczny język sprawiły, iż nauka stoicka została postrzeżona przez wrażliwego 

i inteligentnego czytelnika jako szczególnie atrakcyjna. Po czwarte wreszcie, autor dialogu odważnie starał się 

uzgodnić rzymski stoicyzm z chrześcijaństwem: pokazał, w jaki sposób współczesny człowiek mógłby 

wykorzystać mądrość klasycznych tekstów przy jednoczesnym stałym swym oddaniu chrześcijańskiej doktrynie 

religijnej i moralnej”. 
96 Por. T. Sinko, Od filantropii…, dz. cyt., s. 63. 



31 

 

humanité z powszechnym spełnieniem i szczęściem97. Oceniał kulturę i cywilizację swojego 

wieku jako system uniemożliwiający rozwój ludzkiej natury i nieuchronnie prowadzący do jej 

degeneracji98. Rousseau, opisując swój filozoficzny program humanizmu mający na celu 

wyjaśnienie istoty ludzkiej natury, postulował, by ustalone przez niego prawidła stały się 

podstawą porządku prawnego. Sam myśliciel nigdy jednak nie sformułował ostatecznej 

definicji ludzkiej natury czy człowieczeństwa, a nawet często zmieniał znaczenie tego 

pojęcia99. Poznanie istotny ludzkości nie było jego zdaniem możliwe w filozoficznym 

dyskursie, lecz poprzez zetknięcie się z tym, co naturalne. Jak pisał w traktacie Emil: 

„Najlepszymi znawcami ludzi nie są bynajmniej filozofowie; widzą oni człowieka jedynie 

poprzez przesądy filozofii; żaden stan nie posiada ich tyle. Dziki sądzi nas zdrowiej niż 

filozof”100. Naturalna intuicja stała się dla Rousseau podstawowym wyznacznikiem w 

procesie poznania świata czy transcendencji101. Jego program humanizmu znacznie wykracza 

poza średniowieczne czy renesansowe postulaty powrotu do antycznych wzorców i dążenia 

do stworzenia uniwersalnej kultury. Istotą tej myśli jest założenie, że najistotniejsze wzory 

zachowania są z natury zapisane w człowieku, a ich rozpoznanie jest możliwe poprzez 

kierowanie się uczuciami. Nie oznacza to jednak, że oświeceniowy myśliciel zrezygnował 

z programu wychowawczego opartego do pewnego stopnia na myśli starożytnych filozofów. 

Jak podaje Sinko: „Humanité Rousseau jest przeciwieństwem renesansowej humanitas, ale 

nie zrywa bynajmniej z autorami klasycznymi”102. 

Pomysł Johanna Gottfrieda Herdera, sformułowany pod koniec XVIII wieku, zbliżał 

się do klasycznego rozumienia humanizmu – filozof posługiwał się pojęciem Humanität w 

 
97 Por. J.J. Rousseau, Marzenia samotnego wędrowca, przeł. E. Rzadkowska, Wrocław 1983, s. 88: „Czegóż 

bym mógł sobie życzyć następnie, gdybym mógł zaspokoić moje pragnienia i był zdolny osiągnąć wszystko, nie 

będąc oszukanym przez nikogo? Chciałbym jednej tylko rzeczy: zobaczyć wszystkie serca zadowolone. Sam 

widok powszechnej szczęśliwości potrafiłby zapewnić memu sercu trwałe wzruszenie, a gorące pragnienie 

czuwania nad jej zachowaniem byłoby moją najbardziej trwałą dążnością. Zawsze sprawiedliwy, lecz nie 

stronniczy i zawsze dobry, lecz nie słaby, byłbym bezpieczny zarówno od ślepej nieufności, jak od 

nieprzebłaganej nienawiści”. 
98 Zob. J.J. Rousseau, Czy odrodzenie nauk i sztuk przyczyniło się do poprawy obyczajów?, w: Trzy rozprawy 

z filozofi i społecznej, Kraków 1956. 
99 Por. A. Peretiatkowicz, Jan Jakub Rousseau filozof demokracji społecznej, Poznań 1949, s. 57–58: „Rousseau 

w pierwszych swych utworach (Discours sur les sciences et les arts, Discours sur l’inénegalité parmi les 

hommes) mówiąc o «naturze» ma głównie na myśli stan natury, podczas gdy w późniejszych (Emile, Contrat 

social) mówi o naturalnym człowieku w stanie społecznym, o kulturze naturalnej, odpowiadającej ogólnym 

warunkom życia. […] w późniejszych dziełach Rousseau uważa za pożądane zmodyfikować naturę człowieka, 

doradza «dénaturer l’homme» ze względów społecznych, przez odpowiednie wychowanie socjalne. W swych 

ostatnich pracach (Considérations sur le gouvernement de Pologne, Projet de constitution pour la Corse) 

porzuca pojęcie «natury» i wcale się na nią nie powołuje”. 
100 Por. J.J. Rousseau, Emil, czyli o wychowaniu, t. 2, przeł. W. Husarski, Wrocław 1955, s. 54. 
101 Por. tamże, s. 105: „Nie ma potrzeby, aby mnie ktoś uczył tego kultu, dyktuje mi go sama natura. Czyż cześć 

dla Tego, kto się nami opiekuje i miłość dla Siły, która chce dla nas dobra, nie jest naturalną konsekwencją 

miłości samych siebie?”. 
102 Por. T. Sinko, Od filantropii…, dz. cyt., s. 63. 



32 

 

celu uchwycenia istoty natury ludzkiej103. W odróżnieniu od koncepcji Rousseau owa 

Humanität nie polegała na podążaniu za wewnętrzną intuicją czy naturalnymi pragnieniami, 

lecz na rozwoju istoty człowieka, stojącej w sprzeczności z jego naturalną dzikością czy 

brutalnością. Humanität była dla Herdera postulatem przemiany człowieka poprzez edukację 

moralną i intelektualną, miała ona obejmować wszystkie warstwy społeczne i być gwarantem 

stworzenia prawdziwie ludzkiego społeczeństwa104. Koncept ten był przejawem nie tyle 

powrotu do antycznych źródeł filozoficznych, ile do oświeceniowego ruchu intelektualnego 

mającego na celu wypracowanie nowego modelu życia społeczeństw, który doprowadzi do 

trwałego przekształcenia cywilizacji, a nawet historii105. Podobne znaczenie miał termin 

Humanismus użyty w 1808 roku przez niemieckiego filozofa i teologa Friedricha Immanvela 

Niethammera w pracy zatytułownej Der Streit des Philanthropinismus und Humanismus in 

der Theorie des Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit. Napisał ją po objęciu stanowiska 

Centralnego Komisarza w nowoutworzonym Królestwie Bawarii. Zarysowany w niej został 

program edukacji oparty na klasycznej literaturze i filozofii, w kontrze do oświeceniowego 

ruchu filantropinistów postulujących odrzucenie antycznego dziedzictwa na rzecz nabywania 

praktycznych umiejętności potrzebnych ludziom w czasach rewolucji przemysłowej. 

Skupienie się na praktycznych umiejętnościach miało zresztą zdaniem filozofa odpowiadać 

 
103 Por. H. Adler, Herder’s Concept of Humanität, w: A Companion to the Works of Johann Gottfried Herder, 

red. H. Adler, W. Koepke, New York 2009, s. 94: „Herder did not introduce or «invent» the word Humanität; it 

had been part of the German language since the seventeenth century.4 However, Herder himself hesitated to 

select it as the appropriate term for his intentions and he extensively discussed the options that were at his 

disposal. In order to make clear that his idea of Humanität was not just a modification of an already existing 

concept but something paradigmatically new that had not yet been covered by any of the already available 

German terms, Herder chose a word that is clearly marked as a foreign word in German: Humanität shows 

demonstratively its Latin origin (related to homo, humanus, humanitas) and it is still in today’s German language 

part of the vocabulary only of the educated classes. 
104 Por. J.G. Herder, Briefe zur Beförderung der Humanität, w: Geschichtsphilosophie Werke, s. München 1953, 

s. 470: „Also wollen wir bei dem Wort Humanität bleiben, an welches unter Alten und Nevern die besten 

Schriftsteller so würdige Begriffe geknüpft haben. Humanität ist der Charakter unsres Geschlechts; er ist uns 

aber nur in Anlagen angeboren und muß uns eigentlich angebildet werden. Wir bringen ihn nicht fertig auf die 

Welt mit; auf der Welt aber soll er das Ziel unsres Bestrebens, die Summe unsrer Übungen, unser Wert sein; 

denn eine Angelität im Menschen kennen wir nicht, und wenn der Dämon, der uns regiert, kein humaner Dämon 

ist, werden wir Plagegeister der Menschen. Das Göttliche in unserm Geschletcht ist also Bildung zur Humanität; 

alle großen und guten Menschen, Gesetzgeber, Erfinder, Philosophen, Dichter, Künstler, jeder edle Mensch in 

seinem Stande, bei der Erziehung seiner Kinder, bei der Beobachtung seiner Pflichten, durch Beispiel, Werk, 

Institut und Lehre hat dazu mitgeholfen. Humanität ist der Schatz und die Ausbeute aller menschlichen 

Bemühungen, gleichsam die Kunst unsres Geschlechtes. Die Bildung zu ihr ist ein Werk, das unablässig 

fortgesetzt werden muß, oder wir sinken, höhere und niedere Stände, zur rohen Tierheit, zur Brutalität zurück”. 
105 Por. H. Adler, Herder’s Concept of Humanität, s. 99: „Moreover, Humanität is not a limited set of features 

that, once they have all become reality, will be saturated and terminate any progress and development. The 

fulfillment of that type of teleological progress in «perfection» would mean the end of history. Instead, 

Humanität signifies the « Bestimmung» the destiny of the human being as such. This destiny was a prime topic 

of the Enlightenment, having to do with the fundamental questions of the possibilities of (human) history, its 

anthropological conditions, and its theological framework”; por. M. Cichocki, Początek końca historii. Tradycje 

polityczne w XIX wieku, Warszawa 2021. 



33 

 

ogólnym tendencjom epoki106. Jego program humanistyczny nakierowany był przede 

wszystkim na duchową formację człowieka, nie zaś na przekazanie konkretnych umiejętności 

zawodowych, choć sam Niethammer cenił część postulatów swoich oponentów, w tym 

propagowane przez nich ćwiczenia fizyczne. Idea Humanismus nie miała jednak wyłącznie 

charakteru opisowego jako nauka o kulturze grecko-rzymskiego antyku, lecz była postulatem 

i rzeczywistym programem reformy edukacyjnej.  

Koniec XIX wieku i pierwsza połowa XX przyniosły wiele propozycji rozumienia 

humanizmu, które często były wpisane w projekty tzw. wielkich narracji politycznych czy 

ideologicznych107. Reinterpretacja tego pojęcia następowała nieustannie, dostosowując się do 

specyfiki każdego środowiska, w jakim funkcjonowało. Słowami Aliny Nowickiej-Jeżowej: 

Wiek XX, który konfrontował ideę humanistyczną z rzeczywistością rewolucji rosyjskiej, 

wojen światowych i Zagłady, intensyfikował wybór stojący przed myślicielami wiernymi 

dawnej nauce o człowieku. Szczególnie trudna była próba, na jaką został wystawiony 

optymistyczny humanizm laicki, oświeceniowy i pozytywistyczny, łączący się z ideą 

postępu ludzkości108. 

Wielość projektów antropologicznych powstałych od początku XX wieku w szczególny 

sposób ukazuje zróżnicowanie ideologicznych ujęć humanizmu. Ich rozumienie nie wiązało 

się z powrotem do antycznych źródeł, lecz z próbą ustanowienia powszechnie obowiązującej 

filozofii człowieka, najlepiej odpowiadającej przyjętej wizji antropologicznej. Słowo 

humanizm zaczął więc być łączony z najróżniejszymi przymiotnikami, określającymi jego 

specyfikę: egzystencjalny, ateistyczny czy socjalistyczny. Po II wojnie światowej wraz z 

rozpowszechnieniem się różnorodnych prądów filozoficznych powstało wiele propozycji 

nowych humanizmów, w tym między innymi: „koncepcje personalistyczne Emmanvela 

Mouniera, dialogiczne Gabriela Marcela, fenomenologiczne Maurice’a Merleau-Ponty’ego i 

 
106 Por. F.I. Niethammer, Der Streit des Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie des Erziehungs-

Unterrichts unsrer Zeit, Jena 1808, s. 15-16: „Allein, es ist nicht bloß mechanische Betriebsamkeit, Gewerb- und 

Kunstfleiß, Handel und jede Art von Industrie, die man aus dem mächtig angeregten Umtriebe hervorgehen 

sieht: derselbe Geist, dieselbe Tendenz, dieselbe Regsamkeit zeigt sich auch in allen Zweigen des Denkens und 

der Bildung überhaupt. In der Erziehung, in der Religion, in der Philosophie, in dem ganzen Umkreise der 

Geistesthäͤtigkeit, war «praktisch» jetzt das allgemeine Losungswort; nur was unmittelbar ins Leben eingreifend, 

in der Anwendung föͤrderlich war, wurde geachtet”. 
107 Por. J.F. Lyotard, Kondycja ponowoczesna. Raport o stanie wiedzy, Warszawa 1997. 
108 Por. A. Nowicka-Jeżowa, Nurty humanistyczne w kulturze polskiej, w: Humanitas. Projekty antropologii 

humanistycznej. Część pierwsza, paradygmaty-tradycje-profile historyczne, red. A. Nowicka-Jeżowa, Warszawa 

2009-2010, s. 86-87.  



34 

 

Emanvela Levinasa”109. Pojęcie humanizmu poprzez obejmowanie coraz to nowszych 

obszarów i poprzez powszechną adaptację zaczęło tracić źródłowe znaczenia odnoszące się 

do klasycznego modelu wychowawczego. Jak zauważył Jan Okoń, mimo że pojęcie to w 

drugiej połowie XX wieku uległo semantycznej degradacji, to i dziś: 

można równocześnie znaleźć informacje o dziesiątkach różnego rodzaju humanizmów, od 

uświęconych już tradycją, takich jak humanizm chrześcijański, tomistyczny, jezuicki czy 

bardziej konkretny i jednostkowy humanizm św. Jana od Krzyża […] jak nowszy i 

bardziej współczesny F. C. S. Schillera humanizm pragmatystyczny, wraz z jego 

przeciwieństwem: humanizmem metafizycznym I. Babbita, a dalej ewolucjonistyczny 

humanizm Th. H. Huxleya i naukowy humanizm J. S. Huxleya, ateistyczny humanizm F. 

Nietzschego i L. Feverbacha, aż do współczesnych postaci: humanizmu 

egzystencjalistycznego J.-P. Sartre’a, fenomenologicznego R. Ingardena, 

personalistycznego K. Wojtyły, czy całkiem praktycznych już odmian: humanizmu 

ekologicznego, humanizmu pracy i w pielęgniarstwie, a nawet cyber humanizmu, nie 

wspominając o pewnego rodzaju atrapie, jaką był humanizm socjalistyczny, a Moskwa 

miastem humanizmu110. 

Jednak także w tym zestawieniu pojęcie to odwołuje się do konkretnej opcji egzystencjalnej 

lub cywilizacyjnej, która może pozostawać w sprzeczności z inną, również określaną mianem 

humanizmu. Tym, co łączy te stanowiska, jest próba nakreślenia projektu antropologicznego 

oraz wizji przemiany życia społecznego zgodnej z tą antropologią. Dlatego przyjęta w tym 

rozdziale definicja humanizmu – rozumianego jako projekt uniwersalistycznej kultury opartej 

na przesłankach antropologicznych – obejmuje także te ruchy w szerszym znaczeniu111. 

W ujęciu węższym nieodłącznym elementem humanizmu pozostaje zakorzenienie tego 

modelu w dziedzictwie filozoficznym i literackim starożytności grecko-rzymskiej. 

Humanitas christiana 

Rozdzielenie humanizmu chrześcijańskiego od humanizmu, w kontekście badań nad 

przemianami tej idei w Europie, może z jednej strony wydawać się zabiegiem sztucznym, 

ponieważ znaczna część myślicieli i twórców, na przestrzeni omówionych pokrótce wieków, 

przynależała do religii chrześcijańskiej. Z drugiej strony, co najmniej od XIX wieku pojęcie 

humanizmu bywa przeciwstawiane myśli religijnej, a niekiedy nawet utożsamiane z 

 
109 Por. tamże, s. 88; E. Mounier, Le personnalisme, Paris 1949; G. Marcel, Les hommes contre l’humain, Paris 

1951; M. Merleau-Ponty, Humanisme et terreur, Paris 1947; E. Lévinas, Humanisme de l’autre homme, 

Montpellier 1972. 
110 Por. J. Okoń, Humanizm a/i humanitas, „Ruch Literacki” 309 (6)/2011, s. 634. 
111 Definicja, o której mowa, została szczegółowo opisana w tym rozdziale pracy, por. s. 11-13. 



35 

 

postawami wrogimi wobec chrześcijaństwa112. Na tę ambiwalencję zwraca uwagę Nowicka-

Jeżowa, podkreślając, że „obie perspektywy: zbieżność humanitas i christianitas oraz 

napięcia między nimi powinny być […] współobecne w badaniach nad humanizmem” 113. 

Samo określenie „humanizm chrześcijański”, nazywany niekiedy również 

„personalizmem chrześcijańskim”, choć pojawiło się dopiero na początku XX wieku, to już 

kilkadziesiąt lat później stało się jedną z kluczowych postaw intelektualnych Kościoła 

katolickiego za sprawą myśli pisarzy takich jak: Emmanvel Mounier, Gabriel Marcel, Jacques 

Maritain czy Karol Wojtyła. Popularność tej koncepcji była rodzajem odpowiedzi na 

zapotrzebowanie stworzenia nowej wizji świata i człowieka po tragedii wojen światowych 

i zbrodniczych ideologii totalitaryzmów. Myśl ta miała stanowić podstawę zbudowania nowej 

i pełnej filozofii człowieka, będącej fundamentem powojennego ładu w sferze polityki, etyki 

czy edukacji świata zachodniego. Wspomniany wyżej Jacques Maritain, orędownik tej idei, 

już od lat trzydziestych popularyzował swój humanistyczny projekt świata mający łączyć 

wizję społeczeństwa demokratycznego z katolicka nauką społeczną114. W filozoficznym 

manifeście z 1936 roku wyraził to w następujący sposób: 

Czyż nie jest jedną z oznak pomieszania pojęć, która szerzy się dziś w świecie, fakt, że te 

moce, niegdyś chrześcijańskie, służą dziś propagandzie koncepcji kultury 

przeciwstawiających się wprost chrystianizmowi? Byłaby to dla chrześcijan dobra okazja 

wprowadzenia prawdy, przez reintegrację w pełnię pierwotnego ich źródła tych nadziei 

sprawiedliwości i tej nostalgii za jednością, którymi karmi się cierpienie świata, a których 

poryw zwraca się w niewłaściwym kierunku. W ten sposób zdołają one obudzić moce 

kulturalne i doczesne czerpiące z chrześcijaństwa, zdolne oddziaływać na historię i 

przyjść z pomocą ludziom. Zdrowa filozofia społeczna i zdrowa filozofia historii 

nowożytnej byłaby niezbędna do tego. Wówczas chrześcijanie mogliby pracować nad 

tym, by na miejsce porządku nieludzkiego, który kona na naszych oczach, stworzyć 

porządek cywilizacji, którą cechować będzie humanizm integralny i która będzie nową 

cywilizacją chrześcijańską już nie sakralną, ale świecką115. 

 
112 Por. A. Nowicka-Jeżowa, Nurty humanistyczne…, dz. cyt., s. 79: „Pierwsze naukowe opisy humanizmu 

renesansowego, zarysowujące się w połowie XIX wieku w Historii Francji Jules’a Micheleta, a zawarte w 

dziełach Georga Voigta i Jacoba Burckhardta, miały charakter zdecydowanie ideologiczny: selekcjonowały 

fakty kulturowe, by dowieść antytetyczności laickiego, humanistycznego renesansu i teocentrycznego 

średniowiecza”.  
113 Por. tamże, s. 85. 
114 Por. J. Hellmann, The Humanism of Jacques Maritain, w: Understanding Maritain: Philosopher and Friend, 

D.W. Hudson, M.J. Mancini, Macon 1987, s. 117-131. 
115 Por. J. Maritain, Humanizm integralny, Warszawa 1981, s. 6. 



36 

 

Humanizm integralny, jak określa go sam autor, to postulat redefinicji wizji antropologicznej 

w duchu neoscholastyki – filozofii z przełomu XIX i XX wieku odwołującej się do myśli 

Tomasza z Akwinu. Celem takiego przedsięwzięcia było utworzenie opartego na 

chrześcijańskiej doktrynie projektu świata obejmującego wszystkie sfery życia. Nowa 

cywilizacja chrześcijańska miała w odróżnieniu od starożytnych, średniowiecznych 

i nowożytnych wizji christianitas pozostać niezależna od zwierzchniej władzy politycznej 

instytucjonalnego Kościoła. W przytoczonej powyżej rozprawie Humanizm integralny 

Maritain krytykował ideały historycznych form chrześcijańskiego świata, wykazując ich 

liczne nadużycia względem swoich rzeczywistych kompetencji116. Sam autor po II wojnie 

światowej był uczestnikiem zespołu opracowującego Powszechną Deklarację Praw 

Człowieka, fundamentu humanistycznego postulatu jedności prawa obowiązującego 

wszystkich ludzi, będącego wzorem dla prawa międzynarodowego i konstytucji wielu 

państw117. Projekt mariażu pluralistycznego społeczeństwa demokratycznego z katolicyzmem 

spotkał się jednak z licznymi sprzeciwami ze strony teologów i działaczy kościelnych ze 

względu na zbytni optymizm antropologiczny francuskiego filozofa. Zarzucano mu nawet, że 

„jest to humanizm jedynie pozornie chrześcijański, a w rzeczywistości jest to idea 

agnostyczna, ateistyczna, racjonalistyczna i w ogóle bezbożna. Nie jest to humanizm 

integralny, ale naturalizm integralny”118.  

Kluczowym pojęciem dla systemu Maritaina było właściwe zrozumienie społecznego 

wymiaru osoby, godności i wolnej woli. Myśl tę sformułował on wyraźnie w książce Freedom 

in the modern world: 

Free Will is indeed the source and spring of the world of Freedom: it appears within us as 

an initial form of Freedom. But the metaphysical root must grow and develop in the 

psychological and the moral order. We are called upon to become in action what we are 

already in the metaphysical order: a Person. It is our duty by our own efforts to make 

ourselves persons having dominion over our own acts and being to ourselves a rounded 

and a whole existence. There we have another kind of Freedom, a freedom to gain which 

 
116 Por. tamże, s. 60-61. 
117 Por. W. Kołodziejczak, Jacques Maritain – u źródeł współczesnych koncepcji praw człowieka, „Studenckie 

Zeszyty Naukowe” 17 (26)/2015, s. 19: „Mówiąc o wpływie Jacquesa Maritaina na promocję idei praw 

człowieka, nie można ograniczyć się do mówienia o Powszechnej Deklaracji Praw Człowieka. Jego myśl 

wpłynęła na wiele aktów prawa wewnętrznego, jak choćby Kanadyjską Kartę Praw i Wolności albo preambułę 

Konstytucji Czwartej Republiki Francuskiej”; por. F. Compagnoni, Prawa człowieka. Geneza, historia i 

zaangażowanie chrześcijańskie, Kraków 2000, s. 150-151. 
118 Por. M. Sadowski, Personalizm chrześcijański Jacques’a Maritain’a jako fundament koncepcji godności 

człowieka, w: Pozytywizm prawniczy i szkoła prawa natury: tradycje sporu i jego współczesne implikacje, P. 

Kaczmarek, Ł. Machaj, Wrocław 2010, s. 37. 



37 

 

we must pay a great price: Freedom in fulfilment. What shall we call it? We may say it is 

the Freedom of autonomy119. 

Celem wychowania człowieka jest, zdaniem francuskiego myśliciela, uzdolnienie człowieka 

do umiejętności podejmowania świadomych i dobrych wyborów, co stanowi o dojrzałości 

osoby. Celem cywilizacji chrześcijańskiej powinno być stworzenie odpowiednich warunków 

do rozwoju człowieka tak, aby mógł osiągnąć pełnię swojego człowieczeństwa w aspekcie 

intelektualnym, religijnym, moralnym czy estetycznym120. Pod tym względem projekt 

antropologiczny i cywilizacyjny zaproponowany przez Maritaina nie odbiegał od klasycznych 

postulatów kreślących wizję uniwersalistycznego świata definiującego w określony sposób to, 

co przynależy do cech „prawdziwie ludzkich” w odniesieniu do wzorów kultury 

zaczerpniętych z przeszłości (antropologia Maritaina jest oparta niemal w pełni na 

tomistycznym pojęciu osoby). 

Pojęcie humanizmu chrześcijańskiego nie należało jednak do własności intelektualnej 

Maritaina, który zresztą samo to określenie zapożyczył z pracy Étienne’a Gilsona pod tytułem 

Saint Thomas d’Aquin, dotyczącej antropologii i etyki Tomasza z Akwinu121. Zdaniem Pawła 

Milcarka humanizm chrześcijański, czy też katolicki, stanowi złożoną postawę obecną 

w dziejach myśli Kościoła i może być rozumiany na kilka sposobów, wzajemnie się 

dopełniających i składających na jego pełny oraz wielowarstwowy obraz122. Jako pierwszy 

i najbardziej fundamentalny element przytaczany autor wymienia postulat odrodzenia kultury 

w duchu wiary, który jest konsekwencją natury chrztu, będącego ponownym narodzeniem się 

człowieka – regeneratio123. Kultura tworzona przez ludzi ochrzczonych musi także przejść 

istotową przemianę, lecz nie jest to zmiana rewolucyjna, zrywająca z wcześniejszym stanem. 

Według Milcarka: 

 
119 Por. J. Maritain, Freedom in the Modern World, London 1935, s. 30. 
120 Por. S. Kowalczyk, Jacques Maritain – filozofia dla trzeciego tysiąclecia, „Ethos” 13 (1–2)/2000, s. 233: 

„Wolność wewnętrzną uzyskuje człowiek poprzez utwierdzenie w dobru, co oczywiście wymaga ciągłego 

wysiłku. Wolność autonomii to umiejętność samokierowania sobą, wszechstronny rozwój (intelektualny, 

etyczny, estetyczny, religijny), poczucie odpowiedzialności za życie własne i cudze, przezwyciężanie naporu 

wewnętrznego i zewnętrznego zła”. 
121 Por. P. Milcarek, Otwarte okna. Szkice z kultury humanizmu katolickiego, Dębogóra 2022, s. 343. 
122 Por. tamże, s. 13-14: „Pojęcie humanizmu katolickiego może być traktowane jako nazwa przynajmniej trzech 

różnych rzeczywistości. Rzeczywistości te nakładają się na siebie jak coraz węższe warstwy, tworząc wspólnie 

coś w rodzaju ostrosłupa o ściętym wierzchołku. Te odróżnialne warstwy – od najbardziej rozległej do 

najwęższej – przenika od dołu do góry jakaś wspólna zasada, więc wszystkie tak nałożone piętrowo sensy 

humanizmu katolickiego pozostają w analogii, nie tylko w różnoznacznym zestawieniu czy przypadkowym 

pokrewieństwie. A jednak nie są to po prostu zawężane kopie tego samego rozwiązania – każda warstwa wnosi 

coś własnego”. 
123 Por. tamże, s. 14: „W warstwie równocześnie najniższej i najszerszej, czyli na poziomie rozległej podstawy, 

pojęcia humanizmu katolickiego pokrywa się z odrodzeniem kultury odpowiadającym odrodzeniu chrzcielnemu 

człowieka, jak widać, kluczowe jest tu pojęcie odrodzenia, regeneratio – które znajduje się w sercu 

chrześcijańskiej teologii chrztu”. 



38 

 

Dynamiczne przechodzenie na różnych poziomach kondycji «starego człowieka» do 

kondycji «nowego człowieka» nie oznacza dekonstrukcji natury ludzkiej oraz jej budowy 

na nowych zasadach – lecz raczej odsłonięcie pierwotnego jej zamysłu («tego co na 

początku»), pozbywanie się przesłon i złudzeń związanych z katastrofą upadku oraz 

podniesienie do niespodziewanie wyższych, nadprzyrodzonych perspektyw rozwoju 

i spełnienia. Z tej racji zwycięstwa «nowego człowieka» są zwycięstwami 

człowieczeństwa, czyli jego odrodzeniem, zaś kultura temu odpowiadająca może być 

nazwana humanizmem124. 

Przemiana ludzkiej natury dokonana łaską sakramentu zarówno przywraca pierwotny stan 

człowieka, jak również go wywyższa do stanu nadprzyrodzonego. Kultura, a więc działalność 

człowieka podlegającego takiej przemianie, zwraca się ku dawnym wzorom i wybiera z nich 

te, które mogą odpowiadać nieskażonemu stanowi, a następnie je harmonizuje i przetwarza na 

nowy użytek. W tym sensie humanizm chrześcijański będzie oznaczał integrację tego, co 

źródłowo ludzkie i warte zachowania w myśli, sztuce i twórczości niechrześcijańskiej, 

poprzez jednoczesną desakralizację ich wartości i konsekrację nowego porządku125. 

Drugim sposobem rozumienia chrześcijańskiego humanizmu, zdaniem Milcarka jest 

postawa antykwarycznego klasycyzmu, możliwa do zaobserwowania w poszczególnych 

momentach historii europejskiej. Pokrywa się ona ze wspomnianymi w poprzedniej części 

rozdziału renesansami w kulturze średniowiecza i wczesnej nowożytności. Tak pojęty 

humanizm chrześcijański staje się tendencją eksponującą wartość literatury antycznej 

oraz nawołującą do wszczepienia w kulturę klasycznych wzorców, nawet za cenę zerwania 

z wielowiekową tradycją. Przykładem takiego rozumienia chrześcijańskiego humanizmu były 

między innymi próby reform modlitwy brewiarzowej w pierwszych dekadach XVI wieku, 

które ostatecznie zakończyły się niepowodzeniem126. Ich celem była zmiana tradycyjnych, 

 
124 Por. tamże, s. 14-15. 
125 Por. tamże, s. 15-16: „Jednak […] kultura odrodzenia «nowego człowieka» kształtuje się w określonych 

etapach. Pierwszy z nich obejmuje dwa dzieła: desakralizację szerokich przestrzeni i konsekrację wybranych 

obiektów. […] W rozpatrywanym procesie oddziaływania chrześcijaństwa na kulturę desakralizacją jest 

oczyszczanie zastanej kultury pogańskiej z jej religijnej «magii» i użytku właściwego kultom fałszywych 

bogów. Chrześcijaństwo unika prostego wejścia w gotową i wszechobecną sakralność uniwersum 

przedchrześcijańskiego. [...] Dopuszczając pewne kompromisy w dziele «odczarowania» świętości pogańskiego 

świata, chrześcijaństwo ma jednak swoje własne «oczko w głowie» agendy odrodzenia kultury: jest nim 

konsekracja, czyli uświęcenie określanych układów form-treści, uzyskiwanych przez własną selekcję czy proces 

asymilacji poszczególnych elementów kultury. Wyselekcjonowane z punktu widzenia pożytku teologicznego, 

zostają one przyjęte do doctrina christiana, chrześcijańskiego objaśnienia wiary i stworzenia, a nawet do 

«ortodoksji», czyli poprawnego sposobu oddawania czci Bogu”. 
126 Por. tamże, s. 28-29: „W poprzedzających Sobór latach 20. i 30. wieku XVI wydarzyło się tu coś niezwykle 

charakterystycznego: pod patronatem papieży takich jak Leon X, Klemens VII i Paweł III uruchomione zostały 

prace nad zredagowaniem Kościołowi […] nowej służby Bożej (brewiarza). Rzecz niebywała biorąc pod uwagę 

fakt, że istniejąca księga Brewiarza Rzymskiego zwierała tradycję potwierdzoną od VI wieku, a mającą początki 



39 

 

często starożytnych tekstów modlitw na wersje dostosowane do dominującej wówczas 

klasycystycznej estetyki. Analogicznie, w tym samym okresie przejawem wspomnianej 

tendencji była inicjatywa papieża Juliusza II dotycząca przebudowy Bazyliki Świętego Piotra 

w Rzymie – świątyni, której początki sięgały fundacji Konstantyna Wielkiego z lat 

dwudziestych IV wieku127. Tak pojęty humanizm w myśli chrześcijańskiej może być 

rozumiany jako destrukcyjna tendencja dokonująca się wewnątrz kultury Kościoła. 

Bezwzględna aplikacja klasycznych wzorców w literaturze, sztuce czy formach pobożności 

bywa nieraz postrzegana jako postawa zagrażająca czystości chrześcijańskiej doktryny, a spór 

o zasadność i stopień ich wykorzystania trwa wśród myślicieli chrześcijańskich niemal od 

samego początku istnienia Kościoła. 

Jako trzeci sposób rozumienia chrześcijańskiego humanizmu Milcarek podaje 

historyczną formację ideową dwudziestowiecznych pisarzy katolickich dystansujących się 

„względem wielkich ideologii swojego czasu” i odznaczających się „mocną skłonnością do 

afirmacji dóbr naturalnych, zatem wyborem raczej optymizmu niż pesymizmu w podejściu do 

doczesności i ludzkiego losu”128. Podejście to niekiedy było związane z filozofią 

personalizmu i pojęciem ludzkiej godności, tak bardzo podkreślanym w myśli wspomnianego 

wyżej Jacquesa Maritaina, choć w ogólnym znaczeniu humanizm ten charakteryzowało 

przeświadczenie o wartości natury, która, mimo skażenia grzechem, pozostawała wciąż polem 

realizacji ideałów moralnych129.  

Temat dwudziestowiecznego humanizmu chrześcijańskiego został rozwinięty również 

przez Bradleya J. Birzera w pracy Beyond Tenebrae. Christian Humanism in the Twilight of 

the West. Autor przedstawił w niej życiorysy czołowych katolickich pisarzy i intelektualistów 

oraz idee promowane przez nich w twórczości. Należeli do nich między innymi: Irvine 

 
«niepamiętne». Jednak wydane zostały polecenia i wskazani autorzy po prostu napisali «nowe hymny kościelne» 

oraz zredagowali zupełnie nowe układy psalmów i modlitw. Hymny napisano z myślą o tym, żeby łacina była 

bardziej klasyczna (niż np. utwory św. Ambrożego), obrazowanie bardziej alegoryczne, a przesłanie bardziej 

dydaktyczne. […] Był to najdalej idący tryumf zasad devotio moderna i humanistycznej rinascita na 

przestrzeniach kultury konsekrowanej”. 
127 Por. B. Tuchman, Szaleństwo władzy, przeł. A. Michajd, M. Michajd, Wrocław 1992, s. 85: „Ignorując jak 

zwykle wszelkie krytyki, Juliusz z impetem przystąpił do działania, zamówił u Bramantego plany 

architektoniczne i energicznie naciskał na tempo prac. Tak więc pewnego dnia zatrudniono 2500 robotników dla 

zburzenia starej bazyliki. Pod presją jego niecierpliwości, gromadzone w świątyni poprzez wieki wartości, 

bogactwa i zabytki, grobowce, obrazy, mozaiki i posągi – zostały wyrzucone nawet bez sporządzenia inwentarza 

i utracone bezpowrotnie, co Bramantemu przysporzyło przydomek il ruinante”; por. Z. Kalinowski, 

Chrześcijańska bazylika rzymska – kontynuacja czy innowacja?, „Vox Patrum” 35/2015, s. 190. 
128 Por. P. Milcarek, Otwarte okna…, dz. cyt., s. 32-33. 
129 Por. tamże, s. 32: „Kluczem do humanizmu katolickiego był bowiem nie tyle wyizolowany koncept godności 

osoby, ile […] szersza postawa zaufania do natury, przeświadczenie, że […] żyje w niej wszczepiony przez 

Stwórce głód zbawienia. Tak więc w sercu owego humanizmu znajduje się raczej problem nadprzyrodzoności 

i prymat duchowości – a nie nowa filozofia osoby. 



40 

 

Babbit, Paul Elmer More, Christopher Dawson, J.R.R. Tolkien czy Russel Kirk. W pierwszym 

rozdziale swojego dzieła Birzer formułuje pięć najważniejszych cech ideowych 

chrześcijańskiego humanisty, składające się na pełny obraz tej formacji intelektualnej. 

Pierwszą jest wiara w przyrodzoną godność i wyjątkowość każdego człowieka, który żyjąc 

we społeczeństwie, może rozwinąć swoją osobowość pomimo licznych wrodzonych wad130. 

Drugą jest uznanie klasycznego modelu wychowania (liberal education), nastawionego na 

poszukiwanie mądrości zamiast wiedzy czy praktycznych umiejętności, jako najpełniejszej 

drogi rozwoju człowieka. Cechą takiej edukacji nie jest formacja człowieka do doczesnej 

użyteczności, ale przede wszystkim do życia wiecznego131. Trzecim wyznacznikiem 

humanizmu chrześcijańskiego jest uznanie właściwej pozycji człowieka w hierarchii 

stworzenia (Man is higher than the animals but lower than the divine) oraz właściwe pojęcie 

ludzkiej natury jako natury istoty złożonej z duszy i ciała. Istotną cechą określającą człowieka 

jest także wolna wola pozostająca w relacji do łaski Bożej. Człowiek jest więc stale, już na 

poziomie natury, powiązany z Bogiem. Zło nie stanowi osobnej substancji, ale jest zepsuciem 

tego, co dobre (evil existed only as a corruption of the good)132. Czwartym wyznacznikiem 

jest uznanie swojego „obywatelstwa” w Respublica litterarum (citizenship in the Republic of 

Letters), które ma większe znaczenie dla tożsamości niż przynależność do jakiejkolwiek 

doczesnej formacji intelektualnej. Birzer, poprzez analogię, porównuje tę łączność z twórcami 

przeszłości do katolickiego rozumienia obcowania świętych, a bycie częścią tej społeczności 

z przynależnością do Mistycznego Ciała Chrystusa. Autor przywołuje również stanowisko 

Cycerona, według którego język stanowi więź łączącą zarówno ludzi z bóstwem, jak i ludzi 

między sobą133. Piątą, ostatnią, cechą jest uznanie istnienia boskiej siły i porządku stojącego 

ponad człowiekiem i społeczeństwem134. 

 
130 Por. B.J. Birzer, Beyond Tenebrae. Christian Humanism in the Twilight of the West, New York 2019, s. 3: 

„First, humanists believe in the dignity of the human. Person. Each person is unique, born in a certain time and 

place, never to be repeated. He or she comes into the world, burdened by many flaws but also armed with unique 

gifts, each to be made excellences over time and usage, through community”. 
131 Por. tamże, s. 3: „Second, humanists see liberal education as the most proper education for the development 

and nurturing of a human being. True education seeks wisdom, not mere knowledge or technical skill. It does not 

believe in shaping the person for the here and now, but for the eternal.” 
132 Por. tamże, s. 4: „Third, contrary to so much of our current understanding, real humanism never places the 

human person as the highest of all things, but as in the middle of all things. Man is higher than the animals but 

lower than the divine. Thus, humanism sought context (Justice) and place for each person throughout all of 

Creation. Man possesses the spiritual nature of the divine but the material nature of the animal. He, alone among 

the worldly creatures, wields free will. Some humanists have written about this as an «economy of nature and 

grace» and Renaissance humanists explained the concept of a «great chain of being», connecting the perfect 

creator to even the lowest order of creation. Nothing could exist outside of this hierarchy. Even evil existed only 

as a corruption of the good”. 
133 Por. tamże, s. 4: „Fourth, the humanist upholds citizenship in the Republic of Letters – across the time – as 

higher than loyalty to any nation or worldly power. A Roman Catholic might refer to this as a communion of 

saints or as the mystical body of Christ. The great pagan, Cicero, however, spoke of this as simply «reason», the 



41 

 

Takie pojęcie humanizmu chrześcijańskiego zdaje się wykraczać poza specyfikę 

dziewiętnasto- i dwudziestowiecznego nurtu intelektualnego i przynależy do bardzo 

szerokiego rozumienia humanizmu europejskiego w ogóle. Fakt ten jednak, w kontekście 

niniejszej pracy, wydaje się być bardzo korzystny, ponieważ może stanowić świadectwo 

istnienia określonej natury humanizmu (w tym humanizmu chrześcijańskiego), której trwałe 

cechy powtarzają się nieustannie w kolejnych epokach. W wymienionych przez Birzera 

cechach szczególnie widoczne jest to w przeświadczeniu o wyższości wzoru klasycznej 

edukacji, przynależności do wspólnoty Respublica litterarum, fundamentalnej roli godności 

człowieka czy jego wyjątkowej relacji ze światem transcendentnym. Elementy te pozwalają 

skonstruować obraz pewnej tożsamości humanistycznej, cechującej autorów i myślicieli w 

niemal wszystkich epokach literatury i kultury. Zjawisko to, choć szersze niż samo 

chrześcijaństwo, miało trwały udział w jego tradycji na przestrzeni dziejów, aczkolwiek w 

niektórych okresach było bardziej widoczne, w innych zaś mniej dostrzegalne. 

Bardzo trudno jest stwierdzić, czy tendencja humanistyczna ściśle odpowiadała 

określonej atmosferze politycznej i społecznej swoich czasów oraz do jakiego stopnia właśnie 

ona zmieniała charakter danej epoki. Odpowiedź na to pytanie nigdy nie będzie pełna 

i wyczerpująca ze względu na brak dostatecznych danych potrzebnych do konstrukcji 

zadowalającego obrazu epok historycznych. Jednakże możliwe jest zaobserwowanie 

powtarzających się cech zwiastujących humanistyczne przewroty czy projekty w kulturze 

europejskiej. Przykładem takiej próby jest teoria rodzących się cyklicznie renesansów, które, 

zdaniem Christophe’a Rico, odradzają się w określonych warunkach ekonomicznych 

i cywilizacyjnych135. Francuski badacz twierdzi, że powstanie wszystkich epok 

 
language that connects not only man to the god, but all men of good will to all other men of good will, from the 

beginning to the end of humanity”. 
134 Por. tamże, s. 4: „Fifth, while the humanists have never exactly agreed about a god or God, the humanist 

understands that someTHING stands above any one person or all of humanity together. Perhaps that 

someTHING is Unmoved Mover or Yahweh or the Trinitarian God or the Natural Law, but power of some 

supernatural order transcends all of humanity, time and existence”. 
135 Por. C. Rico, La sixième renaissance, tekst nieopublikowany, 

https://www.academia.edu/15567341/La_sixi%C3%A8me_renaissance [dostęp: 11.12.2023]. K. Ochman, 

Zmierzch cywilizacji…, dz. cyt., s. 129-130: „Perspektywa, o której mowa, pojawia się w wyniku nałożenia na 

siebie dwóch wymiarów kultury: literacko-językowego i technologicznego. Na przestrzeni dziejów nieraz 

zdarzało się, że skok w postępie technologicznym pociągał za sobą rozkwit życia kulturalnego danej 

społeczności. Jednym z najbardziej znanych i najczęściej przytaczanych przykładów tego zjawiska jest 

wynalazek prasy drukarskiej w połowie XV wieku, który spowodował upowszechnienie książek na niespotykaną 

dotąd skalę, co z kolei pociągnęło za sobą niebywały rozwój życia literackiego, nazywany dziś Odrodzeniem czy 

Renesansem w najbardziej swoistym znaczeniu tych słów. Owo odrodzenie dotyczyło, co bardzo dla nas tutaj 

istotne, literatury i myśli starożytnych Greków i Rzymian, a zaczęło się wprawdzie już w wieku XIV, ale 

dopiero wynalazek druku pozwolił mu w szybkim tempie ogarnąć swoim oddziaływaniem nie tylko najdalsze 

rubieże Europy, ale całą niemal kulę ziemską, która właśnie – dzięki innym rodzajom technologicznego postępu 

– stawała przed Europejczykami otworem”. 



42 

 

humanistycznych (zwracających się do klasycznych wzorców kultury) było za każdym razem 

poprzedzone rewolucją techniczną (révolution technique) ułatwiającą powrót do źródeł myśli 

i literatury antyku (type de retour aux sources). Przy rozważaniach nad trwałymi cechami 

humanizmu chrześcijańskiego pojawia się pytanie o źródła jego nasilenia. Czy jest ono 

skutkiem czynników zewnętrznych, takich jak sytuacja gospodarcza i polityczna poza 

ścisłymi ramami Kościoła, czy raczej stanowi modę i ideową reakcję wewnątrz dyskursu 

teologicznego? Ostateczna odpowiedź na to pytanie nie jest jednak możliwa bez 

uwzględnienia wnikliwych badań historycznych, obejmujących wiele epok i warunków w 

nich panujących, co znacznie wykracza poza założenia niniejszej pracy. To, co jednak można 

stwierdzić, to myśl Rico, wedle której humanistyczna tendencja do powracających w kulturze 

Zachodu renesansów wiąże się z momentami historycznych przełomów i przesileń 

formułujących postulaty odnowy kultury136.  

Elementów w pełni humanistycznych, a zarazem świadomie chrześcijańskich, można 

się najpełniej doszukać w twórczości Erazma z Rotterdamu. Oprócz zasadniczej kwestii 

wykorzystania myśli antycznej i wzorów literatury klasycznej, autor ten zasłynął jako ważna 

postać w środowisku reformatorów religijnych pierwszych dekad XVI wieku, choć jego wizja 

‘humanistycznej’ odnowy Kościoła nie stanowiła części programu ideowego protestantyzmu, 

jak zauważa Leszek Kołakowski:  

Przeciwieństwo między humanizmem chrześcijańskim i reformacją było rzeczywiste, 

obejmowało faktycznie zbiór podstawowych wartości, żadną miarą nie dających się 

uzgodnić. Dla Erazma chrześcijaństwo nie było gwałtem zadanym naturze ludzkiej. Było 

uszlachetnieniem natury, bodźcem wzrostowym dla pewnych przynajmniej 

przyrodzonych jej skłonności. Człowiek nie jest istotą doszczętnie przez grzech 

pierworodny wyniszczoną, nie jest naczyniem zła, które trzeba uprzednio zdeptać, aby na 

miejscu pognębionej natury mogła objawić się dopiero uświęcająca moc darmowej 

łaski137. 

W myśli Erazma jak w soczewce widać większość tematów i tendencji humanistycznych 

obecnych w literaturze chrześcijańskiej na przestrzeni wieków. Należały do nich przede 

wszystkim: znaczenie klasycznego modelu wychowania, propagowanie klasycznych wzorców 

i toposów literackich, szerzenie koncepcji pacyfistycznych czy idei Respublica litterarum138. 

 
136 Tamże. 
137 L. Kołakowski, Erazm i jego Bóg, w: Erazm z Rotterdamu, Podręcznik żołnierza chrystusowego, przeł. J. 

Domański, Warszawa 1965, s. XI. 
138 Tematy te zostały podjęte między innymi w takich dziełach Erazma jak: Institutio principis Christiani, 

Colloquia familiaria, Querela pacis, Adagia czy Antibarbari. 



43 

 

Widoczny jest u niego również prymat etyki nad pozostałymi dziedzinami filozofii, co 

charakteryzowało już wielu humanistycznych autorów starożytnych139. Centralną kategorią 

chrześcijańskiego humanizmu Erazma była formuła philosophia Christi – koncepcja, według 

której chrześcijaństwo stanowi wypełnienie wszelkich dążeń antycznej myśli filozoficznej. 

Wedle tego założenia chrześcijaństwo zostało potraktowane jak filozofia per se, a więc jako 

integralny model i sposób życia odnoszący się do wszystkich jego aspektów. Jednakże, jak 

zauważa Juliusz Domański, „terminu philosophia Christi wprawdzie sam Erazm nie stworzył, 

lecz przejął z dawnej, a tak sobie bliskiej tradycji, w szczególności patrystycznej”140. 

Czerpanie z antycznej literatury chrześcijańskiej było dla renesansowego humanisty 

sposobem do odzyskania pierwotnej, a więc czystej doktryny Kościoła, zagubionej przez 

ówczesnych mu teologów i interpretatorów Pisma Świętego, co wyraził w swoim 

Encheiridionie: Cuiusmodi sunt inprimis post Paulum Origenes, Ambrosius, Hieronymus, 

Augustinus. Video enim neotericos theologos litterae nimium libenter inhaerere, et captiosis 

quibusdam argutiis, magis quam eruendis mysteriis operam dare, quasi vero non uere dixerit 

Paulus, legem nostrum spiritualem esse141. Powrót do źródłowego, alegorycznego odczytania 

Biblii, stanowiący oś koncepcji Erazma, oznaczałby więc przywrócenie właściwej i czystej 

nauki nieobarczonej wielowiekowym skrzywieniem powstałym w tradycji średniowiecznych 

komentarzy142. Przejawem tej tendencji było również wydanie przez Erazma w 1516 roku 

edycji greckiego oryginału Nowego Testamentu wraz z autorskim tłumaczeniem tekstu na 

klasyczną łacinę. Publikacja ta, choć przyczyniła się do rozwoju badań krytyczno-literackich 

nad Pismem Świętym i nad samą biblistyką, nie była jednak wolna od licznych uchybień 

redakcyjnych143. 

Analogiczną zasadą w obrębie philosophia Christi jest właściwe odczytanie pism 

filozofów, zwłaszcza Platona, Arystotelesa czy stoików, których autorytet potwierdzany był 

 
139 Por. J. Domański, Erazm i filozofia. Studium o koncepcji filozofii Erazma z Rotterdamu, Wrocław 1973, s. 59: 

„Otóż jeśli za starożytną tradycją, tak żywotną później również w dziejach myśli chrześcijańskiej, przyjąć 

trójdzielny zakres tak rozumianej filozofii, obejmujący «fizykę» […], etykę i «dialektykę» […], to u Erazma 

drugi z wymienionych składników wyczerpuje go całkowicie. Widać to nie tylko w wypowiedziach pośrednio 

wartościujących poszczególne przez tę tradycję wyróżniane dyscypliny filozoficzne […], ale także w postaci 

zdań deklaratywnych, ograniczenie filozofii do samej tylko etyki stwierdzających wprost i wyraźnie”. 
140 Tamże, s. 10. 
141 Erasmus, Enchiridion militis christiani 8d; red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1704. 
142 Por. J. Domański, Erazm i filozofia…, dz. cyt., s. 30: „Obok hasła powrotu do źródeł religii, mianowicie do 

niesfałszowanego tekstu Biblii samej, a w szczególności Ewangelii, wyrazem tego przekonania jest też hasło 

naśladowania ojców Kościoła jako wzorów i źródeł kultury autentycznie chrześcijańskiej, nieskażonej jeszcze 

źle wybranymi elementami kultury pogańskiej, nie dającymi się inaczej zaadoptować do chrystianizmu niż za 

cenę jego wykoślawienia”. 
143 Por. A.G. Dickiens, The Age of Humanism and Reformation. Europe in the Fourteenth, Fifteenth and 

Sixteenth Centuries, London 1977, s. 136. 



44 

 

zgodnością z głoszonym przez Kościół Słowem Bożym144. Myśl Erazma nie jest zatem 

bezkrytyczną adaptacją wzorów antycznych ani przejawem uległości wobec nich, lecz jawi 

się jako siła stojąca ponad kulturą klasyczną, obdarzona autorytetem swobodnego czerpania z 

tradycji, odrzucania jej elementów, a nawet przyjmowania wobec niej stanowiska 

krytycznego145. Przykładem świadczącym o tego typu postawie może być fragment dzieła 

Ciceronianus, w którym padają słowa: Imo tota Graecorum philosophia prae philosophia 

Christi somnium est ac nugamentum146. Ta podwójna postawa względem 

przedchrześcijańskich pism i koncepcji stanowi nieodmienny charakter chrześcijańskiej 

formacji humanistycznej, co będzie szczególnie widoczne w dalszych częściach pracy 

poświęconych Laktancjuszowi i poprzedzającym go łacińskim Ojcom Kościoła. 

Antropologiczny i zarazem teologiczny projekt filozofii Chrystusowej nie mógł się 

„ograniczać do jakiejś profesjonalnie określonej klasy ludzi, jak to czyniła powszechna 

w czasach Erazma praktyka”147, lecz była to formacja dostępna dla każdego. Integralna 

praktyka chrystianizmu (jak zwykło się określać reformatorskie ruchy w XVI wieku) miała 

obejmować wszystkie warstwy chrześcijańskiego społeczeństwa, niejako omijając 

hierarchiczne struktury średniowiecznego Kościoła. Stąd też wśród pism Erazma można 

odnaleźć wiele tekstów poruszających tematykę bliższą życia laikatu niż duchowieństwa (np. 

Colloquia familiaria), a nawet krytykę modelu życia tego drugiego. Ten element 

erazmiańskiego projektu wypełnia humanistyczny postulat powszechności głoszonej idei, 

wykluczający filozoficzno-religijny ekskluzywizm. 

To, co jednak najgłębiej określa istotę humanistycznej i chrześcijańskiej wizji 

philosophia Christi, to postulowana jedność nauki i praktyki życia, będąca fundamentem 

starożytnych szkół filozoficznych i mająca zostać utracona w wiekach średnich przez 

formację scholastyczną, rzekomo rozdzielającą te dwie sfery148. Przynależenie do jeden ze 

 
144 Por. J. Domański, Erazm…, dz. cyt., s. 42. 
145 Por. tamże, s. 40: „Filozofia starożytna, mogąca zasadnie być uznana za prekursorkę chrystianizmu, ponieważ 

taką właśnie rolę wyznaczył jej boży plan soteryczny, staje się natychmiast opozycyjna wobec chrystianizmu już 

zaistniałego, albowiem z chwilą, kiedy zaistniał, po prostu przestaje być potrzebna, a zaczyna być dlań 

szkodliwa. Jakoż można istotnie niekiedy mieć wrażenie, że o taką tylko opozycyjność idzie Erazmowi. Mniej 

lub bardziej wyraźne sugerowanie, że po nauce i życiu Chrystusa oraz apostołów filozofia stała się 

«przedawniona», że przeto nie potrzebuje już filozofów ten, kto ma Chrystusa i Ewangelię”. 
146 Erasmus, Dialogus Ciceronianus 10005a; red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1703. 
147 J. Domański, Erazm…, dz. cyt., s. 27. 
148 Por. P. Hadot, Czym jest filozofia…, dz. cyt., s. 307: „Chrześcijański sposób życia – jak również 

chrześcijański dyskurs – wchłonął wiele elementów tradycyjnej grecko-rzymskiej filozofii. Lecz stopniowo […] 

w łonie chrześcijaństwa dokonał się, zwłaszcza w średniowieczu, rozdział między sposobem życia a dyskursem 

filozoficznym”. Z tezą tą polemizował Rafał Tichy: „Konsekwencją niedocenienia prze Hadota teologicznego 

i filozoficznego wymiaru tradycji monastycznej były jeszcze inne popełniane przez niego błędy w ocenie 

refleksji średniowiecznej. Na przykład w opisie procesu odejścia od starożytnego ideału filozofii i przejścia do 



45 

 

szkół w starożytności oznaczało zgłębianie nauki jej założyciela lub założycieli i 

reformatorów oraz pilne wypełnianie praktycznych wskazań zostawionych przez nich w 

pismach i nauczanych przez następców. W Paraclesis Erazm pisał:  

Qui sit autem, ut hanc unam philosophiam, non his quibus par est animis amplectamur, 

quotquot ipso eriam cognomina Christi nomen profitemur? Platonici, Pythagorici, 

Academici, Stoici, Cynici, Peripatetici, Epicurei, suae quisque sectae dogmata, tum 

penitus habent cognita, tum memoriter tenant, pro his digladiantur illi, vel emorituri 

citius, quam auctoris sui patrocinium deserant. At cur non multo magis tales animos 

praestamus Auctori nostro et Principi Christo?149 

Nieodłącznym elementem filozoficznego życia w projekcie Erazma jest więc powrót do 

znajomości nauki Chrystusa i naśladownictwa Jego wzoru, co stanowi właściwy obraz 

chrześcijańskiego kultu, mającego przede wszystkim wymiar duchowy, a nie zewnętrzny. 

Erazm powołuje się często na krytykę pogańskiego rytualizmu religijnego obecną w pismach 

Ojców Kościoła i przeszczepia ją do krytyki demoralizacji ówczesnych form pobożności, 

w tym kultu świętych, który jego zdaniem powinien polegać na naśladowaniu ich postaw, a 

nie na czczeniu wizerunków i relikwii150. Według Erazma, aby chrześcijaństwo zostało 

uznane za prawdziwą filozofię, musi być oczyszczone z błędów i znamion rytuału 

pogańskiego. Fałszywy kult bowiem prowadzi do degeneracji człowieka, jego natury, 

obyczajów oraz całego społeczeństwa, w jakim funkcjonuje. Filozofia Chrystusa jako jedyna 

miała odpowiadać wrodzonym potrzebom ludzi i jako jedyna mogła pomóc z zachowaniu 

harmonii rozwoju wszystkich dziedzin życia. Ważnym elementem wspierającym utrzymanie 

tej jedności była rola bonae litterae, często niedocenianych w kulturze średniowiecza151. 

Powrót do oryginalnego tekstu, a nie korzystanie z lektur spreparowanych na użytek szkolny, 

 
ideału scholastycznego przedstawia on ów proces jako po pierwsze bezkonfliktowy, a po drugie będący 

skutkiem wcześniejszego chrześcijańskiego «grzechu pierworodnego» wobec filozofii, czyli całkowitego 

podporządkowania się teologii. Teologia bowiem zdaniem Hadota, stopniowo, już od czasów Ojców Kościoła, 

wchłaniała «duchowy» wymiar filozofii i traktowała go ściśle religijnie, przez co zaczęła przyznawać filozofii 

wartość jedynie spekulatywną, i tylko w tym intelektualnym wymiarze posługiwać się nią jako narzędziem 

własnej opartej na Objawieniu spekulacji” (R. Tichy, Filozofia jako ćwiczenie duchowe w średniowieczu, w: 

Therapeia, askesis, meditatio, red. K. Łapiński, R. Pawlik, Warszawa 2017, s. 203). 
149 Erasmus, Paraclesis 139b-139c; red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1704. 
150 Por. J. Domański, Erazm i filozofia…, dz. cyt., s. 93, s.: „Choć Erazm stale postuluje zastąpienie takich form 

kultu świętych, które mają w jego oczach charakter pogański raczej niż chrześcijański, przez tę jedną jedyną 

formę autentycznie chrześcijańską, jaką jest naśladowanie ich życia, nie twierdzi nigdy, iżby oni, będąc 

naśladowcami Chrystusa, mogli […] zastąpić Chrystusowy «archetyp»”.  
151 Por. tamże, s. 100: „Nie będzie, myślę, żadnym uproszczeniem sprawy, jeśli się powie, że w tym aspekcie 

rozpatrywana treść bonae litterae to postulat przywrócenia zachwianej w kulturze umysłowej średniowiecza 

równowagi między poszczególnymi dyscyplinami składającymi się na program trivium, w szczególności zaś 

między retoryką i dialektyką oraz […] postulat przywrócenia tak samo zachwianej równowagi pomiędzy artes i 

auctores, mianowicie między szkolną namiastką kultury duchowej spreparowanej dla celów dydaktycznych i 

kulturą autentyczną”.  



46 

 

był elementem programu zwrócenia się w kierunku źródeł kultury, a zarazem klasycznie 

pojętego „człowieczeństwa” – humanitas. Przykładem ogromnej erudycji Erazma i jego 

oczytania w literaturze antycznej jest choćby dzieło Adagia – zbiór 4151 przysłów wybranych 

z pism autorów grecko-rzymskich, sam zaś pomysł na stworzenie takiego katalogu pochodził 

również z czasów starożytnych152. Wartość aforyzmu, anegdoty czy sentencji ma szczególe 

znaczenie w humanistycznej wizji ozdobnej codzienności, która ma współgrać z postulatem 

integralności prawdy, dobra i piękna w erazmiańskiej filozofii chrześcijańskiego życia. 

Choć znaczna część pomysłów i pism holenderskiego filozofa znalazła się z czasem 

poza ramami katolickiej ortodoksji, to jednak sam model chrystianizacji kultury pogańskiej, 

jak również naśladownictwo wzorów antycznych, staną się filarami reform Soboru 

Trydenckiego w dziedzinie edukacji, myśli i sztuki. Szczególną rolę odegrało w tym 

Towarzystwo Jezusowe ze swoim modelem chrześcijańskiej i humanistycznej paidei 

realizowanej w powstających licznie kolegiach153. Celem jezuitów było, oprócz twórczego 

przetworzenia średniowiecznego modelu scholastycznego, „podniesienie tradycji starożytnej 

do godności znaczeń chrześcijańskich”154. Głównym ich założeniem nie było więc ani 

dotarcie do źródeł, ani jak najwierniejsze odtworzenie myśli i wyobrażeń pogańskich 

twórców, lecz konceptualne przekształcenie ich na użytek chrześcijańskiej doktryny czy 

kultury. Model ten różnił się od wcześniejszego ruchu piętnastowiecznych intelektualistów i 

nauczycieli studiarum humanistatis, pragnących przede wszystkim odtworzyć wartość antyku 

dla niego samego155. 

Szukając znamion specyfiki humanizmu chrześcijańskiego w danych epokach 

historycznych, trudno nieraz wykazać jego odmienność od ruchów czy tendencji zaliczanych 

 
152 Por. D. Nowakowski, Plutarch i jego praktyczne znaczenie: bonae litterae Erazma z Rotterdamu, 

„Argument” 7 (2)/2017, s. 286: „W Adagiach, składających się w swej ostatecznej wersji aż z 4151 przysłów, 

Plutarch cytowany jest – jeśli wierzyć sporządzonym indeksom – 618 razy i pod względem liczby cytowań 

ustępuje tylko Cyceronowi (892 razy) i Homerowi (666 razy) […] Ponadto, jak stwierdza sam Erazm we 

wprowadzeniu do dzieła, inspiracją były tutaj tworzone już w starożytności podobne zbiory przysłów (na 

przykład Arystotelesa i Chryzypa), z których to zbiorów jedynie jeden, właśnie Plutarcha, dotrwał do czasów 

renesansu, stanowiąc tym samym dla Erazma bezpośredni punkt odniesienia. Zresztą, również bezpośrednio z 

Plutarchowego zbioru zaczerpnął humanista przynajmniej kilkadziesiąt komentowanych adagiów”. 
153 Por. J. Dąbkowska-Kujko, Jezuicka paideia, w: Humanitas i christianitas w kulturze polskiej, red. M. 

Hanusiewicz-Lavallee, Warszawa 2009, s. 156: „Pierwsze jezuickie kolegia w Palermo, Rzymie, Neapolu, 

Bolonii, Ferrarze, Florencji, Wenecji czy Wiedniu i Kolonii do programu swego nauczania wprowadziły (bo tak 

nakazywał postulat adaptacji kulturalnej) humaniora, za podstawę mające teksty starannie dobranych, a niekiedy 

oczyszczonych z dishonesta dzieł antycznych, Ezopa, Arystofanesa, Cycerona, Terencjusza, Wergiliusza, 

Seneki, Owidiusza, Sallustiusza, Katullusa, Tibullusa, Propercjusza i Horacego w klasie humanistycznej, gdzie 

czytano również teoretyczne rozprawy Erazma […], w retorycznej zaś dominował Kwintylianowy wzorzec 

oracji”. 
154 A. Nowicka-Jeżowa, Poezja jezuicka po Sarbiewskim – zarysy dróg twórczych, w: Nauka z poezji Macieja 

Kazimierza Sarbiewskiego SJ, red. J. Bolewski, J.Z. Lichański, P. Urbański, Warszawa 1995, s. 166, 175. 
155 Por. A.G. Dickiens, The Age of Humanism…, dz. cyt., s. 14-24. 



47 

 

do humanizmu jako takiego. W pracach autorów takich jak Coluccio Salutati, Leonardo Bruni 

czy przede wszystkim Petrarka można odnaleźć, obok tematów antykwarycznych, 

mitologicznych i filozoficznych, także wiele wątków odnoszących się wprost do religii 

i duchowości chrześcijańskiej156. Ocena, czy autorów tych należy zaliczać do 

chrześcijańskich humanistów, czy też do humanistów jako takich, może wydawać się 

nieadekwatna z perspektywy badań literaturoznawczych, ponieważ sama ta kategoria nie 

pochodzi z przywoływanych epok i nigdy nie może być w pełni do nich przystająca. 

Przyjmując jednak pewne ramy, dzięki którym można wyznaczyć granice tego, co 

humanizmem jest, a co nim nie jest, w obrębie myśli chrześcijańskiej najczęściej badacze 

wskazują stosunek do ludzkiej natury, godności i świata. Dlatego pierwszym kryterium 

służącym do wykazania obecności humanizmu chrześcijańskiego jest przede wszystkim 

podkreślenie przyrodzonej wartości ludzkiego życia i naturalnego porządku świata, 

nieskażonego w pełni grzechem pierworodnym. Nie oznacza to jednak pełnej afirmacji 

stworzenia, spotykanej w pozachrześcijańskich systemach, czy to naturalistycznych, czy 

humanistycznych. Utrzymanie właściwej proporcji pomiędzy religijnym zachwytem nad 

światem przyrody a oddaniem należnej czci transcendentnemu Bogu, stanie się największym 

wyzwaniem chrześcijańskiej formacji humanistów wszystkich wieków. Źródeł tego typu 

myśli można upatrywać już w Starym Testamencie, w szczególności w opisie stworzenia 

świata i człowieka z pierwszego rozdziału Księgi Rodzaju czy Psalmie VIII157. Płynące z tych 

tekstów przekonanie o szczególnej namiestniczej roli względem stworzenia, którą człowiek 

dostał do samego Boga, prowadziło wielu chrześcijańskich twórców i filozofów na 

przestrzeni wieków do podejmowania się tej kwestii158. 

Początki takiej myśli widać już w epoce patrystycznej, w szczególności w greckich 

dziełach z drugiej połowy IV wieku, takich jak De hominis opificio Grzegorza z Nyssy czy 

De natura hominis Nemezjusza z Emesy. Pierwszy tekst inspirowany platońską antropologią 

podejmował temat pierwotnego obrazu ludzkiej egzystencji powstałego w zamyśle Boga oraz 

rozwijał humanistyczną teologię stworzenia w obrębie myśli greckiej159. Zdaniem Grzegorza 

 
156 Por. J. Domański, „Scholastyczne” i „humanistyczne” …, dz. cyt., s. 218, 230, 242-243. 
157 Por. J. Domański, Z dawnych rozważań o marności i pogardzie świata oraz nędzy i godności człowieka, 

Warszawa 1997, s. 87-89; G. Mari, Chrześcijaństwo a humanizm. Szanse i wyzwania w zsekularyzowanej 

kulturze, „Paedagogia Christiana” 1/39 2017, s. 14-15, 
158 Por. E. Garin, La „dignitas hominis” e la letteratura patristica, „La Rinascita. Rivista del Centro Nazionale 

di Studi sul Rinascimento” 4 (1)/1938, s. 102-146. 
159 Por. M. Höffner, Dusza i ciało w antropologii Grzegorza z Nyssy, „Studia Religiologica” 39/2006, s. 84: 

„ludzka natura pierwotnie związana jest z ciałem, aczkolwiek ciało nie przynależy do kategorii Bożego obrazu, 

ponieważ odnosi się ona wyłącznie do tego, co duchowe, a zatem niematerialne i niecielesne. Jednak w 

pierwotnym stanie ludzkiego istnienia biskup Nyssy przypisuje człowiekowi «świetliste tuniki» (φωτοειδεῖς), 



48 

 

z Nyssy człowiek stworzony na podobieństwo Boga jest istotą przede wszystkim duchową, a 

jego natura została zepsuta przez zatracenie się w namiętnościach. Nie znaczy to jednak, że 

„Grzegorz, pozostający pod głębokimi wpływami platońskimi, ignorował fakt, że człowiek to 

nie tylko dusza”, ale „twierdził, że człowiek został od początku stworzony jako połączone w 

jeden byt ciało i dusza oraz że to połączenie zostanie utrzymane także po odnowieniu 

wszystkiego stworzenia po Sądzie Ostatecznym”160. Powrót do naturalnego i boskiego stanu 

miał zaś odbywać się na drodze podporządkowania cielesnej sfery człowieka rozumowi161. 

Człowiek, wypełniając to pierwotne powołanie staje się obrazem samego Boga. Grzegorz 

w swoim traktacie opisuje to w ten sposób: Ἐν οἷς τοίνυν οὐκ ἠµαυρώθη τὸ κάλλος, ἐν 

τούτοις ἐναργὴς ἡ τῶν λεγοµένων πίστις ἐστὶν, ὅτι ἄνθρωπος τοῦ Θεοῦ µίµηµα γέγονεν162. 

Oprócz ludzkiej godności ukazany zostaje tu kolejny wymiar boskości – piękno, w które 

obleczony jest cały świat163. 

Podobnie drugi traktat autorstwa Nemezjusza z Emesy za najważniejszy temat obiera 

człowieka, jego godność i miejsce w świecie. Stefan Swieżawski pisał o tym dziele 

następująco:  

Studium człowieka to właściwie studium całego świata. Nemezjusz z stara się 

odpowiedzieć na pytanie „co to jest człowiek”. […] Wedle Nemezjusza człowiek jest 

mikrokosmosem, jednoczącym w sobie świat ducha i świat cielesny. W człowieku odbija 

się więc niejako jedność całego świata, a ta prowadzi nas do uznania jedności Stwórcy, 

który ją stworzył i nadal utrzymuje. Nemezjusz przedstawia obraz jedności całego 

kosmosu. Pisze on, iż poszczególne stopnie jestestw, które układają się w hierarchiczną 

całość, są uszeregowane w sposób ciągły, między nimi nie ma żadnych przerw. […] 

Człowiek zajmuje więc miejsce graniczne, ponieważ łączy się w nim zmysłowość 

z duchem. Dokładne określenie i poznanie tego miejsca jest niezmiernie ważne. Wiedza 

o człowieku jaką przez to zyskamy, ma podstawowe znaczenie dla naszego życia. Może 

 
ciało subtelne, eteryczne, podobne ciału aniołów, ponieważ i one są w pewien sposób cielesne. «Świetliste 

tuniki» należy raczej rozumieć jako pewien sposób istnienia ciała, doskonale odpowiedni i przystający do obrazu 

Bożego w człowieku; ciało to było różne od doczesnego, materialnego ciała, ale nie mniej rzeczywiste. Według 

biskupa Nyssy, zamysłem Boga było, aby człowiek istniał w stanie podobnym anielskiej egzystencji i w 

podobny aniołom sposób rozmnażał się oraz realizował w czasie jako cały rodzaj ludzki (πλήρωμα)”; J. 

Daniélou, Platonisme et théologie mystique. Doctrine spiritvelle de saint Grégoire de Nysse, Paris 1954, s. 56. 
160 J. Domański, Z dawnych rozważań…, dz. cyt., s. 99-100. 
161 Por. J.T. Muckle, The Doctrine on St Gregory of Nyssa on Man as the Image of God, „Mediaeval Studies” 

7/1945, s. 70-73. 
162 Gregorius Nyssenus, De opificio hominis XVIII 8; red. J.P. Migne, PG 44. 
163 R. Kimsza, I wszystko, co stworzył Bóg było piękne… teologia piękna, „Rocznik Teologii Katolickiej” 

3/2004, s. 107-108: „Jednakże w boskim dziele stworzenia staje się jedynie zarodek piękna, który Stwórca 

powierza człowiekowi. Odtąd pisana jest nieustannie historia synergizmu działania Boga i człowieka, 

prowadzenia pierwotnego piękna ku spełnieniu się go u kresu, w pięknie doskonałym w które przyobleczone jest 

Królestwo”. 



49 

 

ona być dla nas zbawcza, natomiast fałszywe pojęcie w tej dziedzinie pociąga za sobą 

fatalne następstwa164. 

W myśli tej człowiek staje się punktem odniesienia dla zrozumienia świata materialnego, 

a nawet duchowego. Proporcje zachowane w człowieku stanowią obraz ładu kosmicznego, 

a on sam jest jakby małym światem (μικρὸς κόσμος)165. Nie to jednak stanowi, zdaniem 

Nemezjusza, o istocie godności człowieczeństwa, lecz fakt, iż został on uczyniony na Boże 

podobieństwo oraz że sam Bóg przyjął ludzką postać166. Jak podkreśla: 

τοῦ τοσαύτης ἠξιωμένου παρὰ τοῦ θεοῦ προνοίας, δι’ ὃ πάντα καὶ τὰ νῦν καὶ τὰ 

μέλλοντα, δι’ ὃ καὶ θεὸς ἀνθρωπος γέγονε, τοῦ λήγοντος εἰς ἀφθαρσίαν καὶ τὸ θνητὸν 

διαφεύγοντος; οὀρανῶν βασιλεύει, κατ’ εἰκόνα καὶ ὁμοίωσιν θεοῦ γεγονὸς Χριστῷ 

συνδιάγει, θεού τέκνον ἐστί, πάσης αρχής καί ἐξουσίας προκάθηται, τίς δ' ἂν ἐξειπεῖν 

δύναιτο τά τούτου τού ζῴου πλεονεκτήματα; πελάγη διαβαίνει, οὐρανόν ἐμβατεύει τῇ 

θεωρία, ἀστέρων κινήσεις και διαστήματα και μέτρα κατανοεί, γήν καρπούται καί 

θάλασσαν, θηρίων καί κητών καταφρονεϊ, πάσαν ἐπιστήμην και τέχνην καί μέθοδον 

κατορθοῖ, ὑπερόριον διά τών γραμμάτων οἷς βούλεται προσομιλεϊ, μηδέν ὑπό τού 

σώματος ἐμποδιζόμενον προφητεύει τά προσομιλεῖ, μηδεν υπο του σώματος 

ἐμποδιζόμενον προφητεύει τὰ μέλλοντα, πάντων ἄρχει, πάντων κρατεῖ, πάντων ἀπολαύει, 

ἀγγέλοις καί θεῷ διαλέγεται, τῇ κτίσει κελεύει, δαίμοσιν ἐπιτάττει, τήν τῶν ὄντων φύσιν 

ἐρευνα, θεόν περιεργάζεται, οἶκος και ναός γίνεται θεοῦ και ταῦτα πάντα τῶν ἀρετων 

ὠνεϊται και τῆς εὐσεβείας167. 

 
164 S. Swierzawski, Dzieje europejskiej filozofii klasycznej, Warszawa–Wrocław 2000, s. 324-325. 
165 Nemesius, De natura hominis 1, 10; red. J.P. Migne, PG 40: τοῦ δήγματος τῆς ἐχίδης. τίς οὖν ἀξίως 

θαυμάσειε τήν ἐὐγένειαν τούτου τοῦ ζῴου τοῦ συνδέοντος ἐν ἑαυτῷ τὰ θνητὰ τοῖς ἀθανάτοις καὶ τὰ λογικὰ τοῖς 

ἀλόγοις συνάπτονος, τοῦ φέροντος ἐν τῇ καθ’ ἑαυτὸν φύσει τῆς πάσης κτίσεως τὴν εἰκόνα. Δι’ ἃ καὶ μικρὸς 

κόσμος εἴρεται.  
166 Por. J. Guerro van der Meijden, Człowiek jako mały świat: Grzegorz z Nyssy, Filon z Aleksandrii, Nemezjusz 

z Emezy, Edyta Stein. Czy mikrokosmiczność uchybia godności człowieka?, w; Edyta Stein: fenomenologia 

getyńsko-monachijska: analizy, Wrocław 2015, s. 14: „W człowieku, niczym w zwierciadle, odbijają się rzeczy 

świata zewnętrznego – powiada mianowicie biskup Emezy. Zwierciadło, jakim jest człowiek, ma jednak 

dydaktyczny charakter, poucza bowiem o tym, jak urządzony jest wszechświat. W zwierciadle ludzkiej natury 

pierwiastek rozumny podporządkowuje sobie bezrozumne pierwiastki gniewu i pożądania, to zaś stanowi 

wskazówkę, że także w świecie zewnętrznym istnieje podobny porządek. Człowiek jest zatem zwierciadłem-

wskazówką, ponieważ wgląd w siebie samego odgrywa rolę pouczenia o strukturze i hierarchii rządzącej 

wszechświatem. Uwaga ta, z pozoru jedynie metaforyczna, zasadza się na uznaniu istotnego podobieństwa 

zachodzącego między człowiekiem a wszechświatem. Jedynie bowiem zakładając, że człowiek i wszechświat są 

do siebie podobni w znaczący sposób, wnioskować można […] z natury człowieka o naturze wszechświata. 

Wydaje się zatem, że filozof ten uznał fakt podobieństwa małego świata do dużego […] za oczywisty 

i niepodważalny”; por. R. Piętka, Mikro- i makrokosmos w starożytności – od presokratyków do Ojców Kościoła, 

w: Makrokosmos versus mikrokosmos, red. A Magowska, Poznań 2009; por. M. Kurdziałek, Średniowieczne 

doktryny o człowieku jako mikrokosmosie, w: tenże, Średniowiecze w poszukiwaniu równowagi między 

arystotelizmem a platonizmem, Lublin 1996, s. 27; por. M. Kowalewska, Człowiek jako mikrokosmos, w: Bóg – 

Kosmos – Człowiek w twórczości Hildegardy z Bingen, Lublin 2007, s. 165-173; A. Guriewicz, Makrokosmos 

i mikrokosmos, w: tenże, Kategorie kultury średniowiecznej, przeł. J. Dancygier, Warszawa 1976, s. 43-94.  
167 Nemesius, De natura hominis I 64-65. 



50 

 

Opis godności, piękna i umiejętności człowieka nie ma jednak na celu pochwały (ἐγκώμιον) 

jego samego. Chrześcijański autor, dostrzegając te przymioty, widzi przede wszystkim ich 

pochodzenie oraz Tego, na którego powinny wskazywać. Człowiek jako niebiański szczep 

(φυτόν ἐσμεν οὐράνιον168) ma przede wszystkim pamiętać o boskim celu stworzenia, 

zawierającym się w cnotliwym życiu i modlitwie: πάντων τών αἰωνίων καταπροδόντες τήν 

ἀπόλαυσιν, ἀλλα διά τῶν καλῶν ἔργων καὶ τῆς ἀποχῆς τῶν φαύλων καὶ τού ὀρθοῦ σκοποῦ, 

ᾧ μάλιστα τό θεῖον συνεργεῖν εἴωθε, καὶ διὰ τῶν εὐχῶν τὴν εὐγένειαν διασώσωμεν169. Tak 

ujęta godność człowieka stanie się filarem chrześcijańskiego humanizmu, pojmowanego jako 

postulat pozytywnej antropologii afirmującej nadprzyrodzone pochodzenie i naturę 

człowieka. Te dwa traktaty wywarły szczególny wpływ na chrześcijańską antropologię w 

pismach wielu autorów średniowiecznych i renesansowych. Jak zauważa Domański: „bardzo 

jednolita jest linia rozwoju i trwania chrześcijańskiej topiki pochwał człowieka od Grzegorza 

z Nyssy, Nemezjusza z Emesy aż po Ficina i Pica”170. W przypadku zaś autorów 

renesansowych chrześcijański model antropologiczny oraz pochwała ludzkiej godności 

zostały, mocniej jeszcze niż w epoce patrystycznej, złączone ze ściśle platońską tradycją. 

Zdaniem Aliny Nowickiej-Jeżowej nurt platońskiego humanizmu był tak silnym 

pierwiastkiem ideowym, że można go uznać nawet za osobny wariant antropologiczny w 

historii myśli europejskiej: 

Należy zauważyć, że humaniści epok dawnych stali wobec wyboru nie in bivio, lecz in 

trivio. Trzecią drogę wyznaczała tradycja platońska, która podtrzymywała rdzenne w idei 

humanistycznej przekonanie o transcendencji bytu ludzkiego, podzielała 

z chrześcijaństwem wiarę w miłość jako zasadę wszechrzeczy i aspirowała do unii 

mistycznej. Zewnętrznie odróżniająca się od interpretacji laickiej, a «spływająca się» 

z nurtem chrześcijańskim, tradycja ta – mimo intensywnej przez stulecia chrystianizacji – 

zachowała zasadniczą odrębność, szczególnie przez brak akceptacji dla dogmatu o 

grzechu wpisanym w naturę oraz wynikających stąd tez antropologicznych171. 

Do odwrotnej, antyhumanistycznej tendencji należały poglądy autorów, którzy 

podkreślali przede wszystkim nędzę kondycji ludzkiej i pogardę świata, przeciwstawiając je 

roli Odkupienia i łaski Bożej. Przykładem tekstu świadomie i w pełni wykorzystującego 

tę topikę był choćby traktat De miseria condicionis humanae sive de contemptu mundi 

 
168 Nemesius, De natura hominis I 66. 
169 Nemesius, De natura hominis I 66. 
170 J. Domański, Z dawnych rozważań…, dz. cyt., s. 105. 
171 A. Nowicka-Jeżowa, Nurty humanistyczne…, dz. cyt., s. 86. 



51 

 

napisany w 1195 roku przez Lotariusza, późniejszego Ojca Świętego Innocentego III172. 

Tematem dzieła był stan ludzkiego życia po grzechu pierworodnym – naznaczonego rozpaczą 

i grzechem, a wszelki duchowy wysiłek jawił się w nim jako bezwzględnie daremny, zarówno 

w sferze prywatnej, jak i społecznej173. Pogląd ten (obecny zresztą w myśli wielu autorów 

chrześcijańskich na przestrzeni lat) za punkt wyjścia refleksji na temat człowieka przyjmuje 

perspektywę pesymizmu antropologicznego, przekreślającego niemal wartość ludzkiej natury, 

a dowartościowującego znaczenie Bożej łaski. Tendencja ta mogłaby więc zostać uznana za 

podstawowe kryterium określające, czym humanizm chrześcijański nie jest. Jednakże – jak 

zauważa Juliusz Domański – traktat Lotariusza mógł pełnić funkcję filozoficzno-retorycznego 

ćwiczenia, w którym autor, odwołując się do przykładów z Pisma Świętego oraz, co 

znamienne, do autorów antycznych, takich jak Horacy, Wergiliusz czy Seneka, usiłował 

dowieść określonej tezy o naturze ludzkiej174. Za taką interpretacją może świadczyć to, że 

Lotariusz w liście dedykacyjnym do biskupa Prato pisze, że choć podjął się tematu nędzy 

człowieka, następnym tematem, jakim się zajmie będzie zagadnienie ludzkiej godności 

(dignitatem humanae naturae)175. Zresztą wykorzystanie literackiego toposu contemptus 

mundi będzie obecne również wśród dzieł największych humanistów wczesnej nowożytności, 

między innymi w Miseria condicionis humanae Poggia Braccioliniego z 1455 roku czy w 

Epistola de contemptu mundi Erazma z Rotterdamu wydanej w 1521 roku176. Nie znaczy to 

jednak, że pełne odrzucenie dychotomii – pochwały godności ludzkiej i pogardy świata – jako 

kryterium obecności bądź braku humanizmu w nauce chrześcijańskiej byłoby uzasadnione, 

nawet jeśli część świadectw ma charakter literackiego toposu, a nie ścisłej postawy życiowej.  

Samo pojęcie człowieczeństwa, tak fundamentalne dla każdego projektu 

humanistycznego, było w obrębie nauki Kościoła ściśle rozważane na podłożu teologicznym 

i filozoficznym. Wyrazy takie jak humanitas czy ἀνθρωπότης posłużyły do określenia 

 
172 Por. J. Domański, Z dawnych rozważań…, dz. cyt., s. 23-32. 
173 Por. tamże, s. 25: „Przedmiotem pierwszej księgi jest najpierw nędza (miseria) ciała ludzkiego, towarzysząca 

człowiekowi od samego początku jego powstania, a potem także nędza jego ducha oraz daremność (vanitas) 

jego duchowych wysiłków, zwłaszcza moralnych, przejawiająca się w tym, że nieszczęśliwi są tak samo źle, jak 

dobrzy, a wreszcie nędza jego kondycji społecznej i przyrodniczej, nędza więc wynikła z samego «środowiska» 

człowieka”. 
174 Tamże. 
175 Lotharius, De miseria condicionis humanae sive de contempt mundi, prol., PL 217: Domino patri charissimo 

P. dei gratia Portaensi episcopo Lotharius, indignus diaconus, gratiam in praesenti et gloriam in futuro. 

Modicum otii, quod inter multas angustias nuper ea, quam nosti, occasione captavi, non ex toto mihi praeteriit 

otiosum. Sed ad deprimendam superbiam, quae caput est omnium vitiorum, uilitatem humanae conditionis 

uteunque descripsi. Titulum autem praesentis opusculi uestro nomini dedicavi rogans et postulans ut si quid in 

eo uestra discretio dignum invenerit, divinae gratiae totum adscribat. Si yero paternitas uestra suggesserit 

dignitatem humanae naturae, Christo favente, describam, quatenus ita per hoc humilietur elatus, ut per illud 

humilis exaltetur. 
176 Por. J. Domański, Z dawnych rozważań…, dz. cyt., s. 12. 



52 

 

ludzkiej natury Chrystusa w odróżnieniu od boskiej – divinitas. Stanowisko Kościoła, poprzez 

kilkuwiekowe spory o naturę Chrystusa, świadczące o tym, że jest On prawdziwym Bogiem 

i prawdziwym człowiekiem, spowodowało liczne rozważania prowadzące do określenia istoty 

tych dwóch cech. Pojęcia, które określały to co ludzkie na gruncie chrześcijańskiej nauki, 

w naturalny sposób niosły za sobą bogatą tradycję pogańskiej myśli, choć również znaczenia. 

Jak zauważa Wiesław Pawlak: „Podobnie jak w chrześcijańskiej literaturze greckiej termin 

filantropia zastępował niekiedy agape, tak w pismach zachodnich ojców Kościoła humanitas 

zaczęła się zbliżać semantycznie do specyficznie chrześcijańskich pojęć, takich jak miłość 

bliźniego (dilectio, caritas)”177. Cechą najpełniej określającą ludzkość (humanitas) była więc 

miłość względem bliźnich, wyrażająca się w uczynkach miłosierdzia czy dawaniu 

jałmużny178. W tym znaczeniu pojęcie to odnosiło się do ideału ludzkiej natury lub 

powinności, wyznaczanego przez fakt wcielenia się Boga. Z drugiej zaś strony u niektórych 

łacińskich Ojców Kościoła można spotkać się z pojęciem humanitas oznaczającym słabość 

człowieka wporównaniu do wielkości Boga, jak również cielesności jako takiej179. U 

Hieronima z kolei w Epistola LV ad Amandum można znaleźć świadectwo wykorzystania 

pojęcia humanitas jako całego rodzaju ludzkiego, który powinien być poddany boskości: Non 

ait: ut sit Pater omnia in omnibus; sed ut sit Deus: quod proprium nomen est Trinitatis, et tam 

ad Patrem, quam ad Filium et Spiritum Sanctum referri potest, ut humanitas subiciatur 

divinitati. Humanitatem hoc loco dicimus, non mansuetudinem et clementiam, quam Graeci 

φιλανθρωπίαν vocant, sed omne hominum genus180. Jak widać w przytoczonym fragmencie 

listu, Hieronim używa tego słowa ze świadomością jego klasycznego zastosowania i 

etymologii. Pojęcie humanitas oznaczające wszystkich ludzi można spotkać również choćby 

w pismach Tertuliana181, Minucjusza Feliksa182 czy Grzegorza Wielkiego183. Przykłady te 

ukazują nie tyle chrześcijańskie rozumienie idei humanitas, ile sposób, w jaki używali tego 

 
177 W. Pawlak, Z dziejów pojęcia humanitas…, dz. cyt., s. 183. 
178 Por. tamże, s. 185. 
179 Por. Terulianus, Ad Scaplum IV; PL 1: Non te terremus, qui nec timemus: sed velim, ut omnes saluos facere 

possimus, monendo μὴ θεομαχεῖν. Potes et officio jurisdictionis tuae fungi, et humanitatis meminisse, vel quia et 

vos sub gladio estis. 
180 Hieronymus, Epistola LV ad Amandum IV; PL 22. 
181 Por. Tertulianus, De anima 58, 3; red. J. H. Waszink, Leiden 2010: Quid ergo fiet in tempore isto? 

Dormiemus? At enim animae nec in viventibus dormiunt; corporum enim est somnus, quorum et ipsa mors cum 

speculo suo somno. Aut nihil vis agi illic, quo universa humanitas trahitur, quo spes omnis sequestratur? 

Delibari putas iudicium an incipi? Praecipitari an praeministrari? Iam vero quam iniquissimum otium apud 

inferos, si et nocentibus adhuc illic bene est et innocentibus nondum! Quid amplius vis esse post, mortem 

confusa spe et incerta expectatione ludentem an vitae recensum iam et ordinationem iudicii inhorrentem?  
182 Por. Minucius Felix, Octavius 8, 2: Sit licet ille Theodorus Cyrenaeus, vel qui prior Diagoras Melius, cui 

Atheon cognomen adposuit antiquitas, qui uterque nullos deos adseverando timorem omnem, quo humanitas 

regitur, venerationemque penitus sustulerunt.  
183 Por. Gregorius Magnus, Moralia 18, 54, 92; PL 76: Scriptura quippe sacra omnes carnalium sectatores, 

humanitatis nomine notare solet.  



53 

 

pojęcia ludzie na przestrzeni kilku wieków. Odnosi się ono do ludzkości jako takiej, bez 

rozróżnienia na wierzących i niewierzących, dlatego trudno mówić tu o jego szczególnym 

znaczeniu w tych przypadkach. 

Podsumowanie 

Po przedstawieniu badań nad historią idei humanizmu i humanizmu chrześcijańskiego 

w sposób skrótowy i z konieczności pobieżny pojawia się pytanie, czy możliwe jest 

sformułowanie ogólnych definicji tych pojęć. Jak zostało to podkreślone wielokrotnie 

w niniejszym rozdziale, idea ta, choć obejmuje wiele znaczeń, często istotnie oddalonych od 

siebie, to jednak może zostać ona sprowadzona do wspólnego mianownika, którym jest 

człowiek, jego godność i nadrzędna pozycja względem innych istot. 

W najogólniejszym znaczeniu humanizm będzie więc oznaczał pogląd lub ideowe 

stanowisko, w którym najważniejszym celem wszelkiego działania jest dobro człowieka i 

jego integralny rozwój w obrębie społeczności i kultury. Ze względu na uznanie wartości 

i konieczności życia zbiorowego, a co za tym idzie także politycznego, humanizm jawi się 

jako projekt antropologiczny, kształtujący człowieka według wzorca życia uznawanego za 

najlepszą odpowiedź na potrzeby wynikające z jego dobrej i rozwojowej natury. Tak pojęty 

projekt ściśle definiujący cechy ludzkie i jej przeciwne ma tendencję do ciągłego rozszerzania 

i prowadzenia cywilizacyjnych misji wśród ludów znajdujących się poza jego systemem. 

Omawiane pojęcie humanitas, wśród wielu znaczeń mogło odnosić się również do poprawnej 

realizacji ludzkiego potencjału w obrębie kultury i wychowania. Widoczna jest w tym ujęciu 

analogia do pojęć takich jak Latinitas czy Ἑλληνισμός, służących określeniu poprawnego 

formułowania myśli i zachowania obyczajów w ramach standardu kultury łacińskiej i 

greckiej184. Element ten zakłada ideową ekspansję humanistycznego modelu, pretendującego 

do bycia jedyną możliwą formą prawdziwie ludzkiego życia. Poprzez ciągłe poszerzanie się i 

włączanie w zasób kultury nowych treści powstaje utrwalony kanon wzorców artystycznych, 

literackich czy zachowań odnoszących się do codziennego życia. Zostają one włączone do 

modelu wychowawczego, będącego jednym z głównych narzędzi formacji humanistycznych, 

a najważniejszym kryterium ich doboru jest uznanie niesionej przez nie pozytywnej wartości 

moralnej i estetycznej. Niekiedy powrót do dawnych, zapomnianych wzorców w ramach tej 

samej kultury będzie rozpatrywany jako silny przejaw humanizmu. Za humanistę będzie się 

uważało osobę dobrze obeznaną z tymże modelem, jak też twórczo go przekształcającą.  

 
184 Por. J. Clackson, Latinitas, Ἑλληνισμός and Standard Languages, „Studi e Saggi Linguistici” 53 (2)/2015, 

309-330. 



54 

 

W refleksji filozoficznej myśl humanistyczna najczęściej skupiona jest na etyce, czy to 

w formie traktatów podejmujących zagadnienie natury cnót i wad, czy to w literaturze 

moralizatorskiej i parenetycznej, mającej na celu pobudzenie odbiorców do działania. 

Humanizm będzie więc pozostawał na stanowisku ustalania normatywnych zasad w obrębie 

wszystkich dziedzin ludzkiego życia oraz wcielania ich poprzez wychowanie, sztukę czy 

zmianę prawodawstwa. Myśl humanistyczna zakłada zatem uniwersalność swojego modelu, 

ze względu na to, że odpowiada on ludzkiej naturze, wspólnej dla każdego. 

W przypadku zaś humanizmu chrześcijańskiego można mówić o częściowym 

przeniesieniu tej idei na grunt języka religijnego, w którym podstawowe założenia, takie jak: 

podkreślenie wartości ludzkiej godności, utrwalanie modelu wychowawczego, przetwarzanie 

klasycznych wzorów czy uniwersalność nauki, pokrywają się z przesłaniem Objawienia. W 

tym znaczeniu humanizmem chrześcijańskim można nazwać projekt kultury opartej na nauce 

Chrystusa, doceniający jednocześnie elementy przed- lub niechrześcijańskie mogące zostać z 

nią uzgodnione. Tak rozumiany humanizm chrześcijański – czy też humanitas christiana – 

może być zestawiony z pojęciem christianitas wykorzystywanym przez współczesnych 

historyków na określenie modelu cywilizacyjnego, politycznego, kulturalnego oraz 

wychowawczego późnej starożytności i średniowiecza, choć niekiedy pojęciem tym określa 

się porządek kultury zachodniej trwający nawet do drugiej połowy XX wieku185. Sama 

tendencja do postrzegania chrześcijaństwa jako siły mającej zastąpić dawną kulturę i 

wychowanie, widoczna była już u wielu wczesnochrześcijańskich autorów186. Chociaż tak 

pojęta christianitas nie jest w pełni tożsama z chrześcijaństwem jako takim, lecz jest jego 

doczesną reprezentacją w kulturze, odpowiadającą określonej wrażliwości historycznej i 

kulturowej, to stworzenie określonych ram dla funkcjonowania „ludzkości” chrześcijańskiej 

jest wymogiem stawianym przez samą Ewangelię i uniwersalistyczny duch Kościoła. 

Chrześcijaństwo, prezentując naukę o zepsutej przez grzech pierworodny naturze ludzkiej, 

jednocześnie głosi możliwość przywrócenia jej do pierwotnej niewinności, a nawet 

podniesienia do nadprzyrodzonego wymiaru. Choć pod tym względem chrześcijańska wizja 

natury różni się od klasycznej wizji grecko-rzymskiego optymizmu antropologicznego, to na 

poziomie humanistycznego modelu uznającego zgodność swojego projektu z przyrodzonym 

 
185 Por. C. Delsol, Koniec świata chrześcijańskiego, przeł. P. Napiwodzki, Warszawa 2023.  
186 Por. W. Jaeger, humanizm i teologia…, dz. cyt., s. 54: „W apokryficznych Dziejach Filipa Apostoła […] Filip 

Apostoł przychodzi do Aten i przemawia do […] filozofów greckich. Mówi im, że Chrystus przyszedł 

przynosząc światu nową kulturę (używa on słowa paideia), ażeby dopełnić i zastąpić starą kulturę, którą 

reprezentują słuchacze. Nieznany autor przypisywanego św. Justynowi dzieła Oratio ad gentiles mówi o 

doktrynie chrześcijańskiego jako o prawdziwej paidei, inny wyprowadza ją z samego pojęcia humanitas 

(ἀνθρωπίνη φύσις)”. 



55 

 

stanem pozostaje bardzo zbliżona. Rolą systemowego projektu chrześcijańskiego świata jest 

zatem formacja człowieka w zgodzie z jego cielesną naturą i obietnicą przyszłego życia. 

Chrześcijaństwo pojęte jako jedyna prawdziwie ludzka i zarazem Boska odpowiedź na braki 

wynikające z natury, samo siebie pojmuje jako uniwersalistyczną i ostateczną wizję dla świata 

i kultury wszystkich wieków, samo siebie postrzega jako prawdziwą mądrość i filozofię oraz 

prawdziwą religię i kult. 

W węższym znaczeniu humanizm chrześcijański można rozumieć jako jednostkową 

tendencję – cechę teologa, filozofa czy działacza kościelnego – polegającą na podkreślaniu 

przyrodzonej godności ludzkiej oraz znaczenia artystycznego i intelektualnego dziedzictwa 

pogańskiego świata. Bywa on też kojarzony ze swoistym antykwaryzmem, zarówno na 

poziomie idei, jak i materialnych świadectw przeszłości. Humanizm chrześcijański będzie 

więc dotyczył przede wszystkim ludzkiego wymiaru refleksji chrześcijańskiej i w szczególny 

sposób dowartościowywał znaczenie doczesności z perspektywy nauki Objawienia. Innym 

elementem typowym dla humanistycznej tendencji będzie również postulat oczyszczania 

wiary z zewnętrznego kultu, powstałego w ciągu tradycji, na rzecz czystego i duchowego 

kultu Bożego. Ten sposób myślenia jest wpisany w szerszy projekt powrotu do źródeł i 

pierwotnego wzorca wiary, można doszukać się w tym zjawisku częściowej analogii do 

świeckiego powrotu źródeł literackich i wzorów artystycznych dawnych epok. 

Kolejnym znaczeniem pojęcia humanitas w ramach chrześcijańskiej refleksji będzie 

połączenie go z fundamentalnymi zasadami moralnymi, w szczególności z praktyką 

uczynków miłosierdzia albo jałmużną. W tym ujęciu najbardziej „ludzką” cechą będzie 

praktyka ewangelicznego przykazania miłości, a więc podobnie jak w przypadku klasycznego 

rozumienia humanizmu, postrzeganie właściwej ludzkiej natury zostaje utożsamione 

z postulowanym ideałem. W tym ujęciu chrześcijański humanizm oznacza także uznanie 

moralnych zasad płynących z nauki Kościoła i Objawienia za jedynie zgodne z ludzką naturą, 

a przez to ukazujące chrześcijaństwo jako prawdziwą mądrość i filozofię. 

Wytyczone w powyższym rozdziale znaczenia humanizmu, a zwłaszcza humanizmu 

chrześcijańskiego, stanowią punkt wyjścia do właściwego tematu rozprawy – twórczości 

Laktancjusza, chrześcijańskiego filozofa i myśliciela przełomu III i IV wieku. Pozostałe 

rozdziały pracy zostaną poświęcone wybranym wątkom z jego twórczości, które – jak postara 

się ukazać niniejsza rozprawa – odsłaniają zalążki chrześcijańskiego humanizmu: zarówno w 

znaczeniu szerszym, to jest w konstrukcji chrześcijańskiego universum, jak i węższym – w 

dowartościowaniu wzorów antycznych oraz w refleksji nad moralnym ideałem i standardem 



56 

 

ludzkiej natury. Wyjściową tezą pracy jest założenie, że Laktancjusz może być uznany za 

prekursora tych tendencji w literaturze łacińskiej. Wiele alegorii, symboli i artystycznych 

wzorów, ogólnie przyjętych w kulturze późniejszych wieków i utrwalonych w 

chrześcijańskim imaginarium, ma swoje źródło literackie w twórczości Laktancjusza, co 

postara się ukazać niniejsza praca. Nawet jeśli sam autor nie był ich bezpośrednim twórcą, to 

jego pisma mogą uchodzić za pierwsze świadectwo ich użycia w łacińskim piśmiennictwie 

chrześcijańskim.



57 

 

Rozdział II – Laktancjusz 

 

W tym rozdziale zostaną opisane najważniejsze informacje dotyczące życia, dzieła 

i postawy intelektualnej rzymskiego filozofa i retora Laktancjusza. Po omówieniu 

podstawowych informacji biograficznych ze źródeł i opracowań podjęta zostanie próba 

ukazania Laktancjusza w perspektywie wyznaczonej przez temat rozprawy. Założeniem 

niniejszego rozdziału jest wykazanie, że życie, twórczość i intelektualna postawa 

Laktancjusza świadczą o szczególnym, niespotykanym dotąd w chrześcijańskiej literaturze 

łacińskiej, humanistycznym charakterze, a sama jego postać może uchodzić za pierwszego 

chrześcijańskiego humanistę świata Zachodu. 

Vita 

Lucius Caecilius Firmianus Lactantius187 przyszedł na świat najprawdopodobniej 

w latach pięćdziesiątych lub sześćdziesiątych III wieku po Chr. w Północnej Afryce, 

ówczesnej prowincji Africa Proconsularis. Na podstawie skąpych informacji biograficznych 

zachowanych do naszych czasów nie jest możliwe wskazanie konkretnego miejsce jego 

urodzenia, choć pewną wskazówką może być nagrobna inskrypcja z czasów Dioklecjana 

znaleziona w mieście Cirta, informująca o zmarłym w wieku dwudziestu pięciu lat 

mężczyźnie imieniem L. Caecilius Firmianus, mogącym należeć do rodziny pisarza188. Dzięki 

świadectwu Hieronima wiadomo jednak, że w młodości pobierał nauki w szkole prowadzonej 

przez sławnego mówcę i nauczyciela Arnobiusza Starszego, zwanego w źródłach również 

Arnobius Afer czy Arnobius Senior dla odróżnienia go od innego chrześcijańskiego pisarza 

żyjącego w V wieku189. 

 
187 Kwestia jednoznacznego ustalenia imienia Laktancjusza i jego pisowni pozostaje wciąż niepewna – por. J. 

Czuj, Wstęp, w: Laktancjusz Pisma wybrane, Poznań 1933, s. 8: „W niektórych rękopisach Caecilius, a raczej 

Caelius, z czego później powstało Caecilius. Firmianus pochodzi od Firmus, a nie od Firmum (dzisiejsze 

Fermo), jakby chcieli niektórzy”; A.P. Coleman, Lactantius the theologian, New York 2017, s. 8: „His nomen, 

however, is not mentioned in any of the ancient sources. Two options, Celius/Caelius or Caecilius/Caecilius, are 

provided by the manuscripts containing his works. The oldest and most authoritative contain the former, and 

only a very few manuscripts give the praenomen Lucius. The sole manuscript of De mortibus persecutorum, 

however, refers to the author as Lucius Caecilius – a factor in the delay of identifying Lactantius as its author”.  
188 Por. tamże: „Further, Monceaux has pointed out that an inscription from Cirta, the provincional capital of 

Numidia under Diocletian, mentions a L. Caecilius Firmianus who died at the age of 25 – «a family member of 

the apologist no doubt»”. 
189 Por. A. Kucz, Umbra Veri, Katowice 2012, s. 17-18; K. Homa, Arnobiusz. Afrykański orator, Kraków 2017, 

s. 113 (przypis 6). 



58 

 

Jak podaje Hieronim w LXXX rozdziale De viris illustribus poświęconym 

Laktancjuszowi: Firmianus, qui et Lactantius, Arnobii discipulus190. Natomiast w LXXIX 

rozdziale zamieścił krótką notkę na temat samego nauczyciela: Arnobius sub Diocletiano 

principe Siccae apud Africam florentissime rhetoricam docuit, scripsitque adversum gentes, 

quae vulgo exstant, volumina191. Arnobiusz za czasów Dioklecjana (284–305) prowadził 

szkołę retoryki w Sicca Veneria, mieście położonym około 170 km w głąb lądu od Kartaginy, 

głównego ośrodka kulturalnego i gospodarczego prowincji. Jednak, jak zauważa Krzysztof 

Homa, Sicca, będąc ważną kolonią rzymską, charakteryzowała się podobnym stylem życia 

jak inne kolonie. Posiadała teatr i amfiteatr, gdzie grano sztuki autorów rzymskich i greckich. 

Było to miasto, w którym mieszało się wiele kultur, narodowości i języków”192. Miasto to w 

czasach prowadzonej przez Arnobiusza szkoły posiadało dość dobrze rozwiniętą strukturę 

kościelną, o czym świadczy założone w 256 roku biskupstwo, lecz sam nauczyciel 

Laktancjusza najpewniej dołączył do Kościoła wiele lat później193. Informację tę przekazuje 

Hieronim w drugiej księdze dzieła Chronicon, wspominając, że: Arnobius rhetor in Africa 

clarus habetur. Qui cum Siccae ad declamandum iuvenes erudiret et adhuc ethnicus ad 

credulitatem somniis compelletur neque ab episcopo impetraret fidem, quam semper 

impugnaverat, elucubravit adversus pristinam religionem luculentissimos libros et tandem 

velut quibusdam obsidibus foedus impetravit194. Z wypowiedzi Hieornima wynika, że 

Arnobiusz nawrócił się na religię chrześcijańską dopiero w późniejszym wieku, a przyczyną 

tego miał być objawiony mu sen. Lokalna wspólnota wierzących, znająca jednak jego 

dotychczasową działalność i poglądy, nie chciała dopuścić go do katechumenatu, na co 

próbował zasłużyć swoją późniejszą działalnością apologetyczną, której świadectwem 

pozostaje dziś dzieło Adversus nationes. Zawierało ono w siedmiu księgach przede wszystkim 

krytykę pogańskiego kultu oraz próbę obrony wiary chrześcijańskiej na podłożu tradycji 

filozofii greckiej. Te wydarzenia z dużą pewnością miały miejsce na długo po tym, jak 

Laktancjusz przestał być uczniem Arnobiusza, o czym świadczy brak odwołań do pism i 

 
190 Hieronymus, De viris illustribus LXXX; red. J.-P. Migne, PL 23, Paris 1845. 
191 Hieronymus, De viris illustribus LXXIX. 
192 Tamże, s. 99: „Na ulicach Sicca codziennie można było słyszeć ludzi posługujących się wieloma językami: 

berberyjskim (język lokalny), który różnił się od języka łacińskiego, zatem był to język barbarzyński […]. 

Słychać było i Fenicjan, mówiących w swoim semickim języku. Fenicjanie przynieśli ze sobą język określany w 

Afryce mianem punickiego”. 
193 Por. K. Homa, Arnobiusz…, dz. cyt., s. 50: „Również w Sicca chrześcijanie pojawili się dość szybko. Ich 

liczba w Sicca w III wieku naszej ery musiała być znaczna, gdyż w roku 256 powstało tam biskupstwo” 
194 Hieronymus, Chronicon II 326; PL 497.  



59 

 

autorytetu dawnego nauczyciela w jego dziełach195. Według świadectwa Hieronima pod 

względem stylu literackiego Laktancjusz znacznie przewyższył swojego mistrza Arnobiusza, 

którego to z kolei ocenił jako twórcę niezrozumiałego i nierównego: Arnobius inaequalis et 

nimius est absque operis sui partitione confusus196. 

Najprawdopodobniej Laktancjusz w młodości, gdy przebywał jeszcze w Afryce, nie 

był chrześcijaninem – podobnie jak jego nauczyciel. Wiadomo jednak, że wyróżniał się 

szczególnie spośród innych uczniów jako doskonały mówca i nauczyciel, choć sam 

zaprzeczał, jakoby w pełni posiadł tę sztukę i kiedykolwiek przemawiał publicznie: equidem 

tametsi operam dederim, ut quantulamcumque dicendi adsequerer facultatem propter studium 

docendi, tamen eloquens numquam fui, quippe qui forum ne attigerim quidem197. Jego 

erudycja i pociąg do literatury klasycznej musiały się objawić już w tym okresie. Jak 

podkreśla Jerzy Wojtczak-Szyszkowski: „Oczytany w literaturze łacińskiej i greckiej nie był 

wszakże z zamiłowania tylko badaczem, ale człowiekiem, którego wiedza służyła działalności 

praktycznej”198. W młodości próbował już swoich sił w sztucę literackiej, świadectwem tego 

okresu miało być zaginione dzieło Symposium, znane i czytane przez Hieronima: Habemus 

eius Syposium, quod adolescentulus scripsit Africae199. 

Dzięki swojemu talentowi i sławie Laktancjusz został zauważony przez otoczenie 

samego cesarza i zaproszony na dwór w Nikomedii, aby objąć stanowisko nauczyciela 

łacińskiej retoryki. Najpewniej stało się to po roku 293, kiedy doszło do podziału Imperium 

na część wschodnią i zachodnią. Zmiana ta była częścią szerszego planu reform kulturalnych 

Dioklecjana, który „nie chciał mieć zapewne jedynie epitetu surowego władcy, a sposobem na 

to było otaczanie się ludźmi nauki i kultury”200. Anthony P. Coleman wskazuje, że 

Laktancjusz musiał pojawić się w Nikomedii między rokiem 299 a 302, a więc w ostatnich 

latach rządów Dioklecjana201. Hieronim ogranicza się do lakonicznej wzmianki: Sub 

Diocletiano principe […] Nicomediae rhetoricam docuit202. Radykalna zmiana otoczenia, w 

 
195 Szczególnie to widać we fragmencie piątej księgi Divinae institutiones, gdzie Laktancjusz wymienia 

wcześniejszych apologetów łacińskich, wśród których nie znajdujemy wzmianki o Arnobiuszu; por. A.P. 

Coleman, Lactantius…, dz. cyt., s. 10; H. Koch, Zu Arnobius und Lactantius, „Philologus” 80/1925, s. 467-472. 
196 Hieronymus, Epistula 58 (ad Paulinum) 10; CSEL, 54, 539. 
197 Lactantius, Divinae institutiones III 13, 12; red. E. Heck, A. Wlosok, München, Leipzig 2005. 
198 J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstęp, w: Laktancjusz, Podstawy nauki Bożej księgi I-III, Warszawa 2023, s. 10. 
199 Hieronymus, De viris illustribus LXXX. 
200 Tamże. 
201 A.P. Coleman, Lactantius…, dz. cyt., s. 12: „Between 299 and 302 Lactantius was summoned by the emperor 

Dioclectian (r. 284-305) to teach latin rhetoric at Nicomedia in Bithynia”. 
202 Hieronymus, De viris illustribus LXXX. 



60 

 

jakim przyszło żyć Laktancjuszowi, była punktem zwrotnym jego biografii. Jak zauważył 

Wojtczak-Szyszkowski: 

Przeprowadzka do Nikomedii wiązała się dla Laktancjusza z całkowitą zmianą trybu 

życia, niewątpliwie powodowała też konieczność przewozu jego biblioteki, bo księgi, 

jakie cytuje i jakie niewątpliwie czytał, a było ich zapewne więcej, nie były do zdobycia 

od razu w nowo powstałej stolicy imperium na Wschodzie, tym bardziej, że Nikomedia 

była miastem greckim, gdzie ten język dominował w relacjach między ludzkich, nie 

mówiąc już o tym, że do tamtej pory nie odgrywała ona tak znaczącej roli wśród miast 

imperium, czego dowodem jest i to, że Konstantyn Wielki po dojściu do władzy nie obrał 

Nikomedii za swoją stolicę, ale Bizancjum zwane odtąd Konstantynopolem. Obcy i 

niekoniecznie przyjazny grunt, na którym znalazł się Laktancjusz, zmuszał go też do 

nawiązania nowych kontaktów, dzięki którym zapewne poznał i chrześcijaństwo203. 

Nie oznacza to jednak, iż Laktancjusz nie miał styczności z chrześcijanami i ich pismami już 

podczas swego pobytu w Afryce. Przeciwnie, świadczyć może o tych kontaktach choćby 

doskonale znana przez niego twórczość Minucjusza Feliksa, Tertuliana czy biskupa Cypriana 

z Kartaginy204, jak również świadomość specyfiki schizmatyckiego ruchu nowacjan i innych 

sekt działających w Afryce w połowie III wieku205. Małgorzata Jesiotr dodaje jeszcze jeden 

aspekt wskazujący na prawdopodobieństwo tej tezy: „za afrykańskimi korzeniami jego wiary 

mogą przemawiać również istotne w jego twórczości wątki dualistyczne […] wiążące się z 

hermetyzmem i gnostycyzmem, które przygotowały grunt pod szczególnie życzliwe przyjęcie 

manicheizmu w Afryce”206. 

W relacji Hieronima o podróży do Azji Mniejszej znajduje się również wzmianka o 

towarzyszu Laktancjusza, gramatyku Flawiuszu, zaproszonym wraz z nim na dwór w 

Nikomedii: cum Flavio grammatico, cuius De medicinalibus versu compositi extant libri207. 

Tożsamość tej postaci pozostaje niejasna, choć Coleman identyfikuje ją z poetą Flaviusem, 

 
203 J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstęp…, dz. cyt, s. 8-9. 
204 Lactantius, Divinae institutiones V 1, 22-25: ex iis qui mihi noti sunt Minucius Felix non ignobilis inter 

causidicos loci fuit. huius liber, cui Octavio titulus est, declarat quam idoneus veritatis adsertor esse potuisset, si 

se totum ad id studium contulisset. Septimius quoque Tertullianus fuit omni genere litterarum peritus, sed in 

eloquendo parum facilis et minus comptus et multum obscurus fuit. ergo ne hic quidem satis celebritatis invenit. 

unus igitur praecipuus et clarus extitit Cyprianus, quoniam et magnam sibi gloriam ex artis oratoriae 

professione quaesierat et admodum multa conscripsit in suo genere miranda. 
205 Lactantius, Divinae institutiones IV 30, 10: cum enim Phryges aut Novatiani aut Valentiniani aut Marcionitae 

aut Anthropiani seu quilibet alii nominantur, Christiani esse desierunt, qui Christi nomine amisso humana et is 

externa vocabula induerunt. 
206 M. Jesiotr, Wstęp, w: Laktancjusz, O Bożym dziele stworzenia, Warszawa 2019, s. 10-11. 
207 Hieronymus, De viris illustribus LXXX. 



61 

 

wspomnianym przez Hieronima w Adversus Jovinianum208. Przypisane mu tam określenie 

noster może sugerować, że był on chrześcijaninem. Z całą pewnością w tamtym czasie 

Laktancjusz był już katechumenem, jeśli nawet nie przyjął jeszcze chrztu. Według Hieronima 

działalność nauczycielska Laktancjusza w Nikomedii nie cieszyła się dużą popularnością. Być 

może wynikało to z braku zapotrzebowania na naukę łacińskiej wymowy w greckojęzycznej 

Nikomedii. Hieronim stwierdza wręcz, że nadmiar wolnego czasu skłonił Laktancjusza do 

zajęcia się pisarstwem: penuria discipulorum ob Graecam videlicet civitatem ad scribendum 

se contulit209. Prawdopodobnie wówczas powstał poemat Ὁδοιπορικόν, napisany 

heksametrem i opisujący podróż morską z Afryki do Nikomedii, a także dzieło Grammaticus: 

Ὁδοιπορικόν de Africa usque Nicomediam, hexametris scriptum versibus, et alium librum, qui 

inscribitur Grammaticus210. Nie dowodzi to jeszcze, iż Laktancjusz podczas pobytu w 

Nikomedii pozostawał całkowicie bez uczniów; niektórzy badacze uznają nawet wzmiankę 

Hieronima za sporną211. Według opinii Małgorzaty Jesiotr: „Znajomość łaciny, w której 

Dioklecjan widział jeden z trzech elementów spajających Imperium, była niezbędna, by piąć 

się po szczeblach kariery. Można więc przypuszczać, że znakomity retor (jakim bez wątpienia 

był Laktancjusz) miał spore grono uczniów, a wśród nich osoby, które osiągnęły później 

znaczącą pozycję”212. Sam Laktancjusz zaświadcza213, że nauczał do początku 303 roku, 

kiedy to 23 lutego w święto Terminaliów wyszedł edykt, na mocy którego chrześcijanie 

zostali pozbawieni nie tylko stanowisk i zaszczytów, lecz także wszelkich praw: Postridie 

prosopositum est edictum quo cavebatur, ut religionis illius homines carerent omni honore ac 

dignitate, tormentis subiecti essent, ex quocumque ordine aut gradu venirent, adversus eos 

omnis actio valeret, ipsi non de iniuria, non de adulterio, non de rebus ablatis agere possent, 

libertatem denique ac vocem non haberent214. Był to pierwszy edykt prześladowczy od prawie 

pięćdziesięciu lat, gdyż poprzedni wydano jeszcze za panowania Waleriana215.  

Przez dwa pokolenia sytuacja chrześcijan wydawała się stosunkowo stabilna, a ich 

obecność była widoczna niemal we wszystkich sferach życia publicznego, także na dworze 

 
208 Hieronymus, Adversus Iovinianum 2, 6; PL 23: Legat qui vult Aristotelem et Theophrastum prosa, Marcellum 

Sidetem, et nostrum Flavium hexametris versibus disserentes. 
209 Hieronymus, De viris illustribus LXXX. 
210 Tamże. 
211 A. P. Coleman, Lactantius…, dz. cyt., s. 13: „Whether Jerome is correct in his assertion that Lactantius was 

forced to withdraw from his chair due to a paucity of students seems a moot point”. 
212 M. Jesiotr, Wstęp…, dz. cyt., s. 10. 
213 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 2: Ego cum in Bithynia oratorias litteras accitus docerem. 
214 Lactantius, De mortibus persecutorum XIII 1; red. J. Moreau, Sources Chrétiennes 39, Paris 1954. 
215 E.D. Digeser, The making of a Christian Empire. Lactantius and Rome, London 2000, s. 2: „Forty-five years 

– two generations – had passed since last general edicts of persecution against Christian”. 



62 

 

cesarskim, gdzie najprawdopodobniej dołączył do nich Laktancjusz. Oficjalne wprowadzenie 

prześladowczego prawa poprzedziły jednak inne przejawy niechęci wobec chrześcijan w 

otoczeniu Dioklecjana, czego przykładem były zajścia w Antiochii opisane w X rozdziale De 

mortibus persecutorum216. Z przytoczonej relacji wynika, że Dioklecjan podczas swojego 

pobytu składał bóstwom ofiary z wołów, a kapłanom nakazywał wróżyć o pomyślności 

państwa z ich wnętrzności. Przebywający na dworze cesarskim chrześcijanie mieli uczynić na 

swoich czołach imposuerunt frontibus suis inmortale signum217 – najpewniej był to znak 

krzyża, będący publicznym wyrazem ich przynależności do wiary, a może nawet sprzeciwu 

wobec pogańskiego kultu. Według świadectwa Latkancjusza haruspik Tagis, przewodzący 

rytuałowi i wykonujący polecenie władcy, wskazał na chrześcijan – mimo ich nieobecności w 

obrzędach – twierdząc, że to ich gest uniemożliwił przeprowadzenie wróżb. Na rozkaz 

Dioklecjana wszyscy obecni w pałacu musieli złożyć ofiarę; oporni zostali ukarani chłostą (si 

detrectassent, verberibus animadverti), a żołnierze odmawiający poddania się nakazowi 

wydaleni z armii (etiam milites cogi ad nefanda sacrificia praecepit, ut qui non paruissent, 

militia solverentur218). Stanowiło to tylko jeden z wielu przejawów wrogości wobec 

chrześcijan we wschodnich prowincjach, bezpośrednio poprzedzających wielkie 

prześladowania. 

Można przypuszczać, że rosnącą niechęć podsycały elity przywiązane do dawnych 

wierzeń. Sam Laktancjusz w piątej księdze Divinae institutiones opisuje, jak na dworze w 

Nikomedii szerzono antychrześcijańską propagandę za sprawą dwóch cesarskich działaczy219. 

Pierwszym z nich był niezidentyfikowany obrońca pogańskich wierzeń, którego Laktancjusz 

scharakteryzował jako fałszywego mędrca głoszącego pochwałę filozoficznego życia, cnót i 

umiaru, będącego w rzeczywistości człowiekiem rozpustnym i dwulicowym220. Afrykańczyk 

 
216 Lactantius, De mortibus persecutorum X: Cum ageret in partibus Orientis, ut erat pro timore scrutator rerum 

futurarum, immolabat pecudes et in iecoribus earum ventura quaerebat. Tum quidem ministrorum scientes 

dominum cum adsisterent immolanti, imposuerunt frontibus suis inmortale signum; quo facto fugatis 

daemonibus sacra turbata sunt. Trepidabant aruspices nec solitas in extis notas videbant et, quasi non litassent, 

saepius immolabant. Verum identidem mactatae hostiae nihil ostendebant, donec magister ille aruspicum Tagis 

seu suspicione seu visu ait idcirco non respondere sacra, quod rebus divinis profani homines interessent. Tunc 

ira furens sacrificare non eos tantum qui sacris ministrabant, sed universos qui erant in palatio iussit et in eos, 

si detrectassent, verberibus animadverti, datisque ad praepositos litteris, etiam milites cogi ad nefanda sacrificia 

praecepit, ut qui non paruissent, militia solverentur. 
217 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum X. 
218 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum X. 
219 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 2, 2: duo extiterunt ibidem, qui iacenti atque abiectae veritati nescio 

utrum superbius an importunius insultare. 
220 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 3: quorum alter antistitem se philosophiae profitebatur, verum ita 

vitiosus, ut continentiae magister non minus avaritia quam libidinibus arderet, in uictu tam sumptuosus, ut in 

schola virtutis adsertor, parsimoniae paupertatisque laudator, in palatio peius cenaret quam domi. tamen vitia 

sua capillis et pallio et, quod maximum est velamentum, divitiis praetegebat; quas ut augeret, ad amicitias 



63 

 

przywołuje wypowiedź tego autora, zawierającą próbę uzasadnienia słuszności pogańskich 

kultów. Najprawdopodobniej stanowiła ona fragment odczytu dzieła wymierzonego w 

chrześcijaństwo: 

ante omnia philosophi officium esse erroribus hominum subvenire atque illos ad veram 

viam revocare id est ad cultus deorum, quorum numine ac maiestate mundus gubernetur, 

nec pati homines imperitos quorundam fraudibus inlici, ne simplicitas eorum praedae ac 

pabulo sit hominibus astutis. itaque se suscepisse hoc munus philosophia dignum, ut 

praeferret non videntibus lumen sapientiae, non modo ut susceptis deorum cultibus 

resanescant, sed etiam ut pertinaci obstinatione deposita corporis cruciamenta devitent 

neu saevas membrorum lacerationes frustra perpeti velint221. 

Przyjęcie wiary politeistycznej, będącej – zdaniem filozofa – prawdziwą mądrością, miało 

zarówno przywrócić zdrowie duchowe poprzez poznanie prawdy, jak i uchronić przed 

cielesnymi torturami. Wypowiedź ta była zapewne skierowana przede wszystkim do 

chrześcijan przebywających na cesarskim dworze. Niewykluczone, że groźba ta nawiązywała 

do wydarzeń związanych ze składaniem ofiar przez otoczenie Dioklecjana. Laktancjusz 

notuje jednak, iż chrześcijanie obecni podczas przemówienia nie dali się przekonać, a raczej 

wyśmiewali w duchu słowa oratora: nam si qui nostrorum adfuerunt, quamvis temporis gratia 

coniuerent, animo tamen derisere, utpote cum viderent hominem profitentem se 

inluminaturum alios, cum ipse caecus esset, reducturum alios ab errore, cum ipse ignoraret 

ubi pedes suos poneret222. Kult bogów został tu ukazany jako ściśle związany z tradycją 

filozoficzną, co stanowiło charakterystyczny rys neoplatońskiego projektu religii cesarskiej 

promowanego przez Dioklecjana. Możliwe więc, że ów myśliciel należał właśnie do tego 

nurtu. Elizabeth DePalma Digeser223 wprost utożsamia go z Porfiriuszem z Tyru, lecz pogląd 

ten odrzucają inni badacze tacy jak Timothy Barnes224 czy Eberhard Heck i Antonie Wlosok – 

autorzy krytycznego wydania Divinae institutiones, stanowczo zaprzeczający tej hipotezie, 

zamieszczają adnotację do omawianego fragmentu: ignotus, non Porphyrius225. 

 
iudicum miro ambitu penetrabat eosque sibi repente auctoritate falsi nominis obligabat, non modo ut eorum 

sententias venderet, verum etiam ut confines suos, quos sedibus agrisque pellebat, a suo repetendo hac potentia 

retardaret. 
221 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 5. 
222 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 9. 
223 Por. E.D. Digeser, The making of a Christian Empire…, dz. cyt., s. 94-107. 
224 Por. T.D. Barnes, Porphyry, Against the Christians: Date and Attribution of Fragments, „The Journal of 

Theological Studies” 24/1973, s. 424-442. 
225 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 2: auct. 6. 



64 

 

Z kolei ustalenie tożsamości drugiej osoby wymienionej przez Laktancjusza nie 

sprawia większych problemów: był to wysoko postawiony urzędnik Bitynii – Sossianus 

Hierokles. Adam Tondera pisze o nim: „Należący do stanu ekwitów Hierokles został najpierw 

zarządcą prowincji, do której należała Palmyra, następnie sprawował urząd wikariatu jednej z 

diecezji cesarskich (prawdopodobnie Wschodu). Przed wszczęciem prześladowania został 

namiestnikiem Bitynii i należał do grona doradców Dioklecjana, a jeszcze później objął urząd 

prefekta Egiptu”226. W De mortibus persecutorum Laktancjusz wymienia go imiennie wśród 

prześladowców227, zaś w Divinae institutiones przedstawia jako bezpośredniego sprawcę 

prześladowań i autora dzieła, które nie tyle formułowało zarzuty przeciw chrześcijanom, ile 

było skierowane bezpośrednio do nich, poddając w wątpliwość samą naukę chrześcijańską 

oraz spójność faktów w obrębie Pisma Świętego: 

alius eandem materiam mordacius scripsit, qui erat tunc unus e numero iudicum et qui 

auctor in primis faciendae persecutionis fuit. quo scelere non contentus etiam scriptis eos 

quos adflixerat insecutus est. composuit enim libellos duos, non contra Christianos, ne 

inimice insectari videretur, sed ad Christianos, ut humane ac benigne consulere putaretur. 

in quibus ita falsitatem scripturae sacrae arguere conatus est, tamquam sibi esset tota 

contraria228.  

Dzieło, wspominane przez Laktancjusza, zatytułowane Φιλαληθῖες, zostało 

najprawdopodobniej odczytane na początku 303 roku, zaraz po ogłoszeniu edyktu 

prześladowczego. Choć nie zachowało się do naszych czasów, jego główne tematy da się 

częściowo odtworzyć zarówno z fragmentów piątej księgi Divinae institutiones, jak i z 

polemiki Euzebiusza z Cezarei z poglądami Sossianusa Hieroklesa zatytułowanej Contra 

Hieroclem. Mimo iż świadectwa te różnią się częściowo w kwestiach takich jak charakter 

dzieła czy podział ksiąg, to jednak w zasadniczym temacie pozostają zgodne229. Linia 

 
226 A. Tondera, Przyjaciel Prawdy Sossianusa Hieroclesa, „Śląskie Studia Historyczno-Teologiczne” 46 

(2)/2013, s. 304. 
227 Lactantius, De mortibus persecutorum XVI: deinde in Hieroclem ex vicario praesidem, qui auctor et 

consiliarius ad faciendam persecutionem fuit. 
228 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 12-13. 
229 Por. A. Tondera, Przyjaciel Prawdy…, dz. cyt., s. 306: „Pierwszy z tych wczesnochrześcijańskich pisarzy 

wyraźnie akcentuje, że Hierokles w swoim piśmie obłudnie kreował siebie nie na zawziętego wroga 

chrześcijaństwa, ale raczej na życzliwego doradcę i dlatego skierował je nie przeciwko («contra»), ale do («ad») 

chrześcijan. Pomimo takich deklaracji autora w jego dziele widoczna była jednak uszczypliwość w odniesieniu 

do wyznawców nowej religii. Porównując bowiem ton traktatu Hieroklesa z charakterem wypowiedzi owego 

nieznanego nam filozofa, Laktancjusz określa go jako bardziej kąśliwy («mordacius»). Ten sam chrześcijański 

pisarz przekazuje ponadto, że dzieło Hieroklesa składało się z dwóch ksiąg, zuchwale, jego zdaniem, 

określonych przez autora mianem […], czyli «miłujących prawdę» lub «przyjaciół prawdy». Euzebiusz pisze 

natomiast tylko o jednej księdze Przyjaciela prawdy […], pod którym to tytułem Hierokles uznał za słuszne 



65 

 

argumentacyjna Hieroklesa nawiązywała do antychrześcijańskiego tekstu Celsusa, 

powtarzającego obiegowe opinie o Jezusie, którego w tej tradycji przedstawiano jedynie jako 

wędrownego maga i oszusta. Opierała się na podważaniu wiarygodności przekazu świadectwa 

Ewangelii oraz autorytetu apostołów. Nowatorskim pomysłem miało być jednak zestawienie 

postaci Jezusa z Apoloniuszem z Tiany, niespotykane dotąd w literaturze pogańskiej230. 

Hierokles, bazując na Vita Apollonii Tyanensis Flawiusza Filostrata, starał się ukazać życie 

Apoloniusza jako donioślejszego cudotwórcę, który w przeciwieństwie do założyciela 

chrześcijaństwa nie rościł sobie praw do boskiego tytułu. Również zestawienie lat życia i 

działania Apoloniusza, miało wskazywać na jego podobieństwo do Jezusa. Jak podaje 

Euzebiusz: ἀλλ’ ἐπι τῶν προγόνων ἡμῶν κατὰ τὴν Νέρωνος βασιλείαν Ἀπολλώνιος ἤκμασεν 

ὁ Τυανεύς, ὃς ἐκ παιδὸς κομιδῇ νέου και ἀφ’ οὗπερ ἐν Αἰγαῖς τῆς Κιλικίας ἱεράσατο τῷ 

φιλανθρώπῳ τούτῳ Ἀσκληπιῷ, πολλὰ καὶ θαυμαστὰ διεπράξατο, ὧν τά πλείω παρεὶς ὀλίγων 

ποιήσομαι μνήμην231. Według świadectwa Laktancjusza, Hierokles dokonał zestawienia 

mającego na celu umniejszenie znaczenia Jezusa i jednoczesne wywyższenie Apoloniusza: 

idem cum facta eius mirabilia destrueret nec tamen negaret, voluit ostendere Apollonium vel 

paria vel etiam maiora fecisse232. Cudotwórca z Tiany miał również zostać przyprowadzony 

przed cesarski sąd i skazany, lecz wyrok nie został wykonany, ponieważ Apoloniusz zdołał 

uciec. Miało to świadczyć o większej mocy i zdolnościach maga, który w przeciwieństwie do 

„pychy Chrystusa” (insolentia Christi) odznaczył się większą skromnością (ille verecundior 

fuisse videatur)233.  

Podobnie jak podczas wcześniejszego wystąpienia filozofa, Laktancjusz zapewne był 

obecny wśród elity dworskiej234. Zarówno sama mowa, jak i jej autor jawili się mu jako 

 
wydać swoje pismo przeciwko chrześcijanom […]. Powyższe różnice pozwalają przypuszczać, że ci dwaj 

autorzy kościelni mieli do czynienia z różnymi wersjami lub redakcjami owego dzieła”. 
230 Eusebius, Contra Hieroclem 1, 2, PG 22: μόνω παρὰ τοὺς πώποτε καθ’ ἡμῶν γεγραφότας ἐξαίρετος νῦν 

τούτω [Ίεροκλεῖ] γέγονεν ἡ τοῦδε [Απολλονίου] πρὸς τὸν ῆμέτερον σωτῆρα παραθεσίς τε καὶ σύγκρισις; por. 

M. Dzielska, Apolloniusz z Tiany. Legenda i rzeczywistość, Kraków 1983; por. E. Dodds, Pogaństwo 

i chrześcijaństwo w epoce niepokoju. Niektóre aspekty doświadczenia religijnego od Marka Aureliusza do 

Konstantyna Wielkiego, przeł. J. Partyka, Kraków 2004. 
231 Eusebius, Contra Hieroclem 2, 1. 
232 Lactantius, Divinae institutiones V 3, 7. 
233 Lactantius, Divinae institutiones V 3, 9-10: si magus Christus, quia mirabilia fecit, peritior utique 

‘Apollonius’, qui ut describis ‘cum Domitianus eum punire vellet, repente in iudicio non comparvit’, quam ille 

qui et comprehensus est et cruci adfixus. at enim ex hoc ipso fortasse insolentiam Christi voluit arguere, quod 

deum se constituerit, ut ille verecundior fuisse videatur, qui cum maiora faceret, ut hic putat, tamen id sibi non 

adrogauerit. 
234 Por. A. Tondera, Przyjaciel Prawdy…, dz. cyt., s. 305: „Swój antychrześcijański traktat Hierokles napisał 

najprawdopodobniej w czasie sprawowania wikariatu, a odczytał go publicznie (poprzez tak zwane «recitatio») 

w Nikomedii, cesarskiej siedzibie Dioklecjana, zapewne zaraz na początku prześladowania w 303 roku. Miało to 

miejsce przed zgromadzoną elitą intelektualną, którą cesarz skupiał wokół siebie. W jej gronie znajdował się 

Laktancjusz, który był wówczas nauczycielem retoryki w Nikomedii. Hierokles i pewien równie wrogi 



66 

 

groźniejsi od poprzednika. Powodem tego mógł być bezpośredni udział Hieroklesa 

w prześladowaniach chrześcijan. Ważne jest, iż dzieło spisane w tonie przyjaznym i 

życzliwym (composuit enim libellos duos, non contra Christianos, ne inimice insectari 

videretur, sed ad Christianos, ut humane ac benigne consulere putaretur235) mogło 

oddziaływać na chrześcijańskie elity uczone znacznie skuteczniej niż pospolity paszkwil 

powielający obiegowe opinie pogan. Sam Laktancjusz zastanawia się nawet, czy autor tych 

słów nie porzucił wiary chrześcijańskiej, skoro wykazywał się znajomością Pisma Świętego, 

czy też księga ta trafiła w jego ręce jedynie przypadkiem: qui religionis cui fuerat accensus et 

fidei cuius nomen  induerat et sacramenti quod acceperat proditor factus est? nisi forte casu 

in manus eius divinae litterae inciderunt236. To, co szczególnie mogło trafić do Laktancjusza, 

to zarzut skierowany wobec autorów świętych ksiąg chrześcijan, których Hierokles określił 

mianem siewców kłamstwa oraz prostaków i nieuków: ‘Paulum Petrumque’ laceravit 

‘ceterosque discipulos tamquam fallaciae seminatores’, quos eosdem tamen ‘rudes et indoctos 

fuisse’ testatus est; nam ‘quosdam eorum piscatorio artificio fecisse quaestum’237. 

Dla świeżo nawróconego Laktancjusza, nauczyciela retoryki i literata obracającego się 

wśród elit państwowych i intelektualnych, słowa te były zapewne poważnym wyzwaniem dla 

wytrwania w wierze. Jako chrześcijanin był przekonany o wyższości nauki płynącej ze 

świętych pism nad nauką filozofów i poetów pogańskich, jednak na poziomie stylu i kunsztu 

literackiego dostrzegał różnicę na niekorzyść tekstów ówczesnych mu chrześcijan oraz 

samego Pisma Świętego238. Wystąpienie Sossianusa Hieroklesa, starannie dopracowane 

stylistycznie i oparte na figurze Apoloniusza z Tiany, miało trafić w gusta elit kształconych w 

tradycji literackiej i filozoficznej. Dla środowisk konserwatywnych biblijna opowieść o 

zmartwychwstaniu i chrześcijańska nauka mogły się zaś wciąż jawić jako element obcy 

 
chrześcijanom filozof, jak informuje nas właśnie Laktancjusz, wykorzystali dla publikacji swych pism 

sprzyjający moment, jakim było rozpoczęte dopiero co krwawe prześladowanie”. 
235 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 13. 
236 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 15. 
237 Lactantius, Divinae institutiones V 2, 17; Eusebius, Contra Hieroclem 2, 2: κἀκεῖνο δὲ λογίσασθαι ἄξιον, ὅτι 

τὰ μὲν τοῦ Ἰησοῦ Πέτρος καὶ Παῦλος καί τινες τούτοιν παραπλήσιοι κεκομπάκασιν, ἄνθρωποι ψεῦσται καὶ 

ἀπαίδευτοι καὶ γόητες, τὰ δὲ Ἀπολλωνίου Μάξιμος ὁ Αἰγιεύς, καὶ Δάμις ὁ φιλόσοφος ὁ συνδιατρίψας αὐτῷ, καὶ 

Φιλόστρατος ὁ Ἀθηναῖος παιδεύσεως μὲν ἐπὶ πλεῖστον ἥκοντες τὸ δ' ἀληθὲς τιμῶντες, διὰ φιλανθρωπίαν ἀνδρὸς 

γενναίου καὶ θεοῖς φίλου πράξεις μὴ βουλόμενοι λαθεῖν.  
238 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 23: Septimius quoque Tertullianus fuit omni genere litterarum 

peritus, sed in eloquendo parum facilis et minus comptus et multum obscurus fuit; V 1, 15-17: nam haec in 

primis causa est cur apud sapientes et doctos et principes huius saeculi scriptura sancta fide careat, quod 

prophetae communi ac simplici sermone ut ad populum sunt locuti. contemnuntur itaque ab his, qui nihil audire 

vel legere nisi expolitum ac disertum volunt, nec quidquam haerere animis eorum potest nisi quod aures 

blandiore sono mulcet; illa vero quae sordida uidentur, anilia inepta vulgaria existimantur. adeo nihil verum 

putant nisi quod auditu suave est, nihil credibile nisi quod potest incutere voluptatem; nemo rem veritate 

ponderat, sed ornatu. 



67 

 

rodzimej kulturze, mimo że od dawna przenikały już niemal wszystkie ważniejsze ośrodki 

intelektualne świata rzymskiego, zwłaszcza Aleksandrię. Przełom III i IV wieku obarczony 

był też potężnym kryzysem dawnych pogańskich wierzeń i rozpadaniem się tradycyjnych 

form religii. Działania Dioklecjana i jego urzędników, takich jak Hierokles, mogą być tu 

postrzegane jako rodzaj religijno-politycznej reakcji na rozprzestrzenianie się nowej, 

atrakcyjnej propozycji, którą było dla wielu chrześcijaństwo239. 

Najbardziej wiarygodne informacje o tym okresie życia Laktancjusza pochodzą z jego 

własnych dzieł. Początek prześladowań oznaczał dla niego utratę cesarskiej przychylności, 

a wraz z nią także posady nauczyciela retoryki, choć nie można wykluczyć, że sam z niej 

zrezygnował240. Rekonstrukcję sytuacji, w jakiej się znalazł, umożliwiają fragmenty De 

opificio Dei – najwcześniejszego zachowanego dzieła Laktancjusza, napisanego niedługo po 

rozpoczęciu prześladowań, a więc w latach 303–304. We wstępie do traktatu, skierowanego 

do dawnego ucznia Demetriana, pisał on w następujący sposób:  

Quam minime sim quietus et in summis necessitatibus, ex hoc libello poteris existimare; 

quem ad te rudibus pene verbis, prout ingenii mediocritas tulit, Demetriane, perscripsi, ut 

quotidianum studium meum et nosses, et non deessem tibi, praeceptor etiamnunc, sed 

honestioris rei meliorisque doctrinae. Nam si te in litteris, nihil aliud quam linguam 

instruentibus, auditorem satis strenuum praebuisti: quanto magis in his veris, et ad vitam 

pertinentibus, docilior esse debebis? Apud quem nunc profiteor, nulla me necessitate vel 

rei, vel temporis impediri, quominus aliquid excudam, quo philosophi nostrae sectae, 

quam tuemur, instructiores doctioresque in posterum fiant; quamvis nunc male audiant, 

castigenturque vulgo, quod aliter quam sapientibus convenit vivant, et vitia sub obtentu 

nominis celent, quibus illos aut mederi oportuit, aut ea prorsus effugere, ut beatum atque 

incorruptum sapientiae nomen vita ipsa cum praeceptis congruente praestarent. Ego 

tamen, ut nos ipsos simul et caeteros instruam, nullum laborem recuso. Neque enim 

possum oblivisci mei, tum praesertim, cum maxime opus sit meminisse; sicut ne tu 

quidem tui, ut spero, et opto. Nam licet te publicae rei necessitas a veris et iustis operibus 

avertat: tamen fieri non potest, quin subinde in coelum aspiciat241.  

 
239 Por. K. Tondera, Przyjaciel Prawdy…, dz. cyt., s. 309: „Nasuwa się, wobec tego przypuszczenie, że cesarski 

namiestnik Bitynii miał świadomość kryzysu tradycyjnej filozofii i religii grecko-rzymskiej, którą sam 

reprezentował, a zarazem rosnącego znaczenia chrześcijaństwa i jego założyciela. Jako przedstawiciel i obrońca 

świata pogańskiego, a jednocześnie wróg nowej religii pragnął zatem w celach propagandowych wyeksponować 

w swoim traktacie jakąś wyróżniającą się wśród pogan osobistość, aby przeciwstawić ją fascynacji postacią 

Jezusa Chrystusa oraz przekazom o jego niezwykłych czynach i nauczaniu”. 
240 T.D. Barnes, Constantine. Dynasty, Religion and Power in the later Roman Empire, Wiley-Blackwell 2014, s. 

176. 
241 Lactantius, De opificio Dei I; PL 7. 



68 

 

Z tekstu wynika, że autor wraz z utratą stanowiska popadł w niedostatek i nędzę 

(summis necessitatibus242), świadczy o tym również Hieronim: adeo in hac vita pauper, ut 

plerumque etiam necessariis indiguerit243. Okoliczności te musiały być dla Laktancjusza 

przełomowe: mimo radykalnej odmiany życia postanowił nadal czynnie zajmować się 

nauczaniem. Jego przedmiotem nie była już jednak literatura, lecz intelektualna formacja 

chrześcijańska, choć literackie konteksty pozostały trwale obecne w jego twórczości. Był to 

moment definitywnego przypieczętowania obranej przez Laktancjusza drogi życiowej. 

Fragment skierowany do ucznia Demetriana, sprawującego wówczas urząd państwowy (Nam 

licet te publicae rei necessitas a veris et iustis operibus avertat244), pokazuje, że celem 

nauczania Laktancjusza było umacnianie w wierze elit chrześcijańskich, zmuszonych z 

powodu represji do ukrywania swego wyznania. Nie wiadomo jednak, ilu miał takich 

uczniów. Hieronim wymienia tylko Demetriana, do którego Laktancjusz – oprócz De opificio 

Dei – miał pisać także listy: Ad Demetrianum, auditorem suum, epistolarum libros duos et ad 

eumdem De opificio Dei vel formation hominis librum unum. Bez wątpienia pielęgnował 

wieloletnie przyjaźnie z chrześcijanami poznanymi w czasie prześladowań, a być może 

jeszcze w Nikomedii. Najlepszym świadectwem tej przyjaźni okazały się liczne księgi listów, 

jakie do nich pisał: Ad Asclepiadem libros duos, De persecutione librum unum, ad Probum 

epistolarum libros quattuor, ad Severum epistolarum libros duos. Wiadomo również o bliskim 

Laktancjuszowi Donacie, imiennie wymienionym w dedykacji De mortibus persecutorum245 

oraz De ira Dei246, a także Pentadiuszu, nazwanym przez niego frater i wskazywanym jako 

odbiorca streszczenia Divinae institutiones247. Jednak najbardziej wpływowym adresatem 

dzieł Laktancjusza był cesarz Konstantyn, któremu chrześcijański pisarz poświęcił księgi 

swojego opus magnum – Divinae institutiones. Konstantyna prawdopodobnie poznał 

osobiście jeszcze w czasach, gdy nauczał retoryki w Nikomedii, a niektórzy badacze 

przypuszczają, że przyszły cesarz mógł nawet należeć do grona jego uczniów248. Bez względu 

 
242 Lactantius, De opificio Dei I. 
243 Por. Hieronymus, Chronicon ad a. Abr. 2333. 
244 Lactantius, De opificio Dei I. 
245 Lactantius, De mortibus persecutorum I: Audivit dominus orationes tuas, Donate carissime, quas in 

conspectu eius per omnes horas <cotidie fundebas, ceterorumque> fratrum nostrorum, qui gloriosa confessione 

sempiternam sibi coronam pro fidei meritis quaesierunt. 
246 Lactantius, De ira Dei I: Animadverti saepe, Donate, plurimos id existimare (quod etiam nonnulli 

philosophorum putauerunt), non irasci Deum. 
247 Lactantius, Epitome, praefatio; red. E. Heck, A. Wlosok, Berlin 1994: Quamquam Divinarum Institutionum 

libri, quos iam pridem ad illustrandam veritatem religionemque conscripsimus, ita legentium mentes instruant, 

ita informent, ut nec prolixitas pariat fastidium nec oneret ubertas, tamen horum tibi epitomen fieri, Pentadi 

frater, desideras, credo, ut ad te aliquid scribam tuumque nomen in nostro qualicumque opere celebretur. 
248 A.P. Coleman, Lactantius…, dz. cyt., s. 12: „Constantine (r. 306-337) himself was at court in Nicomedia prior 

306 and may have been one of his students”. 



69 

 

na to, jaki był charakter ich znajomości, postać chrześcijańskiego nauczyciela musiała 

zwrócić szczególną uwagę Konstantyna, ponieważ powołał on kilka lat później Laktancjusza 

na wychowawcę swojego pierworodnego syna, Kryspusa w Galii: Hic extrema senectute 

magister Caesaris Crispi, filii Constantini, in Galia fuit, qui postea a patre interfectus est249.  

Warto jednak spróbować uporządkować kalendarium życia Laktancjusza, gdyż okres 

od utraty posady nauczyciela w Nikomedii w 303 roku do objęcia opieki nad cesarskim 

synem mógł trwać nawet kilkanaście lat. Część badaczy przypuszcza, że w obliczu 

nasilających się prześladowań chrześcijan w Bitynii Laktancjusz opuścił to miejsce i schronił 

się w rodzinnej Afryce. Do samego wątku ucieczki przed oprawcami odwoływał się sam autor 

w czwartej księdze Divinae instiutiones, co może być poszlaką w odnajdywaniu brakujących 

elementów biograficznych250. Timothy Barnes twierdzi, że Laktancjusz przebywał w 

Nikomedii co najmniej do 1 maja 305 roku, kiedy to Galeriusz przejął kontrolę nad Azją 

Mniejszą251. W tym czasie mógł udać się do rodzinnej Afryki, gdzie kontynuował działalność 

pisarską i dydaktyczną. Słowami Colemana: „He […] abandoned the East in 305/6 for a safer 

milieu. Where Lactantius ventured after leaving Nicomedia is debated. Consideration has 

been given to Italy, Gaul, Africa, and even elsewhere in Asia Minor. The most convincing 

argument to date holds that he feld home to Africa, but this is not uncontested”252. Jeśli w tym 

okresie powrócił w rodzinne strony to, zdaniem Barnesa, mógł tam przebywać nawet do 309 

roku, kiedy to wojska Maksencjusza stłumiły powstanie Domitiusa Alexandra253. Wlosok i 

Heck sądzą zaś, że pozostawał w Nikomedii przez całą dekadę w trakcie największych 

prześladowań (303-313) i nie odbył w tych latach żadnej podróży254. Wątek jego obecności w 

Afryce pomija również w swojej rekonstrukcji Elizabeth DePalma Digeser, twierdząc, że 

bezpośrednio z Bitynii przeniósł się do Galii255. Jeśli jednak uwzględni się uwagę Hieronima 

 
249 Hieronymus, De viris illustribus LXXX. 
250 Lactantius, Divinae institutiones IV 18, 2: quod cum sciret futurum ac subinde diceret oportere se pati atque 

interfici pro salute multorum, secessit tamen cum diseipulis suis, non ut vitaret quod necesse erat perpeti ac 

sustinere, sed ut ostenderet quod ita fieri oporteat omni persecutione, ne sua quis culpa incidisse videatur. 
251 T.D. Barnes, Constantine…, dz. cyt., s. 176: „Lactantius nevertheless remained in Nicomedia until at least 1 

May 305 when Galerius gained control of Asia Minor”. 
252 A. P. Coleman, Lactantius…, dz. cyt., s. 17-18. 
253 Por. tamże, s. 178: „Perhaps he returned to his native Africa in 305 or 306 and completed his Divine Institutes 

there but was compelled to flee to Gaul when generals of Maxentius suppressed the rebellion of Domitius 

Alexander in 309”. 
254 E. Heck, Constantin und Lactanz in Trier – Chronologisches, „Historia” 58/2009, s. 122-123; A. Wlosok, 

L. Caecilius Firmianus Lactantius, w: Handbuch der lateinischen Literatur der Antike. Fünfter Band: 

Restauration und Erneverung. Die lateinische Literatur von 284 bis 374 n. Chr, red. R. Herzog, Munich 1989, s. 

377. 
255 E.D. Digeser, The making of a Christian Empire…, dz. cyt., s. 135: „Lactantius probably arrived at 

Constantine’s western court between 306 and 310. After 303 he could no longer have continued his association 

with the court in Nicomedia and apparently retired. But he seems to have stayed in Nicomedia until 305 or 306 



70 

 

o niedostatku, jakiego doświadczył Laktancjusz w tym okresie, to wszelkie dalekie podróże, 

jakie miałby odbyć, wydają się mało prawdopodobne. Mimo rozważań podejmowanych przez 

badaczy, z uwagi na niedostatek źródeł rekonstrukcja życia Laktancjusza w latach 306–311 

może mieć jedynie charakter domysłów. 

Za pierwszy pewny punkt w tym okresie uznać można powołanie Laktancjusza na 

stanowisko nauczyciela Kryspusa. Hieronim w Chronicon odnotowuje: Crispum Lactantius 

Latinis litteris erudivit256, natomiast w przytoczonym już powyżej świadectwie z De viriis 

illustribus podaje, że wydarzenie to miało miejsce, gdy Laktancjusz był już w bardzo 

podeszłym wieku. W ustaleniu czasu nauki Kryspusa pod okiem Laktancjusza pomocna 

okazuje się biografia samego cesarskiego syna. Był on pierworodnym synem Konstantyna i 

Minerwiny, pierwszej żony lub konkubiny przyszłego cesarza. Urodził się około 300 roku, 

niewykluczone, że miało to miejsce właśnie na dworze w Nikomedii, gdzie przebywał jego 

ojciec, a nauczał Laktancjusz. Po 307 roku, kiedy Konstantyn przejął władzę na zachodnich 

ziemiach Cesarstwa, a jego syn dorastał w galijskim Trewirze, do miasta tego miał przybyć 

Laktancjusz, aby zająć się jego kształceniem. Powszechnie przyjmuje się, że mógł zostać 

powołany na to stanowisko w latach 314-315 lub 317-320, ze względu na zapisek Hieronima 

o późnym etapie jego życia257. Jeśli Laktancjusz urodził się w latach pięćdziesiątych lub 

sześćdziesiątych III wieku, miał wtedy siedemdziesiąt lub sześćdziesiąt lat, co odpowiadałoby 

w pełni sugestii chrześcijańskiego kronikarza. Barnes proponuje datować naukę Kryspusa na 

lata 311–312, wskazując, że w XXX rozdziale De mortibus persecutorum Laktancjusz 

przytacza propagandową wiadomość o rzekomej próbie zamachu Maksymiana na 

Konstantyna258. Rozpowszechnianie tej pogłoski ustało po bitwie przy Moście Mulwijskim 

 
[…] After that, Lactantius apparently left Bithynia, because he alludes to his experience there in the past tense. 

Ultimately, he went to the court at Trier, for Jerome notes that tutored Constantine’s son Crispus”. 
256 Hieronymus, Chronicon, ad a. Abr. 2833 (317). 
257 Por. T.D. Barnes, Constantine…, dz. cyt., s. 177: „The reconstruction of Lactantius’ movements depends very 

much on the date at which Constantine appointed him tutor to his son Crispus in Gaul. Jerome, who alone reports 

this important fact, states that Lactantius taught Crispus ‘in extreme old age’ and the fact that in his much earlier 

Chronicle he attached the note that ‘Lactantius instructed Crispus in Latin letters’ to his entry for the 

proclamation of Crispus, Licinius and Constantinus as Caesars on 1 March 317 has conventionally been taken to 

imply that he was tutor to Crispus in 317–320 or thereabouts or at least that Constantine summoned him to teach 

his son c. 314/315. But a date after 313 only appears plausible if Crispus was born c. 305. In fact, however, 

Crispus was born no later than 300 and perhaps as early as c. 295 and he was already commanding armies in the 

field as early as 318 or 319, so that Lactantius should have instructed him in Latin literature and Latin rhetoric 

some years before 317. Now, while Jerome presumably had good evidence for his statement that Lactantius 

taught Crispus in Gaul, his statement that he did so as an extremely old man need rest on nothing more than a 

mere guess”. 
258 Por. T.D. Barnes, Constantine…, dz. cyt., s. 177: „But the vividness and detail of Lactantius’ narrative of 

eastern events in 311–313, on which Heck bases his inference, need prove no more than that he had good 

informants in Nicomedia while he was writing On the Deaths of the Persecutors in 314/315. In my view, 

incidental remarks in the Divine Institutes indicate that Lactantius left Nicomedia in or shortly after May 305. 



71 

 

28 października 312 roku, co może świadczyć o obecności Laktancjusza w otoczeniu 

Konstantyna w tym okresie. Za tą datacją przemawia również to, że 1 marca 317 roku 

Kryspus wraz z Licyniuszem i Konstancjuszem zostali ogłoszeni cezarami, zaś w następnych 

latach wychowanek Laktancjusza odnosił liczne zwycięstwa nad Alemanami i Frankami, co 

sprawia, że mało prawdopodobne wydaje się, by w tym okresie pobierał nauki 

odpowiedniejsze dla młodszego wieku259. 

Pod znakiem zapytania stoi również ostatni etap życia Laktancjusza, kiedy – wedle 

przypuszczeń – po 313 roku mógł powrócić do Nikomedii w celu ponownego objęcia 

utraconego dekadę wcześniej stanowiska. Mogłoby się to wiązać z podpisanym w Mediolanie 

przez Konsantyna i Licyniusza porozumieniem, na mocy którego chrześcijanie odzyskiwali 

odebrane prawa. Brak jednak wystarczających źródeł do uzasadnienia tak istotnego 

wydarzenia w biografii chrześcijańskiego retora260. Część badaczy utrzymuje, że dzieło De 

mortibus persecutorum pisane było w Bitynii w latach 313-315, a sam Laktancjusz mógł 

mieszkać tam aż do swojej śmierci261. Niektórzy zaś odrzucają założenie o powrocie 

uczonego na Wschód, twierdząc, że zmarł podczas pobytu w Trewirze262. Bez względu na 

przyjęte miejsce, śmierć Laktancjusza nastąpiła raczej nie później niż w 325 roku263, choć 

Franciszek Drączkowski wskazuje na rok 330264, natomiast Jan Czuj jako datę graniczną 

proponuje nawet rok 340265. Za wcześniejszą datą śmierci przemawiać może brak zgodności 

poglądów teologicznych zawartych w Divinae institutiones z nicejskim wyznaniem wiary, 

 
The next firm chronological pointer is Lactantius’ account of Maximian’s alleged attempt to assassinate 

Constantine while he slept, which repeats a propaganda story invented in 311, but only current as the official 

story of Maximian’s death until the Battle of the Milvian Bridge on 28 October 312, after which Constantine’s 

propaganda machine went into reverse and began to rehabilitate the memory of his father-in-law which had been 

abolished in 311. From this it follows that it was in 311 and 312 that Lactantius was teaching Crispus, and 

doubtless conversing frequently with his pupil’s father”. 
259 Por. A.P. Coleman, Lactantius…, dz. cyt., s. 22: „Further, it is much more likely that Lactantius was engaged 

by Constantine to tutor his eldest son Crispus between 310 and 313. The presumptive heir to the throne of 

Constantine was endowed with the title of Ceasar in 317 and would no have require Lactantius’ instruction after 

that point. 
260 Por. T.D. Barnes, Constantine…, dz. cyt., s. 178: „Lactantius certainly did not accompany Constantine to 

Rome in 312. Moreover, under the terms of the agreement which Constantine and Licinius reached in Milan in 

February to extend to the Roman Empire east of Italy the full restoration of the rights and property of Christians 

of which they had been deprived in 303, but Constantine had restored in 306, Lactantius became entitled to 

resume possession of the municipal chair of rhetoric in Nicomedia which he had forfeited in 303. Since 

Lactantius was a poor, he surely availed himself of the opportunity to recover a secure income, returned to 

Nicomedia in 313 and remained there until the end of his life”.  
261 Por. E. Heck, Constantin und Lactanz…, dz. cyt., s. 122-123; A. Wlosok, L. Caecilius Firmianus 

Lactantius…, dz. cyt., s. 377. 
262 Por. J. Czuj, Wstęp…, dz. cyt., s. 10. 
263 Por. A.P. Coleman, Lactantius…, dz. cyt., s. 28; T. D. Barnes, Constantine…, dz. cyt., s. 178. 
264 Por. F. Drączkowski, Patrologia, Pelplin-Lublin 1998, s. 150. 
265 Por. J. Czuj, Wstęp…, dz. cyt., s. 10: „Nie da się ściśle określić, kiedy udał się do Trewiru, jak tam długo 

przebywał; prawdopodobnie bawił tam do końca życia, a więc może od r. 307/8 do r. 340”. 



72 

 

choć wiadomo, że autor nanosił w tym dziele poprawki jeszcze na początku drugiego 

dziesięciolecia IV wieku266. Zagadnienie to, podobnie jak inne kwestie dotyczące 

poszczególnych pism, zostanie rozwinięte w dalszej części rozdziału. 

 

Opera 

Pisma Laktancjusza można podzielić na dwa okresy według czasu ich powstania: 

przed i po nawróceniu pisarza. Teksty z tego pierwszego, z racji że nie zachowały się do 

naszych czasów, pozostają dla nas niedostępne, choć styl i liczne odwołania do literatury 

klasycznej obecne w utworach z drugiego okresu rzucają nieco światła na charakter jego 

twórczości, jakim mogły cechować się utracone dzieła. Do pierwszego okresu należą pisma, 

których tytuły przekazał Hieronim w omawianym powyżej fragmencie De viriis illustribus, 

choć można śmiało założyć, że Laktancjusz mógł napisać ich znacznie więcej, szczególnie w 

czasie młodości spędzonej w Afryce. W interpretacji Jerzego Wojtczaka-Szyszkowskiego: 

Jest rzeczą oczywistą, że świetna kariera Afrykańczyka nie opierała się wyłącznie na jego 

niekwestionowanych zdolnościach jako mówcy: publiczne wystąpienia tak w Afryce, jak, 

być może w Italii, a może nawet w samym Rzymie, skąd łatwiej mogła dotrzeć do 

cesarza wieść o jego talencie, wymagały nieprzeciętnego przygotowania do zawodu, a 

konkurencja była duża, gdyż liczba mówców w owym czasie była znaczna267. 

Jako młody retor Laktancjusz musiał układać i spisywać wiele mów, i nawet jeśli nie 

występował z nimi publicznie, to szkolił w ten sposób swój warsztat literacki. Z pewnością 

jako uczeń, a następnie młody nauczyciel literatury i wymowy próbował swoich sił 

wielokrotnie w sztuce poetyckiej. 

Pierwsze dzieło Laktancjusza, znane wyłącznie z przekazu Hieronima i opatrzone 

tytułem Symposium, nie zachowało się do naszych czasów. W osiemnastowiecznej erudycji 

podejmowano jednak próby identyfikacji tego zaginionego utworu z późnoantycznym 

zbiorem zagadek Aenigmata, przypisywanym Symfozjuszowi. Inicjatorem tej koncepcji był 

 
266 Por. J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstęp…, dz. cyt., s. 8: „Pozostaje nam zatem, gdy chodzi o biogram 

Laktancjusza, wątłe oparcie na pozostawionych przez niego utworach. Z tych zaś najobszerniejsze to Divinae 

institutiones – tytuł tłumaczony zazwyczaj jako Podstawy nauki Bożej, co, biorąc pod uwagę jego zawartość, 

wyraża jedynie chęci autora, a podczas lektury utworu czytelnik przekonuje się, że nie zastąpiły one braku 

podstawowych wiadomości zawartych w kształtującym się wówczas oficjalnym Wyznaniu Wiary i znajomości 

innych elementów doktryny Kościoła, bo trudno przypuścić, by dzieło w takim kształcie powstało po roku 325, 

gdy nicejskie Credo było już opublikowane”. 
267 J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstęp…, dz. cyt., s. 8. 



73 

 

niemiecki uczony Christophus Augustus Heumannus, który we wstępie do wydania z 1722 

roku wyraził przekonanie, że oto udało się odzyskać zaginione dzieło Laktancjusza: 

Offero tibi, lector, libellum in primis lepidum atque elegantem, quem Lactantio, viro iis, 

quaesupersunt, ingenii monumentis elogium Christiani Ciceronis, merito, haud dubitanter 

vindico, praeeunte quidem nemine, sed secutis iam viris quibusdam ingenio et doctrina 

praestantisfimis, ac secuturis (ita equidem auguror) cordatis omnibus, qui, quae continuo 

afferam, argumenta aestimare incorrupto iudicio voluerint268. 

Pogląd ten, mimo podejmowanych prób argumentacji na rzecz autorstwa pisarza z Afryki, 

został jednomyślnie odrzucony i nie zyskał uznania wśród uczonych kolejnych stuleci. Choć 

brak dziś zarówno tekstu Laktancjusza, jak i jakichkolwiek świadectw dotyczących jego 

treści, już sam tytuł dzieła wskazuje na filozoficzne zainteresowania autora. Wśród 

najbardziej oczywistych inspiracji, do których dzieło to mogło – choćby częściowo – 

nawiązywać, znajdują się klasyczne już wówczas utwory o tym samym tytule: Συμπόσιον 

autorstwa Platona i Ksenofonta, Συμποσιακά Plutarcha z Cheronei czy najbliższe czasom 

Laktancjusza Δειπνοσοφισταί Atenajosa z Naukratis, powstałe w pierwszych dekadach III 

wieku. Zwłaszcza ten ostatni utwór, odznaczający się wysokim stopniem retoryzacji oraz 

szerokim zakresem tematycznym, mógł stanowić dla wciąż bardzo młodego wówczas 

Laktancjusza istotny impuls twórczy269. Filozoficznych aspektów ucztowania można 

doszukać się u ulubionego autora łacińskiego omawianego pisarza, Cycerona. W jednym z 

listów do Paetusa pisał on o szczególnym i głębszym znaczeniu ucztowania: 

sed me hercule, mi Paete, extra iocum moneo te, quod pertinere ad beate vivendum 

arbitror, ut cum viris bonis, iucundis, amantibus tui vivas. nihil est aptius vitae, nihil ad 

beate vivendum accommodatius. nec id ad voluptatem refero sed ad communitatem vitae 

atque victus remissionemque animorum, quae maxime sermone efficitur familiari, qui est 

in conviviis dulcissimus, ut sapientius nostri quam Graeci; illi συμπόσια aut σύνδειπνα, id 

est compotationes aut concenationes, nos 'convivia,' quod tum maxime simul vivitur. 

vides ut te philosophando revocare coner ad cenas. cura ut valeas; id foris cenitando 

facillime consequere270. 

 
268 Lactantius, Symposium: Sive Centum Epigrammata Tristicha Aenigmatica, praefatio, red. C.-A. Heumannus, 

Hanoverae 1722. 
269 Por. J. Paulas, How to Read Athenaeus’ Deipnosophists, „The American Journal of Philology” 133 (3)/2012, 

s. 406: „The Deipnosophists are intellectual diverse places in the empire and represent various fields of study, 

such as medicine, music, literature, and philosophy. These intellectuals gather together to recite and talk about 

literary and scholarly representations of dinner parties”. 
270 Cicero, Epistulae ad familiares IX 24, 3; red. L.C. Purser, Oxford 1961. 



74 

 

Cyceron zwraca w tym fragmencie uwagę, że istotą uczty nie jest wcale oddawanie się 

rozkoszy czy „wspólne picie”, na co wskazuje etymologicznie grecki rzeczownik συμπόσιον, 

lecz wspólne „przebywanie ze sobą” (convivere). Choć zarówno treść, jak i struktura dzieła 

pozostają nieznane i rekonstruowane jedynie na podstawie przypuszczeń, z dużym 

prawdopodobieństwem można przyjąć, że jego autor odniósł się tam do wspomnianych 

utworów tradycji sympozjalnej.  

Kolejnym utworem wspomnianym przez Hieronima był Ὁδοιπορικόν – 

autobiograficzny opis podróży Laktancjusza z rodzinnej Afryki do Nikomedii, napisany 

heksametrem. Na podstawie zachowanych źródeł literackich, do których autor chętnie się 

odwoływał, zasadne wydaje się przypuszczenie, że wzorował to dzieło na fragmentach 

pierwszych ksiąg Eneidy Wergiliusza, opisujących wędrówkę Eneasza. Przemawia za tym 

również zbieżność trasy, jaką musiał pokonać Laktancjusz, wypływając zapewne z jednego 

z portów prowincji Africa Proconsularis – być może nawet z samej Kartaginy – do Nikomedii 

w Azji Mniejszej, na terenie utożsamianym w starożytności z miejscem upadku Troi 

zburzonej przez Greków. Dokładniejszy opis lub charakterystyka tego zaginionego dzieła nie 

są dziś jednak możliwe z uwagi na całkowity brak informacji, mogących przybliżyć jego 

treść. 

Kolejny utwór, wymieniony w cytowanym powyżej katalogu i noszący tytuł 

Grammaticus, mógł powstać jako rodzaj szkolnego podręcznika przeznaczonego dla uczniów 

Laktancjusza. Samo określenie grammaticus w historii literatury często przypisywano 

słynnym nauczycielom i autorom podręczników obejmujących tematycznie zagadnienia z 

teorii literatury czy wymowy. Przykładami takich twórców byli między innymi: Diomedes 

Grammaticus, żyjący w IV wieku – autor traktatu De Oratione et Partibus Orationis et Vario 

Genere Metrorum, czy tworzący w tym samym wieku grecki pisarz Ammonius Grammaticus, 

spod którego pióra wyszła rozprawa Περὶ ὁμοίων καὶ διαφόρων λέξεων o wyrażeniach 

synonimicznych w języku greckim. W swoim dziele Laktancjusz mógł również, oprócz 

innych zagadnień retorycznych, podejmować kwestie związane ze znaczeniem wyrazów, na 

co wskazuje jego szczególna wrażliwość językoznawcza obecna w Divinae institutiones, na 

przykład we fragmencie objaśniającym semantykę greckich słów χριστός271 czy λόγος272. 

 
271 Lactantius, Divinae institutiones IV 7, 7: verum quoniam Graeci veteres χρίεσθαι dicebant ungui, quod nunc 

ἀλείφεσύαι , sicut indicat Homeri versus ille: τοὺς δ' ἐπεΐ οὗν δμῳαὶ λοῦσαν και χρῖσαν ἐλαίῳ, ob hanc rationem 

nos eum Christum nuncupamus, id est unctum, qui Hebraeice Messias dicitur. unde in quibusdam Graecis 

scripturis, quae male de Hebraeicis interpretatae sunt, ἠλειμμένος scriptum invenitur, ἀπό τοῦ ἀλείφεσθαι.  



75 

 

Chronologicznie najwcześniejszym z zachowanych tekstów apologety jest jego 

pierwsze dzieło chrześcijańskie, napisane już po utracie stanowiska na cesarskim dworze. 

Tytuł tego tekstu już w katalogu Hieronima występuje w dwóch wariantach – De opificio Dei 

oraz De formatione hominis, choć we współczesnych wydaniach przyjmuje się zazwyczaj 

wyłącznie ten pierwszy. Datę jego powstania można wiązać z okresem rozpoczęcia 

prześladowań, a więc 303 lub 304 rok, o czym informuje nas autor w cytowany wcześniej 

wstępie273. Tekst adresowany do dorosłego już wówczas ucznia Demetriana stanowi 

zapowiedź wielu tematów, którymi zajmie się w swoich przyszłych pismach, a będą nimi np. 

rządy Opatrzności Bożej w historii, celowość stworzenia, polemika z epikurejską kosmologią 

i etyką czy rozumienie chrześcijaństwa jako prawdziwej filozofii. W tekście spotykać można 

już na początku zapowiedź powstania wielkiego dzieła apologetycznego, mającego stanowić 

rodzaj podręcznika chrześcijańskiej filozofii: Apud quem nunc profiteor, nulla me necessitate 

vel rei, vel temporis impediri, quominus aliquid excudam, quo philosophi nostrae sectae, 

quam tuemur, instructiores doctioresque in posterum fiant274. Osią refleksji w De opificio Dei 

pozostaje zaś opis doskonałości stworzenia objawiającej się w integralnym zespoleniu 

użyteczności i piękna poszczególnych elementów świata widzialnego275. 

W pierwszych rozdziałach Laktancjusz wyraża przekonanie o szczególnym układzie i 

proporcji członków ciał zwierząt i ludzi. Twierdzi nawet, że jeśli coś zostałoby z niego odjęte, 

stałyby się one niezdolne do właściwego funkcjonowania oraz odrażające276. Świat i istoty 

żywe są więc rozpatrywane jako rodzaj skończonego dzieła sztuki – opificium. Rzeczownik 

ten, jak i wywodzący się z tego samego źródłosłowu wyraz opifiex stanowią główny punkt 

odniesienia w linii argumentacyjnej Laktancjusza277. Bóg jako architekt i stwórca jest 

potraktowany jako wielki artysta odpowiedzialny za każdy szczegół swojego dzieła sztuki, 

 
272 Lactantius, Divinae institutiones IV 9, 1-3: Sed melius Graeci λόγον dicunt quam nos verbum sive sermonem; 

λόγος enim et sermonem significat et rationem, quia ille est et uox et sapientia dei. hunc sermonem divinum ne 

philosophi quidem ignorauerunt, siquidem Zenon rerum naturae dispositorem atque opificem universitatis 

λόγον praedicat, quem et 'fatum' et 'necessitatem rerum' et 'deum' et 'animum Iouis' nuncupat, ea scilicet 

consuetudine, qua solent Iovem pro deo accipere. sed nihil obstant verba, cum sententia congruat veritati. 
273 Zob. przypis 238. 
274 Lactantius, De opificio dei I 1. 
275 Por. Lactantius, De opificio Dei III 4. 
276 Por. Lactantius, De opificio Dei II 7-8: Nam si in homine ferinos dentes, aut cornua, aut ungues, aut ungulas, 

aut caudam, aut varii coloris pilos addidisset; quis non sentiat quam turpe animal esset futurum, sicut muta, si 

nuda et inermia fingerentur? Quibus si detrahas, vel naturalem sui corporis vestem, vel ea quibus ex se 

armantur, nec speciosa poterunt esse, nec tuta; ut mirabiliter, si utilitatem cogites, instructa, si speciem, ornata 

videantur: adeo miro modo consentit utilitas cum decore. 
277 M. Jesiotr, Wstęp…, dz. cyt., s. 15: „termin ten w literaturze łacińskiej jest bardzo rzadki, a w czasie, gdy 

pisał Laktancjusz, mógł się wydawać archiczny. Autor nie używa go w swoim dziele ani razu, posługując się 

jedynie pochodnym od niego rzeczownikiem opifex, którym określa Boga-Stwórcę. Jest kalka greckiego 

δημιουργός. 



76 

 

którego szczytem jest sam człowiek. Chociaż widoczny jest w wywodzie Laktancjusza 

pierwiastek dualistyczny278, a w jednym miejscu nawet za istotę człowieczeństwa uważa samą 

duszę279, to jednak najwięcej miejsca poświęca ludzkiemu ciału, do którego nie odnosi się z 

pogardą, jaką można spotkać u niektórych pisarzy chrześcijańskich tego okresu280. Człowiek 

jest tu przedstawiony jako istota wybrakowana pod względem naturalnych predyspozycji 

przypisanych zwierzętom. Nie posiada pazurów, piór, skrzydeł ani kłów niezbędnych do 

przetrwania i obrony, ale wyposażony został w rozum – źródło zdolności myślenia i 

posługiwania się mową281. Widoczne są tu szczególnie nawiązania do myśli Platona i wielu 

klasycznych autorów, rozważających ten aspekt filozoficznej antropologii282. 

Dzieło od pierwszych rozdziałów prowadzone jest jako polemika wobec poglądów 

epikurejczyków, upatrujących w stworzeniu fatalistycznego przekonania o przypadkowym 

układzie atomów w świecie oraz o tragicznym losie człowieka pozostającego bezbronnym 

wobec wszechobecnej brutalności283. Tę linię argumentacji Laktancjusz zapożycza z drugiej 

 
278 Dualizm w myśli Laktancjusza obejmuje nie tylko kwestię antropologiczną, lecz, na podstawie niektórych 

fragmentów widać, ze obejmuje również wątki kosmologiczne (por. tamże, s. 21-22; B. Bakhouche, Pour en 

finir avec les „additions dualistes” chez Lactance? w: Le „De opificio Dei”: Regards croisés sur 

l'’anthropologie de Lactance, red. B. Bakhouche, Saint-Étienne 2007, s. 105-129). 
279 Por. Lactantius, De opificio Dei I 11. 
280 Zob. A. Muszala, Ciało ludzkie w starożytności chrześcijańskiej, „Forum Teologiczne” 10/2009, s. 37-48; 

Zob. P. Brown, Ciało i społeczeństwo. Mężczyźni, kobiety i abstynencja seksualna we wczesnym 

chrześcijaństwie, przeł. I. Kania, Kraków 2023, passim. 
281 Por. Lactantius, De opificio Dei II 3-6: Singulis autem generibus, ad propulsandos impetus externos, sua 

propria munimenta constitvit; ut aut naturalibus telis repugnent fortioribus, aut quae sunt imbecilliora, 

subtrahant se periculis pernicitate fugiendi, aut quae simul, et viribus, et celeritate indigent, astu se protegant, 

aut latibulis sepiant. Itaque alia eorum, vel plumis levibus in sublime suspensa sunt, vel suffulta ungulis, vel 

instructa cornibus; quibusdam in ore arma sunt dentes, aut in pedibus adunci ungues; nullique munimentum ad 

tutelam sui deest. Si qua vero in praedam maioribus cedunt, ne tamen stirps eorum funditus interiret, aut in ea 

sunt relegata regione, ubi maiora esse non possunt; aut acceperunt uberem generandi foecunditatem, ut et 

bestiis, quae sanguine aluntur, victus suppeteret ex illis, et illatam tamen cladem, ad conservationem generis, 

multitudo ipsa superaret. Hominem autem, ratione concessa, et virtute sentiendi atque eloquendi data, eorum, 

quae caeteris animantibus attributa sunt, fecit expertem, quia sapientia reddere poterat, quae illi naturae 

conditio denegasset, statvit nudum, et inermem, quia et ingenio poterat armari, et ratione vestiri. Ea vero ipsa, 

quae mutis data, et homini denegata sunt, quam mirabiliter homini ad pulchritudinem faciant, exprimi non 

potest. 
282 Zob. Plato, Protagoras 321a-b; red. J. Burnet, Oxford 1903: αὐτῷ αὐτὰ ἔσῳζεν: καὶ τἆλλα οὕτως ἐπανισῶν 

ἔνεμεν. ταῦτα δὲ ἐμηχανᾶτο εὐλάβειαν ἔχων μή τι γένος ἀϊστωθείη: ἐπειδὴ δὲ αὐτοῖς ἀλληλοφθοριῶν διαφυγὰς 

ἐπήρκεσε, πρὸς τὰς ἐκ Διὸς ὥρας εὐμάρειαν ἐμηχανᾶτο ἀμφιεννὺς αὐτὰ πυκναῖς τε θριξὶν καὶ στερεοῖς 

δέρμασιν, ἱκανοῖς μὲν ἀμῦναι χειμῶνα, δυνατοῖς δὲ καὶ καύματα, καὶ εἰς εὐνὰς ἰοῦσιν ὅπως ὑπάρχοι τὰ αὐτὰ 

ταῦτα στρωμνὴ οἰκεία τε καὶ αὐτοφυὴς ἑκάστῳ: καὶ ὑποδῶν τὰ μὲν ὁπλαῖς, τὰ δὲ θριξὶν καὶ δέρμασιν στερεοῖς 

καὶ ἀναίμοις. τοὐντεῦθεν τροφὰς ἄλλοις ἄλλας ἐξεπόριζεν, τοῖς μὲν ἐκ γῆς βοτάνην, ἄλλοις δὲ δένδρων 

καρπούς, τοῖς δὲ ῥίζας: ἔστι δ᾽ οἷς ἔδωκεν εἶναι τροφὴν ζῴων ἄλλων βοράν: καὶ τοῖς μὲν ὀλιγογονίαν προσῆψε, 

τοῖς δ᾽ ἀναλισκομένοις ὑπὸ τούτων πολυγονίαν, σωτηρίαν τῷ γένει πορίζων; zob. K. Morgan, Myth and 

philosophy from the Presocratics to Plato, Cambridge 2000, passim. 
283 Por. Lactantius, De opificio Dei III 1-2: Queruntur, hominem nimis imbecillum et fragilem nasci, quam 

caetera animalia nascuntur; quae ut sunt edita ex utero, protinus in pedes suos erigi, et gestire discursibus, 

statimque aeri tolerando idonea esse, quod in lucem naturalibus indumentis munita processerint: hominem 

contra, nudum, et inermem tanquam ex naufragio in huius vitae miserias proiici et expelli; qui neque movere se 

loco, ubi effusus est, possit, nec alimentum lactis appetere, nec iniuriam temporis ferre; itaque naturam, non 



77 

 

księgi De natura deorum Cycerona, w której przedstawiona została stoicka interpretacja roli 

Opatrzności w procesie kreowania świata, ukazana w opozycji do kosmologii epikurejskiej, 

zaś poglądy Epikura przytacza na podstawie De rerum natura Lukrecjusza284. Choć na 

przełomie III i IV wieku szkoła Epikura nie odgrywała już tak znaczącej roli jak kilka stuleci 

wcześniej, za życia Cycerona, to jednak jej idee – zwłaszcza atomizm i deterministyczne 

ujęcie stworzenia – zdają się być nadal reprezentatywne dla światopoglądu pogańskich elit 

tego okresu. Przykładem tego typu postawy ideowej jest postać Cecyliusza z dialogu Octavius 

Minucjusza Feliksa – tekstu z pewnością znanego Laktancjuszowi, do którego się 

odwoływał285. Przedstawione w nim poglądy młodego poganina prezentowane były tak, aby 

uchwycić typowy obraz świata wykształconej klasy Rzymian286. Elementy doktryny 

epikurejskiej, zarówno w Octaviusie, jak i w De opificio Dei, przedstawiane często w 

prześmiewczy sposób, ukazywane były nie tyle jako wizja niezgodna z chrześcijaństwem, co 

z racjonalnością jako taką.  

Szczegółowy opis działania ludzkich organów, który Laktancjusz rozpoczyna 

w rozdziale VII, choć może wydać się nadmiernie drobiazgowy, nie powinien być jednak 

interpretowany jako przykład ściśle biologicznego wykładu. Tak potraktował go w swojej 

klasycznej monografii Lactance: Étude sur le mouvement philosophique et religieux sous le 

règne de Constantin René Pichon, starając się systematycznie zaklasyfikować opis dokonany 

przez chrześcijańskiego autora287. Jak twierdzi na temat Laktancjusza Małgorzata Jesiotr: 

„Najprawdopodobniej, pisząc o ludzkim organizmie, czerpał wiedzę z powszechnie 

dostępnych podręczników medycznych, ale interesowało go nie tyle ujęcie stricte 

przyrodnicze, co raczej filozoficzne”288. Taki punkt widzenia wydaje się właściwym kluczem 

interpretacyjnym dla zrozumienia intencji stojących za powstaniem De opificio Dei – tekstu 

 
matrem esse humani generis, sed novercam, quae cum mutis tam liberaliter se gesserit, hominem vero sic 

effuderit, ut inops, et infirmus, et omni auxilio indigens, nihil aliud possit, quam fragilitatis suae conditionem 

ploratu ac fletibus suis ominari: scilicet, Cui tantum in vita restet transire malorum. 
284 Por. P.A. Roots, The opificio Dei: The workmanship of God and Lactantius, „Classical Quarterly” 37/1987, 

s. 473. 
285 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 22. 
286 Por. Minucius Felix, Octavius V 6-7; red. G.H. Rendall, London 1931: Sed quatenus indulgentes insano atque 

inepto labori ultra humilitatis nostrae terminos evagamur et in terram proiecti caelum ipsum et ipsa sidera 

audaci cupiditate transcendimus, vel hunc errorem saltem non vanis et formidulosis opinionibus implicemus. 

Sint principio omnium semina natura in se coeunte densata, quis hic auctor deus? Sint fortvitis concursionibus 

totius mundi membra coalita, digesta, formata, quis deus machinator? Sidera licet ignis accenderit et caelum 

licet sua materia suspenderit, licet terram fundaverit pondere et mare licet influxerit e liquore unde haec religio, 

unde formido, quae superstitio est? 
287 Por. R. Pichon, Lactance: Étude sur le mouvement philosophique et religieux sous le règne de Constantin, 

Paris 1901, s. 271-272; por. M. Jesiotr, Wstęp…, dz. cyt., s. 19: „Drobiazgowe wydzielenie z tekstu opisu 

poszczególnych części ciała i ich funkcji, a także rozważań na temat charakteru duszy i ducha oraz krytycznych 

uwag dotyczących Epikura nie przybliża czytelników do tego, by dostrzec zamysł autora”. 
288 Tamże., s. 28-29. 



78 

 

mającego charakter filozoficznego protreptyku adresowanego do ucznia imieniem Demetrian, 

a fragment szczegółowego opisu ludzkiego ciała można odczytać jako rodzaj medytacji nad 

pięknem dzieła Opatrzności lub kunsztownym popisem retorycznym289. Na szczególną uwagę 

zasługuję zawarty w tekście temat boskiego pochodzenia:  

Cum igitur statuisset Deus ex omnibus animalibus solum hominem facere coelestem, 

caetera universa terrena, hunc ad coeli contemplationem rigidum erexit, bipedemque 

constitvit, scilicet ut eodem spectaret, unde illi origo est […] Hominis itaque solius recta 

ratio, et sublimis status, et vultus Deo patri communis ac proximus, originem suam, 

fictoremque testatur290.  

Zdaniem Afrykańczyka ludzie ze swojej natury zasługują na miano istot niebieskich, 

pokrewnych samemu Bogu. Piękno i proporcje obecne w częściach ciała stanowią 

powszechny wzór odzwierciedlający boski zamysł samego Stwórcy. Laktancjusz, podobnie 

jak Cyceron291, zwraca uwagę na gotowość zmysłów i części ciała do postrzegania piękna 

(oczy, uszy) oraz tworzenia go (ręce). Odtwarzanie piękna jest dla Laktancjusza przykładem 

działania rozumnego, a więc boskiego. Ten sposób rozumienia ratio autor czerpie z myśli 

Cycerona lub od stoików, wedle których pokrewieństwo człowieka z Bóstwem polega na 

współuczestnictwie w boskim rozumie292. Jego praktyczne zastosowanie w codziennym życiu 

człowieka przejawia się zarówno w umiejętności ochrony przed niebezpieczeństwem, jak i w 

potrzebie ozdabiania: cum semel concessa ratio naturae munus possit implere: quae quidem 

tantum valet ad ornandum tuendumque hominem, ut nihil potuerit maius ac melius a Deo 

dari293. Szczególnie interesujący jest ten drugi aspekt – wezwanie do ozdoby życia jawi się tu 

jako boski imperatyw wpisany w samą naturę człowieka. Odtwarzanie piękna może być tu 

rozumiane jako działanie naśladujące stwórczy akt Boga. Warto podkreślić, że podział na 

„tworzenie” i „stworzenie” obecny w późniejszej teologii odnosi się do specyfiki języka 

hebrajskiego i świadomości ludów semickich294. Na gruncie języka łacińskiego czy greckiego 

czasowniki określające akt stwórczy creare i ποιεῖν nie zawierają wyszczególnienia na 

 
289 Zob. M. Perrin, Lactance. L’ouvrage du Dieu créateur, Paris 1973, passim. 
290 Lactantius, De opificio Dei VII 1. 
291 Por. Cicero, De natura deorum II 14. 37, red. O. Plasberg, Leipzig 1917: Ipse autem homo ortus est ad 

mundum conteplandum et imitandum. 
292 Por. B. Łapicki, Etyczna kultura…, dz. cyt., s. 54: „Cyceron nie tylko podkreśla równość bogów i człowieka 

wobec prawa, lecz idzie jeszcze dalej i wysuwa tezę o podobieństwie, a nawet pokrewieństwie człowieka i boga 

[…] Stąd słownictwo, które obdarza człowieka mianem «vir divinus», «vir sanctus». Nasuwa się pytanie, gdzie 

leży źródło względnej równości boga i człowieka i ich podobieństwa? Odpowiedź Cycerona: zarówno boga 

i człowieka charakteryzuje ta sama cecha – rozum (ratio) jako czynnik twórczy i porządkujący”.  
293 Lactantius, De opificio Dei III 14. 
294 Por. G.J. Wenham, Genesis 1 – 15, Dallas 1987, s. 14. 



79 

 

tworzenie przez Boga i przez człowieka. Kontekst ten pozwala zrozumieć, że zdaniem 

Laktancjusza ludzkie działanie nie tylko imituje, lecz niejako przedłuża boską kreację w 

świecie. Taka interpretacja niezwykle dowartościowuje proces twórczy artysty czyniąc go 

boskim295. Można więc założyć, że zawarta w De opificio Dei intuicja dotycząca natury 

człowieka mogła dostarczyć wiele inspiracji do refleksji nad teologiczną interpretacją dzieła 

sztuki w ramach wczesnego i nowożytnego chrześcijaństwa296. Z pewnością jednak był to 

pierwszy głos podnoszący humanistyczne podejście do roli piękna ludzkiego ciała, boskiego 

posłannictwa artysty czy teologicznej wartości dzieła sztuki w chrześcijańskiej literaturze 

łacińskiej297. 

Kolejną publikacją Laktancjusza były Divinae institutiones – jego najważniejszy 

i najobszerniejszy tekst, nad którym prace rozpoczęły się najpewniej zaraz po ukończeniu De 

opificio Dei, czego zapowiedź pojawia się w zakończeniu tego utworu: 

Haec ad te, Demetriane, interim paucis, et obscurius fortasse quam decvit, pro rerum ac 

temporis necessitate peroravi; quibus contentus esse debebis, plura, et meliora laturus, si 

nobis indulgentia coelitus venerit. Tunc ergo te ad verae philosophiae doctrinam, et 

planius, et verius cohortabor. Statui enim, quam multa potero, litteris tradere, quae ad 

vitae beatae statum spectent; et quidem contra philosophos, quoniam sunt ad 

perturbandam veritatem perniciosi et graves298. 

W zamyśle autora przedsięwzięcie to miało pełnić rolę dzieła apologetycznego i zarazem 

stanowić powszechny podręcznik chrześcijańskiej filozofii. Początek jego powstawania 

można datować na lata 303–304, a więc tuż po rozpoczęciu się trwających dekadę 

prześladowań. Tyle też najpewniej zajęło mu pisanie siedmiu ksiąg swojego opus magnum, 

choć przypuszcza się, że jeszcze w późniejszych latach dokonywał poprawek, czego owocem 

była druga autorska redakcja traktatu, w której znalazły się dedykacje dla cesarza 

Konstantyna oraz dodatki dualistyczne, odnoszące się do problematyki natury dobra i zła w 

 
295 Pogląd na boskość procesu stwórczego była szczególnie chętnie podejmowana przez włoskich artystów 

i filozofów wieku XV i XVI. Zob. J. Białostocki: Homo creator. Poglądy na boską moc artysty około 1500 r., w: 

Kultura średniowieczna i staropolska, Warszawa 1991, s. 25-30. 
296 M.K. Strzelecka, Teologia sztuki sakralnej, „Studia Theologica Varsaviensia” 6 (2)/1968, s. 55: „Człowiek, 

przetwarzając materię w twórczości artystycznej, dodaje jej doskonałość jakiej przedtem nie miała — czyni z 

niej byt intencjonalny. Pozostawia w niej coś z siebie a przez, to samo coś z Boga, którego jest obrazem. 

Humanizuje materię. A jeśli świadomym aktem odnosi ją do Boga, także ją sakralizuje czy konsekruje”. 
297 J. Kurowicki, Człowiek jako dzieło sztuki, Bóg jako artysta. Uwagi nad teologią sztuki Laktancjusza w 

traktacie De opificio Dei, w: Szkice o antyku, vol. VIII: Sztuka [w] antyku. Interpretacje i realizacje motywów 

antycznych na przestrzeni wieków, Katowice 2023, s. 36. 
298 Lactantius, De opificio dei I 1. 



80 

 

świecie299. Niekiedy badacze podważali ich autentyczność300. Zdaniem Pichona pochodziły 

jednak od samego Laktancjusza, lecz zostały usunięte w drugiej połowie IV wieku przez 

biskupa Lucyfera z Calaris, znanego z walki z arianami, co tłumaczy późniejsze dwa warianty 

tekstu301. Według Hecka są one świadectwem niedokończonej drugiej redakcji, nad którą 

Laktancjusz miał pracować aż do swojej śmierci w połowie lat dwudziestych III wieku i ta 

interpretacja do dziś wydaje się najczęściej przyjmowana przez naukowców302. 

Sam tytuł traktatu nawiązywał do tradycji institutiones, czyli pouczeń i podręczników 

w zakresu prawa. Wśród najpopularniejszych ówczesnych utworów tego typu znajdowały się 

takie pozycje, jak Institutiones sive Elementa Ulpiana czy Institutiones Gajusza. Oczywiście 

w innych dziedzinach również spotyka się tytuły powstałe od czasownika instituere, czego 

przykładem jest szczególnie bliskie profesji retorycznej Laktancjusza Institutio oratoria 

Kwintyliana O celowym nawiązaniu do rzymskiej tradycji pisze sam autor, dążąc do 

przedstawienia pełni duchowego prawa objawionego w chrześcijaństwie303. Prawo nie jest 

w tym przypadku potraktowane jedynie metaforycznie, lecz ukazuje mentalność rzymskiej 

elity, która w Prawie Bożym dostrzegała punkt odniesienia zarówno dla właściwego 

postępowania w życiu prywatnym, jak i dla kształtowania ustawodawstwa państwowego304. 

Drugi człon tytułu – przymiotnik divinae wskazuje na charakter i tematykę pracy, choć 

 
299 Por. Ł. Halida, Wprowadzenie, w: Laktancjusz, Boskie pouczenia księgi I-III, Kraków 2022, s. 11: „Redakcję 

Boskich pouczeń można zatem datować mniej więcej na okres między rokiem 303 a 304, czyli po wybuchu 

prześladowań i po napisaniu O Bożym dziele stworzenia, do którego Laktancjusz nawiązuje w Diu. Inst. 2, 10, 15 

jako do dzieła niedawno ukończonego, a rokiem 311, czyli wydaniem edyktu tolerancyjnego Galeriusza, lub 

313, czyli zawarciem umowy mediolańskiej. Dzieło przekazane zostało w manuskryptach w dwóch wersjach – 

pierwszej, krótszej i drugiej, poszerzonej o tak zwane dodatki dualistyczne traktujące o współistnieniu dobra i 

zła oraz o mające pochwalny charakter zwroty do cesarza Konstantyna. Spośród kilku proponowanych teorii na 

temat pochodzenia owych uzupełnień za najbardziej prawdopodobne rozstrzygnięcie tej kwestii uznano 

ostatecznie, że zarówno dodatki dualistyczne, jak i apostrofy do Konstantyna pochodzą od Laktancjusza i są 

efektem drugiej redakcji dzieła”. 
300 Zob. S. Brandt, Über die dualistischen Zusätze und Kaiseranreden bei Lactantius, Wien 1889. 
301 Por. R. Pichon, Lactance…, dz. cyt., s. 28: „Comme Constantin, dans la dernière partie de sa vie, a incliné 

vers l’arianisme, plusieurs écrivains catholiques oublient le liberateur de l’Eglise pour ne voir que le protecteur 

des ariens; ils l’accusent, comme Lucifer de Cagliari, d’avoir distillé «le poison de l’hérésie» 1. Animés d’un 

pareil esprit, ils devaient forcément proscrire des Institutions les éloges adressés à Constantin aussi sévèrement, – 

et pour les mêmes raisons, –- que les passages dualistes”. 
302 Zob. E. Heck, Die dualistischen Zusätze und die Kaiseranreden bei Lactantius, Heidelberg 1972. 
303 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 1, 12: et si quidam prudentes et arbitri aequitatis institutiones civilis 

iuris compositas ediderunt, quibus civium dissidentium lites contentionesque sopirent, quanto melius nos et 

rectius divinas institutiones litteris persequemur, in quibus non de stillicidiis aut aquis arcendis aut de manu 

conserenda, sed de spe, de vita, de salute, de immortalitate, de deo loquemur, ut superstitiones mortiferas 

erroresque turpissimos sapiamus? 
304 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 1, 8-9: professio multo melior utilior gloriosior putanda est quam illa 

oratoria, in qua diu versati non ad virtutem, sed plane ad argutam malitiam iuvenes erudiebamus, multoque 

nunc rectius de praeceptis caelestibus disseremus, quibus ad cultum verae maiestatis mentes hominum instituere 

possimus, nec tam de rebus humanis bene meretur qui scientiam bene dicendi adfert quam qui pie atque 

innocenter docet vivere. 



81 

 

Łukasz Halida zwraca uwagę na jeszcze jeden aspekt, będący w ścisłym związku z jej 

strukturą:  

Wybór takiej liczby ksiąg z pewnością nie jest przypadkowy. Siedem jako liczba święta 

i dziewicza, niebędąca wielokrotnością innej ani też nietworząca żadnej nowej w obrębie 

dekady, symbolizuje pełnię i doskonałość. Nadawszy swemu głównemu dziełu taką 

właśnie formę, Laktancjusz symbolicznie wskazał, że stanowi ono kompletny wykład 

prawdy objawionej – obala bowiem twierdzenia tej prawdzie przeczące i wyjaśnia te, 

które są z nią zgodne. Zdaje się, że do liczby siedem jako związanej ze sferą boskości 

nawiązuje również sam tytuł utworu. W zamyśle apologety każda księga, poświęcona 

odrębnemu tematowi, to osobne pouczenie, oddzielna institutio – siedem ksiąg to zatem 

siedem pouczeń, które razem wzięte stanowią Boskie pouczenia – Divinae institutiones305. 

Choć co do znaczenia i charakteru tytułu większość badaczy przyjmuje podobne stanowisko 

jak Halida, to nie ma zgody w kwestii interpretacji układu dzieła. Jedną z propozycji wysunął 

René Pichon, zdaniem którego pierwsze trzy księgi stanowią całość w pełni poświęconą 

polemice z pogańskimi wierzeniami i niechrześcijańską filozofią, na co wskazują ich tytuły 

(De falsa sapientia, De origine erroris, De falsa religione) oraz zawarta w nich treść. Czwarta 

księga nazwana De vera sapientia et religione miała zaś, wedle francuskiego badacza, 

stanowić osobny wykład dogmatyczny na temat prawdziwości wiary chrześcijańskiej. Trzy 

ostatnie księgi (De iustitia, De vero cultu, De vita beata) – podobnie jak pierwsze trzy – 

tworzyłyby całość dotyczącą praktycznego wykładu filozofii i życia zgodnego z zasadami 

nauki Chrystusa306. Zgodnie z tą interpretacją księga czwarta zajmuje miejsce centralne i 

uchodzi za najważniejszą część pracy Laktancjusza. 

 
305 Ł. Halida, Wstęp…, dz. cyt., s. 16-17. 
306 Por. R. Pichon Lactance…, dz. cyt., s. 273: „Entre le De opificio Dei et le De ira Dei se placent les 

Institutions. Le plan général en est simple et clair: 7 livres (le nombre consacré): – 3 pour réfuter les adversaires, 

1 pour exposer la théologie chretienne, 3 pour en tirer les conséquences morales; – les 3 premiers polémiques, le 

4e dogmatique, les 3 derniers pratiques. Parmi les 3 premiers, 2 sont dirigés contre le paganisme,1 contre la 

philosophie. Mais cette inégalité n'est qu'apparente, car la discussion des systèmes philosophiques n’est pas 

cantonnee dans le livre III, elle se glisse partout: au livre V dans la discussion sur la justice, au VIe dans l’exposé 

des devoirs moraux, au VIIe dans la demonstration de la vie future. Meme le IIe est déja a moitie philosophique, 

au moins dans les chapitres sur le Verbe et sur la Creation (8 et 9). Ainsi se retablit l’équilibre entre les deux 

subdivisions de la première partie. – Les trois derniers livres ont aussi chacun leur objet propre: le Ve s’occupe 

des principes de la morale, des bases sur lesqvelles on peut édifier la vraie justice, le VIe indique les devoirs 

particuliers, et le VIIe leur assigne une sanction dans la vie future. Ce plan n'est pas seulement clair et commode, 

il découle de la réalité des choses, du mouvement naturel des idées; il est psychologique autant que didactique. 

Qu'on suppose un homme qui réfléchit sur ces grands problèmes : il examine d'abord la religion régnante (I et 

II), puis, à défaut d’elle, les doctrinesdes philosophes (III); décu dans cette double tentative pour découvrir la 

vérité, le christianisme se présente à lui (IV), et une fois arrivé à ce point culminant, il n’a plus qu’a redescendre 

à la pratique, à se faire un juste idéal de vie vertueuse et chrétienne (V), à le réaliser dans tous ses détails (VI), et 

à attendre la récompense suprème (VII)”. 



82 

 

Zupełnie inny sposób odczytania zaproponowała pod koniec XX wieku Christiane 

Ingremeau, która, dostrzegając szereg powiązań między poszczególnymi księgami, próbowała 

wykazać, że wzajemnie się one uzupełniają. Zdaniem badaczki pierwsza księga miała 

odpowiadać tematycznie szóstej, trzecia czwartej, druga piątej, zaś siódma, nie pozostająca 

w bezpośredniej relacji do żadnej z wymienionych, byłaby punktem kulminacyjnym 

rozważań. Podobieństwo to, choć w pierwszej kolejności widoczne jest już w warstwie 

językowej tytułów ksiąg, to – zdaniem Ingremeau – odpowiada także ściśle rozważaniom 

wewnątrz tekstu. Według tej propozycji pierwsze trzy księgi omawiają fałszywe wizje na 

temat tego, czym jest religia, mądrość, kult czy sprawiedliwość, kolejne trzy stanowią 

chrześcijańską odpowiedź na te zarzuty, konstruując integralną wizje na ich temat. Ostatnia 

siódma księga, podejmująca zagadnienia eschatologiczne jest wykładem millenarystycznej 

apokaliptyki chrześcijańskiej307. I tak konstrukcja Divinae institutiones miała przypominać, 

według francuskiej badaczki, plan architektoniczny, co nawiązuje do słów samego 

Laktancjusza z siódmej księgi, gdzie stosując metaforę zaczerpniętą z mowy Pro Murena 

Cycerona, przyrównuje swój traktat do gmachu: Bene habet, iacta sunt fundamenta, ut ait 

eximius orator. verum nos non fundamenta solum iecimus quae firma et idonea essent operi 

perferendo, sed magnis robustisque molibus aedificium totum paene usque ad summa 

perduximus. restat id quod est multo facilius, vel tegere vel ornare, sine quo tamen priora 

opera et inutilia sunt et ingrata308.  

Niezależnie od przyjętej interpretacji układu dzieła, Divinae institutiones należy uznać 

za najważniejszy tekst w dorobku apologety, a jego omówienie, nawet pobieżne, wymaga 

 
307 C. Ingremeau, Les Institutions Divines de Lactance: une composition architecturale, „Vita Latina” 132/1993, 

s. 34-35: „Or il novs semble qu’on peut déceler, entre les six premiers livres des Institutions divines, un réseau 

de correspondances qui éclairent d’un jour novveau toute l’œuvre, septième livre inclus. En effet, si l’on ne 

s’arrête pas à la division traditionnelle – juste au demeurant – entre une première partie polémique, ou 

apologétique (les livres I à III) et une seconde partie constructive (les livres IV à VII), certains parallèles 

s’imposent, entre les titres mêmes – étant entendu que, de ces titres, on ne peut savoir avec certitude s’ils sont, 

ou non, dus à Lactance. Au livre I: De falsa religione, répond en effet le livre VI […] De même, au livre III : De 

falsa sapientia, répond le livre IV […] Ceci étant acquis, on est condvit à se demander s’il existe de même 

qvelque correspondance entre les livres II et V. Les titres, ici, ne novs aident guère : qvel rapport y aurait-il entre 

un De origine erroris et un De iustitia? Le livre II est consacré (à partir du chapitre à un développement sur les 

origines, puis à un exposé démonologique – seconde explication donnée par Lactance de l’apparition et des 

progrès du polythéisme, cette déchéance sacrilège de l’homme dont la vocation est de s’élever. Quant au livre 

V., il oppose à la fausse justice des hommes, la vraie justice, inséparable de la connaissance de Dieu. Or, ce que 

présente l’auteur à partir du chapitre de ce livre, c’est une fresque de l'histoire de la Justice parmi les hommes: de 

l’âge d’or des origines (aureum illud iustumque saeculum à l’apparition du polythéisme et de l’injustice, la venue 

du Christ restaurant dans le monde justice et culte de Dieu. […] Livres I et VI, II et V, III et IV: novs novs 

trouvons donc, pour les six premiers livres, devant une structure concentrique, en amande, ou «circulaire». […] 

Si telle est bien l’architecture de l’œuvre, le livre VII en constitue le sommet”. 
308 Lactantius, Divinae institutiones VII 1, 1-2. 



83 

 

osobnego spojrzenia na każdą księgę, z uwagi na mnogość podejmowanych w nich tematów i 

źródeł, do których autor się odwoływał. 

Pierwsza księga zatytułowana De falsa religione w znacznej mierze stanowi krytykę 

tradycyjnej religii rzymskiej i greckiej utrwalonej w literaturze przez poetów309 

i sankcjonowanej przez dawnych władców310. We wstępie Laktancjusz podaje cel 

przyświecający tej księdze, a jest nim – ut et docti ad veram sapientiam dirigantur et indocti 

ad veram religionem311. Fałszywy obraz Bóstwa, świata i człowieka przekazywany przez 

poetów, filozofów i prawodawców musi zostać, zdaniem autora, korygowany przez właściwie 

pouczenie wszystkich warstw społecznych. Szczególną rolę spełnia w tym planie cesarz 

Konstantyn, do którego zwraca się Laktancjusz już w pierwszym rozdziale księgi312. 

Pierwszym i najważniejszym błędem, zakłamującym właściwy obraz rzeczywistości jest 

zdaniem autora błędne wyobrażenie samego Stwórcy. Zaprzeczanie istnieniu Boga było 

stanowiskiem nielicznych filozofów i mędrców, natomiast wiara w Niego stanowiła 

przekonanie powszechne313. Laktancjusz stara się wykazać na gruncie filozoficznym 

zasadność stanowiska monoteistycznego314 i choć przytacza również autorytet proroków 

biblijnych, to jednak szybko z niego rezygnuje, wracając do przykładów literatury klasycznej, 

a zwłaszcza poetów315. Wśród nich najbliższy prawdzie na temat duchowego charakteru 

Bóstwa miał być Wergiliusz, który w Eneidzie i Georgikach złożył świadectwo316 

teologicznego wyobrażenia bliskiego chrześcijańskiej wizji Laktancjusza317. Autor często 

chwali również stoików za ich naukę o Opatrzności, odwołując się zwłaszcza do pism Seneki 

 
309 Lactantius, Divinae institutiones I 5, 8: Homerus nihil nobis dare potvit quod pertineat ad veritatem, qui 

humana potius quam divina conscripsit. potvit Hesiodus, qui deorum generationem unius libri opere complexus 

est. sed tamen nihil dedit non a deo conditore sumens exordium, sed a chao, quod est rudis inordinataeque 

materiae confusa congeries, cum explanare ante debuerit chaos ipsum unde quando quomodo esse aut constare 

coepisset. 
310 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 20 1-42. 
311 Lactantius, Divinae institutiones I 1, 7. 
312 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 1, 13. 
313 Lactantius, Divinae institutiones I 2, 2: sententiae auctor est Democritus, confirmator Epicurus. sed et antea 

Protagoras, qui deos in dubium vocavit, et postea Diagoras, qui exclusit, et alii nonnulli, qui non putaverunt 

deos esse, quid aliud effecerunt nisi ut nulla esse providentia putaretur? quos tamen ceteri philosophi ac maxime 

Stoici acerrime rettuderunt docentes nec fieri mundum sine divina ratione potuisse nec constare, nisi summa 

ratione regeretur. 
314 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 3, 1-24. 
315 Lactantius, Divinae institutiones I 4, 1-8; I; 5, 1-2: Sed omittamus sane testimonia prophetarum, ne minus 

idonea probatio videatur esse de his quibus omnino non creditur. veniamus ad auctores et eos ipsos ad veri 

probationem testes citemus, quibus contra nos uti solent, poetas dico ac philosophos. ex his unum deum 

probemus necesse est, non quod illi habuerint cognitam veritatem, sed quod veritatis ipsius tanta vis est, ut nemo 

possit esse tam caecus, quin videat ingerentem se oculis divinam claritatem. 
316 Por. Vergilius, Aeneis VI 724-727; Vergilius, Georgica II 325-327, red. J. B. Greenovgh, Boston 1900. 
317 Lactantius, Divinae institutiones I 5, 11: nostrorum primus Maro non longe afuit a veritate, cuius de summo 

deo, quem mentem ac spiritum nominavit. 



84 

 

Młodszego oraz do Cycerona, sympatyzującego ze Stoą318. Wśród licznych autorytetów 

wspierających monoteistyczną wizję Boga, chrześcijański autor przywołuje także dziesięć 

Sybill, a ich rodowody rekonstruuje na podstawie dzieł takich pisarzy jak: Nikanor, 

Eurypides, Chryzyp, Newiusz, Apollodor z Erytrei, Eratrostenes czy Heraklejdes z Pontu319. 

Wieszczkom tym przypisuje autorstwo wyroczni znanych w starożytności chrześcijańskiej i 

żydowskiej, zebranych w kilkunastu księgach prezentujących monoteistyczną perspektywę 

wykraczającą poza ściśle konfesyjny charakter320. Podobnie wykorzystuje łączone z postacią 

Hermesa Trismegistosa fragmenty Corpus Hermeticum deklarujące wiarę w jednego Boga: ὁ 

δε θεός εἷς, ὁ δὲ εἷς ὀνόματος οὐ προσδέεται·ἔστιν γὰρ ὁ ὢν ἀνώνυμος321. Jednocześnie 

Laktancjusz stara się wykazać niekonsekwencję i absurdalność wierzeń pogańskich, nieraz 

stających się źródłem wewnętrznie sprzecznych opowieści o tych samych bohaterach. 

Niemoralność greckich i rzymskich bogów wskazuje na ich ludzki charakter, dlatego też 

chrześcijański autor chętnie sięga do teorii greckiego podróżnika i filozofa Euhemerosa, 

autora poczytnego dzieła o tytule Ἱερὰ ἀναγραφή, przełożonego w starożytności na łacinę 

przez Enniusza322. W rozdziale XI Laktancjusz streszcza treść zaginionego tekstu, 

opowiadającego o bogach olimpijskich. Byli oni dawnymi władcami, zapamiętanymi przez 

poddanych za swoje zasługi, a z biegiem lat zbiorowa pamięć nadała im boski charakter. 

Przedstawia również stoicką interpretację alegoryczną, zgodnie z którą opowieści o bogach 

odnoszą się w istocie do zjawisk meteorologicznych i procesów przyrodniczych, lecz odrzuca 

ją jako pozbawioną sensu, pisząc: si enim Saturnus Caeli est filius, quomodo potvit aut tempus 

e caelo gigni aut caelum a tempore abscidi aut postea tempus imperio spoliari a filio Iove? 

aut quomodo Iuppiter natus ex tempore est? aut quibus annis saturari possit aeternitas, cui 

nullus est finis?323. Oprócz samych bóstw Laktancjusz piętnuje związane z nimi obrzędy 

pełne krwawych rytuałów324. Część przykładów przytoczonych przez autora w księdze 

pierwszej została zestawiona tak, aby chronologicznie odtworzyć wydarzenia związane z 

bogami i ich kultem. Afrykańczyk, bazując na dostępnych źródłach, starał się stworzyć spójny 

 
318 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 5, 20-28 
319 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 7, 8-12. 
320 M. Miduch, Sybliliańska droga do poznania Boga. IV księga sybiliańska drogowskazem dla pogan, „Łódzkie 

Studia Teologiczne” 26/2017, s. 180: „Sybilliańska wyrocznia, skierowana do pogan, napisana w duchu 

pouczenia i wskazania drogi, stanowi doskonały przykład otwartości judaizmu diaspory. Jest świadectwem 

zarówno wyjścia poza nacjonalistyczne schematy, jak i szczerego oddania idei jedynego Boga Stwórcy. Sybilla 

pragnie wyprowadzić swoich zatopionych w pogańskich kultach słuchaczy na wyższy poziom oddawania czci 

Bogu. Ukazuje warunki moralne uczestnictwa w sferze religijnej, co dla starożytnych było pewnym novum. Nie 

rozwija jednak przesadnie wymagań stawianych tym, których zachęca do poznania Boga”. 
321 Lactantius, Divinae institutiones I 6, 6. 
322 Zob. M. Winiarczyk, Euhemer z Messeny. Życie i dzieło, Wrocław 2012. 
323 Lactantius, Divinae institutiones I 12, 10. 
324 Por. Lacantius, Divinae institutiones I 21, 1-49. 



85 

 

obraz historyczno-genealogiczny bohaterów mitycznych, odwołując się przy tym m.in. do 

czasu i okoliczności wojny trojańskiej325. Laktancjusz kończy księgę pierwszą 

przypomnieniem metodyki swojej pracy, w której etap wstępny stanowi rozpoznanie fałszu, a 

następny – poznanie prawdy: primus autem sapientiae gradus est falsa intellegere, secundus 

vera cognoscere326. 

Druga księga, zatytułowana De origine erroris, koncentruje się na wykazaniu, że 

wierzenia politeistyczne mają – zdaniem autora – źródła demoniczne. Otwiera ją ponowna 

dedykacja dla cesarza Konstantyna oraz przypomnienie celu całego przedsięwzięcia: nie tylko 

uczczenia prawdziwego Boga, lecz także uświadomienia człowiekowi jego godności, 

ponieważ wskutek fałszywego kultu ludzie utracili swój pierwotny obraz i świadomość 

własnej tożsamości: suscipiens utilius et maius officium revocandi homines a pravis itineribus 

et in gratiam secum ipsos reducendi, ne se, ut quidam philosophi faciunt, tantopere despiciant 

neve se infirmos et supervacuos et nihili et frustra omnino natos putent, quae opinio 

plerosque ad vitia compellit327. Prawdziwy kult miał wymiar duchowy i oznaczał więź 

człowieka ze Stwórcą i Ojcem, a jego przyjęcie pełniło funkcję terapeutyczną dla duszy328. 

Laktancjusz twierdzi, że poganie nieznający prawdziwej wiary, zwracając się szczerze do 

swoich bóstw, kierują nieświadomie swoje modlitwy do chrześcijańskiego Boga329. Nie 

zmienia to jednak faktu, że według autora pogańskie praktyki pogrążają swoich wyznawców 

w strachu i oddalają ich od własnej natury oraz upodabniają ludzi do dziki zwierząt. 

Apologeta krytykuje kult obrazów i figur obecny w wierzeniach politeistycznych, 

przeciwstawiając go chrześcijańskiej postawie, wedle której to człowiek jest prawdziwą 

podobizną bóstwa330. Błędnym podejściem, oprócz czczenia figur, miało być także 

przypisywanie boskości ciałom niebieskim oraz stoickie utożsamienie natury z najwyższą 

 
325 Lactantius, Divinae institutiones I 23, 1-3: Nunc quoniam uanarum superstitionum originem deprehendimus, 

superest ut etiam tempora colligamus, per quae fuerint illi quorum memoria colitur. Theophilus in libro de 

temporibus ad Autolycum scripto ait in historia sua Thallum dicere quod Belus, quem Babylonii et Assyrii 

colunt, antiquior Troiano bello fuisse inveniatur annis trecentis viginti duobus, Belum autem Saturni aequalem 

fuisse et utrumque uno tempore adolevis se. quod adeo verum est, ut ratione ipsa colligi possit. nam et 

Agamemnon, qui gessit Troicum bellum, Iouis abnepos fuit et Achilles Aiaxque pronepotes, et Vlixes eodem 

gradu proximus, Priamus quidem longa serie. 
326 Lactantius, Divinae institutiones I 23, 8. 
327 Lactantius, Divinae institutiones II 1, 2. 
328 Lactantius, Divinae institutiones II 1, 4: denique se ipsos magni aestimarent atque intellegerent plus esse in 

homine quam videtur; cuius vim condicionemque non aliter posse retineri, nisi cultum veri parentis sui deposita 

pravitate susceperint. 
329 Lactantius, Divinae institutiones II 1, 7: nam et cum iurant et cum optant et cum gratias agunt, non Iovem aut 

deos multos, sed deum nominant. adeo veritas ipsa cogente natura etiam ab invitis pectoribus erumpit. 
330 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 2, 10. 



86 

 

istotą331. Człowiek w przeciwieństwie do innych istot żywych nie jest częścią świata, lecz 

przekracza go z racji swojego boskiego pochodzenia: neque mundus generat hominem neque 

homo mundi pars est. nam hominem a principio idem deus fecit qui et mundum, et non est 

pars mundi homo sicut corporis membrum332. Podejście to stanowi zaprzeczenie 

politeistycznej perspektywy: ludzkie cele i dążenia skupiają się tu przede wszystkim na 

osiągnięciu ziemskich dóbr, natomiast religia służy wywyższeniu wielu bogów i przyciąga 

ludzi zewnętrznym kultem oraz kosztownościami zdobiącymi świątynie 333. W tym 

przedstawieniu widoczny jest właściwy temat drugiej księgi Divinae institutiones, którym 

wydaje się nakreślenie dychotomii pomiędzy niebiańską i duchową wiarą w prawdziwego 

Boga a ziemskim i cielesnym ceremoniałem pogańskim. Ten drugi nie stanowi jednak 

pierwotnej religii ludzkości, lecz powstał w wyniku grzechu i demonicznej ingerencji 

zewnętrznych sił334. 

W wizji Laktancjusza (opisanej szerzej w ósmym rozdziale księgi335, a będącej 

dualistycznym dodatkiem pochodzącym z drugiej redakcji dzieła) jeszcze przed stworzeniem 

świata Bóg miał stworzyć dobro i zło jako przeciwstawne siły potrzebne do wzajemnego 

zdefiniowania siebie. Miały je reprezentować dwa duchy wyrażające te idee w stworzeniu, nie 

znaczy to jednak, że były one równe względem siebie. Zło reprezentowane przez szatana 

miało spełniać rolę służebną względem dobra, stawającego się widoczne dopiero w swoim 

kontraście336. Duch reprezentujący dobro został przez Boga uznany za swojego syna i miał 

odznaczać się większą mocą od swojego przeciwieństwa, ukazując wielkość i chwałę 

Stwórcy337. Oprócz nich powołani zostali aniołowie – część z nich, kierowana przez złego 

ducha, zeszła na ziemię i nawiązała kontakt z ludźmi. Mieli tam uczyć tego, co fałszywe oraz 

dopuszczać się gwałtów, w wyniku których rodziły się istoty o demonicznej naturze. 

 
331 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 5, 12-42. 
332 Lactantius, Divinae institutiones II 5, 31. 
333 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 6, 6: veniunt igitur ad deos non tam religionis gratia, quae nulla 

potest esse in rebus male partis et corruptibilibus, quam ut aurum oculis hauriant, nitorem levigati marmoris aut 

eboris aspiciant, ut insignes lapillis et coloribus vestes vel distincta gemmis fulgentibus pocula insatiabili 

contemplatione contrectent. et quanto fuerint ornatiora templa et pulchriora simulacra tanto plus maiestatis 

habere creduntur. adeo religio eorum nihil est aliud quam quod cupiditas humana miratur. 
334 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 13, 13: errant igitur qui deorum cultus ab exordio rerum fuisse 

contendunt et priorem esse gentilitatem quam dei religionem, quam putant posterius inventam, quia fontem 

atque originem veritatis ignorant. nunc ad principium mundi revertamur. 
335 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 8, 6a-6i. 
336 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 8, 6d: nam ut opulentia bonum videatur, acerbitas egestatis facit et 

gratiam lucis commendat obscuritas tenebrarum, valetudinis et sanitatis voluptas ex morbo ac dolore 

cognoscitur. ita bonum sine malo in hac vita esse non potest, et utrumque licet contrarium sit, tamen ita 

cohaeret, ut alterum si tollas, utrumque sustuleris. 
337 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 8, 6g. 



87 

 

Laktancjusz stara się powiązać swoje nauczanie z hermetyczną tradycją przypisywaną 

Hermesowi Trismegistosowi oraz podaniami mitologicznymi Hezjoda czy pismami 

Platona338. Owe istoty miały według chrześcijańskiego autora odpowiadać za wywołanie 

chorób i szaleństw, a jako lekarstwo na nie same podawać własny kult i ofiary, w 

rzeczywistości pogrążające ludzi w coraz większej deprawacji swojej natury339. Zdaniem 

Laktancjusza jedynym i właściwym remedium na choroby duszy i ciała jest, nazwany w 

przytaczanym przez niego hermetycznym źródle – εύσέβεια340 – kult jedynego Boga. To on 

jest zgodny z właściwą ludzką naturą i odpowiada pierwotnemu zamysłowi Boga wobec 

ludzi. Księga druga kończy się wezwaniem do praktykowania tak pojętej duchowej religii, 

umożliwiającej pełne zrealizowanie swojego człowieczeństwa: quod qui fecerit, hic plane 

sapiens, hic iustus, hic homo, hic denique caelo dignus iudicabitur, quem suus parens non 

humilem nec ad terram more quadrupedis abiectum, sed stantem potius ac rectum sicut eum 

fecit agnoverit341. 

W księdze trzeciej zatytułowanej De falsa sapientia Laktancjusz przechodzi od 

krytyki pogańskiej religii do polemiki z klasyczną filozofią, którą uznaje za niezdolną do 

odkrycia pełni prawdy342. Nie znaczy to jednak, że autor odrzuca tę dyscyplinę w całości jako 

bezpodstawną i w pełni pozbawioną słuszności, ale chrześcijaństwo pojmuje tu jako jej 

wypełnienie. Punktem wyjścia do rozważań Afrykańczyka jest przeświadczenie, że błąd 

filozofów polega na próbie dojścia do pełni prawdy na drodze rozmyślań i sporów; prawda ta, 

jeśli nie zostanie udzielona przez Boga, pozostanie przed ludźmi zakryta343. Laktancjusz 

poddaje krytyce samo miano filozofii, wskazujące raczej na obszar poszukiwań i nie jest 

tożsama z jej celem – mądrością344. Tę można odnaleźć u filozofów wielu szkół, choć, jak 

twierdzi autor Divinae institutiones, oni sami nie byli tego w pełni świadomi345. Dostęp do 

niej ma jedynie ten, kto został oświecony niebiańską nauką objawioną w duszy, a nie 

 
338 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 14, 4-7. 
339 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 14, 14: qui quoniam spiritus sunt tenues et incomprehensibiles, 

insinuant se corporibus hominum et occulte in visceribus operati valetudinem vitiant, morbos citant, somniis 

animos terrent, mentes furoribus quatiunt, ut homines his malis cogant ad eorum auxilia decurrere. 
340 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 16, 6. 
341 Lactantius, Divinae institutiones II 18, 6. 
342 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 27, 1: Quid ergo? nihilne illi simile praecipiunt? immo permulta, et 

ad verum frequenter accedunt, sed nihil ponderis habent ilia praecepta, quia sunt humana et auctoritate maiore 

id est divina carent. 
343 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 1, 1-6. 
344 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 2, 3-10. 
345 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 6, 1: Nusquamne igitur sapientia est? immo vero inter ipsos fuit, sed 

nemo vidit. alii putaverunt posse sciri omnia; sapientes utique non fuerunt. alii nihil; ne hi quidem sapientes 

fuerunt – illi, quia plus homini dederunt, hi, quia minus; utrisque in utramque partem modus defuit. ubi ergo 

sapientia est? 



88 

 

człowiek kierujący się myśleniem cielesnym i ziemskim – jak podkreśla Laktancjusz: scientia 

in nobis ab animo est, qui oritur e caelo, ignoratio a corpore, quod ex terra346. Wielu 

filozofów, a zwłaszcza akademicy, przez odrzucenie kryterium prawdy coraz bardziej 

oddalało się od pierwotnego założenia filozofii, zastępując je niejasnymi dyskusjami o 

naturze rzeczywistości347. Laktancjusz, zdradzając swoją niechęć do rozważań nad 

zagadnieniami fizycznymi, przyznaje najważniejsze miejsce filozofii moralnej, o której to 

pisze: in qua totius philosophiae ratio continetur348. Wyższość jej polegać ma na praktycznym 

wymiarze wcielania mądrości w życie, a nie jedynie na intelektualnej przyjemności płynącej z 

rozważania zagadnień teoretycznych349. Błąd filozofów w tej materii polega jednak na braku 

wspólnego stanowiska dotyczącego właściwego kryterium postępowania. Jak podaje 

Laktancjusz: 

Epicurus summum bonum in voluptate animi esse censet, Aristippus in voluptate 

corporis; Callipho et Dinomachus honestatem cum voluptate iunxerunt. Diodorus in 

privatione doloris summum bonum posuit, Hieronymus in non dolendo, Peripatetici 

autemin bonis animi et corporis et fortunae. Herilli summum bonum est scientia, Zenonis, 

cum natura congruenter vivere, quorundam Stoicorum, virtutem sequi. Aristoteles in 

honestate ac vir tute summum bonum collocavit350. 

Próba odnalezienia najwyższego dobra – summum bonum – staje się więc wymogiem do 

wyznaczenia zasad podążania do prawdziwej mądrości, której źródło może znajdować się 

jedynie u jej dawcy – Boga351. Po próbie zbicia postulatów poszczególnych szkół 

filozoficznych352, Laktancjusz wykazuje, że istota właściwej mądrości musi być ściśle 

powiązana z religią353, odrzuconą przez filozofów wraz z fałszywymi kultami bogów w celu 

wyzbycia się lęku354. Cnota, wskazywana przez stoików, choć stanowi według autora 

znaczącą wartość, pełni jedynie rolę służebną wobec właściwego celu i najwyższego dobra, 

 
346 Lactantius, Divinae institutiones III 6, 3. 
347 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 6, 5-20. 
348 Lactantius, Divinae institutiones III 6, 1. 
349 Por. tamże Lactantius, Divinae institutiones III 6, 1. 
350 Lactantius, Divinae institutiones III 7, 7-8. 
351 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 8, 1: Quid ergo superest nisi ut omissis litigatoribus furiosis ac 

pertinacibus veniamus ad iudicem, ilium scilicet datorem simplicis et quietae sapientiae, quae non tantum 

formare nos et inducere in viam possit, verum etiam de controversiis istorum ferre sententiam? 
352 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 8, 6-42. 
353 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 10, 1: Summum igitur hominis bonum in sola religione est. 
354 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 10, 9: qui ergo philosophi volunt animos omni metu liberare, tollunt 

etiam religionem et orbant hominem suo proprio ac singular! bono, quod est a recte vivendo atque ab omni 

humanitate diiunctum, quia deus ut cuncta viventia subiecit homini, sie ipsum hominem sibi. 



89 

 

jakim jest nieśmiertelność355. Prawdziwa nauka i prawdziwa religia to te, które wzbudzają 

nadzieję na osiągnięcie prawdy i rzeczywiście do niej prowadzą356. To kryterium może 

spełnić jedynie chrześcijaństwo jako jedyne wyznaczające właściwy kierunek w zdobywaniu 

mądrości: nulla itaque ratio vel scientia vel lex bene vivendi nisi in hac unica et vera et 

caelesti sapientia constituta est, quae philosophis fuerat ignota357. Chrześcijaństwo, chociaż 

ma spełniać tę samą funkcję co filozofia, zdaniem Laktancjusza, nie powinno przejmować jej 

miana, aby nie było potraktowane jako wytwór jedynie ludzki358.  

Argumentem za fałszywością nauk antycznych szkół ma być również niemoralność 

filozofów, wśród których apologeta szczególnie krytykuje Epikura359. Nawet częściowo 

chwaleni przez Laktancjusza stoicy, przez wzgląd na swój stosunek do śmierci samobójczej, 

zostali uznani za niegodnych naśladowania i kompromitujących swoją naukę360. Również 

Platon przez postulat usunięcia instytucji małżeństwa i własności prywatnej nakłaniał ludzi do 

nieludzkiego życia bliższego dzikim zwierzętom361. Kolejnym zarzutem wobec filozofów i 

ich nauczania pozostawał elitarny charakter szkół, skutkujący wykluczeniem wielu ludzi 

z uczestnictwa w poszukiwaniu mądrości – powszechnego nakazu wynikającego z rozumnej 

ludzkiej natury. Dlatego prawdziwa filozofia musi zbliżać do swojego celu także wszystkich 

ludzi, bez względu na jakiekolwiek zewnętrzne okoliczności, pochodzenie lub stan362. 

Na końcu trzeciej księgi Laktancjusz zapowiada rozpoczęcie pozytywnego wykładu na temat 

prawdziwej religii i mądrości, dotąd niewymienionej wprost z nazwy. Mogło mieć to na celu 

uniknięcie uprzedzeń do nauki Chrystusa wśród pogan, jak również nadanie chrześcijaństwu 

bardziej powszechnego charakteru – jako jedynej uniwersalnej prawdy363. 

 
355 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 12, 1-35. 
356 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 12, 36: summum igitur bonum quod beatos facit non potest esse nisi 

in ea religione atque doctrina, cui spes immortalitatis adiuncta est. 
357 Lactantius, Divinae institutiones III 15, 4. 
358 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 16, 10: nos ab hac caiumnia immunes ac liberi sumus qui 

philosophiam tollimus, quia humanae cogitationis inventio est, sophiam defendimus, quia divina traditio est, 

eamque ab omnibus suscipi oportere testamur, iiie cum philosophiam tolleret nec melius aliquid adferret, 

sapientiam tollere putabatur eoque facilius de sententia pulsus est, quia constat hominem non ad stultitiam, sed 

ad sapientiam nasci. 
359 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 17, 2-43. 
360 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 18, 5-12. 
361 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 21, 1-11. 
362 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 25, 3-6: at illi virtutem humano generi datam sic amplexantur, ut soli 

omnium publico bono frui velle videantur, tam invidi quam si velint deligare oculos aut effodere ceteris, ne 

solem videant. nam quid est aliud hominibus negare sapientiam quam mentibus eorum verum ac divinum lumen 

auferre? quodsi natura hominis sapientiae capax est, oportuit et opifices et rusticos et mulieres et omnes denique 

qui humanam formam gerunt doceri, ut sapiant, populumque ex omni lingua et condicione et sexu et aetate 

conflari. 
363 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 30, 9-10: Dissolutis religionibus universis et omnibus quaecumque in 

earum defensionem dici vel solebant vel poterant refutatis, deinde convictis philosophiae disciplinis, ad veram 



90 

 

Księga czwarta De vera sapientia et religione została pomyślana jako tematyczna 

odpowiedź na pierwsze trzy księgi. Podobnie jak one, rozpoczyna się dedykacyjnym wstępem 

do cesarza Konstantyna, wskazującym na upadek pierwotnej religijności i mądrości, 

przekształconych z czasem w mnogość fałszywych kultów oraz spekulacji filozoficznych364. 

Jej autor pisze bowiem: sic humanam vitam prioribus saeculis in clarissima luce versatam 

caligo ac tenebrae comprehenderunt, et quod huic pravitati congruens erat, postquam sublata 

sapientia est, tunc demum sibi homines sapientium nomen vindicare coeperunt365. Jednakże 

zarówno pogańskie religie pozbawione były zasad mądrości, jak też filozoficzne rozważania 

w znacznej mierze odrywały się od charakteru religijnego, co miało doprowadzić do trwałego 

rozłamu między tymi nierozerwalnymi, zdaniem Laktancjusza, sferami366. Wyjątek wśród 

pogan stanowili pitagorejczycy i Platon, którzy zwrócili się w stronę egipskich i perskich 

rytuałów367. Jedynym ludem, utrzymującym łączność między tymi sferami, byli w dawnych 

wiekach Żydzi, ich zaś wierzeń, zdaniem Laktancjusza, filozofowie nie mogli poznać368. 

Prawdziwa bowiem wiara i mądrość muszą zawierać się w sobie nawzajem i stanowić całość: 

idcirco et in sapientia religio et in religione sapientia est. ergo non potest segregari, quia 

sapere nihil aliud est nisi deum verum iustis ac piis cultibus honorare369. Wartość 

prawdziwego kultu i mądrości oznacza uczczenie we właściwy sposób Boga, który jest 

Ojcem370. Terminem tym poganie określają wielu swoich bogów, co wedle apologety 

wyklucza zasadność jej użycia371. Przez fałszywe poznanie bóstwa poganie zostali pozbawieni 

właściwego kultu, ponieważ znajomość najwyższej istoty poprzedza i wyznacza sposób jego 

 
nobis religionem sapientiamque veniendum est, quoniam est ut docebo utrumque coniunctum, ut eam vel 

argumentis vel exemplis vel idoneis testibus adseramus et stultitiam, quam nobis isti deorum cultores obiectare 

non desinunt, ut nullam penes nos, sic totam penes ipsos esse doceamus. et quamquam prioribus libris, cum 

falsas arguerem religiones, et hoc, cum falsam sapientiam tollerem, ubi veritas sit ostenderim, planius tamen 

quae religio et quae sapientia vera sit liber proximus indicabit. 
364 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 1, 1-5. 
365 Lactantius, Divinae institutiones IV 1, 6. 
366 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 3, 4-7: quoniam igitur ut dixi philosophia et religio deorum diiuncta 

sunt longeque discreta, siquidem alii sunt professores sapientiae, per quos utique ad deos non aditur, alii 

religionis antistites, per quos sapere non discitur, apparet nec illam esse veram sapientiam nec hanc religionem. 

idcirco nec philosophia potvit veritatem comprehendere nec religio deorum rationem sui, qua caret, reddere. ubi 

autem sapientia cum religione inseparabili nexu cohaeret, utrumque esse verum necesse est, quia et in colendo 

sapere debemus, id est scire quid nobis et quomodo sit colendum, et in sapiendo colere id est re et actu quod 

scierimus implere. ubi ergo sapientia cum religione coniungitur? ibi scilicet ubi deus colitur unus, ubi vita et 

actus omnis ad unum caput et ad unam summam refertur, denique idem sunt doctores sapientiae qui et dei 

sacerdotes. 
367 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 2, 4. 
368 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 2, 4-6. 
369 Lactantius, Divinae institutiones IV 3, 10. 
370 Lactantius, Divinae institutiones IV 3, 11: multorum autem deorum cultum non esse secundum naturam etiam 

hoc argumento colligi et comprehendi potest: omnem deum qui ab homine colitur necesse est inter sollemnes 

ritus et precationes patrem nuncupari, non tantum honoris gratia, verum etiam rationis, quod et antiquior est 

homine et quod vitam salutem victum praestat ut pater. 
371 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 3, 12-18. 



91 

 

czczenia: sapientia praecedit, religio sequitur, quia prius est deum scire, consequens colere372. 

Po raz pierwszy w czwartej księdze Laktancjusz wprost podaje źródła bliskie chrześcijańskiej 

wierze, zaczynając od starotestamentalnych proroków, których lata życia przybliża na 

podstawie wydarzeń znanym poganom, takich jak wojna trojańska, rządy perskiego władcy 

Cyrusa, czy rzymskiego króla Tarkwiniusza Pysznego373. Tłumaczy pierwotne biblijne 

znaczenie miana „Chrystus”374, przez wielu fałszywie przyjmowane za imię własne Jezusa, 

nierzadko podając je w zmienionej formie: sed exponenda huius nominis ratio est propter 

ignorantium errorem, qui eum immutata littera Chrestum solent dicere375. Afrykańczyk cytuje 

szereg proroctw starotestamentalnych pochodzących między innymi z Księgi Jeremiasza376, 

Księgi Izajasza377, Psalmów Dawida378, Księgi Królewskiej379, Księgi Ezdrasza380, Księgi 

Malachiasza381, Księgi Daniela382, Księgi Mądrości383, Księgi Micheasza384, Księgi 

Powtórzonego Prawa385, Księgi Zachariasza386. Znaczna część tych cytatów w tekście 

pochodzi z testymoniów Cypriana, dlatego też Laktancjusz cytuje tekst Pisma Świętego 

wyłącznie po łacinie387. Z Nowego Testamentu wykorzystuje między innymi prolog 

Ewangelii św. Jana, gdy wspomina o filozoficznym użyciu greckiego rzeczownika λόγος w 

kontekście duchowego rodzenia się Drugiej Osoby Boskiej388. 

W ogólnym ujęciu czwarta księga, w odróżnieniu od poprzednich, po raz pierwszy 

zapoznaje czytelnika ze ściśle chrześcijańskimi źródłami i otwarcie mówi o sprawach wiary. 

Najwięcej przykładów pozabiblijnych podaje autor z greckich proroctw sybillińskich 

wskazujących na mesjański wymiar tych tekstów. Księga czwarta, choć wydaje się 

najbardziej konfesyjna z całych Divinae institutiones, to jednak trudno w niej znaleźć 

 
372 Lactantius, Divinae institutiones IV 4, 3. 
373 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 5, 5-9. 
374 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 7, 4-7: Iesus quippe inter homines nominator, nam Christus non 

proprium nomen est, sed nuncupatio potestatis et regni; sic enim Iudaei reges suos appellabant […] ob hanc 

rationem nos eum Christum nuneupamus, id est unctum, qui Hebraeice Messias dicitur. 
375 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 7, 5.  
376 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 8, 1. 
377 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 11, 10-12. 
378 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 8, 14. 
379 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 11, 6. 
380 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 11, 5. 
381 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 11, 8. 
382 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 12, 12. 
383 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 16, 7. 
384 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 17, 3. 
385 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 17, 6. 
386 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 18, 29. 
387 Por. M. Cytowska, H. Szelest, Literatura rzymska: okres cesarstwa: autorzy chrześcijańscy, Warszawa 1994, 

s. 89. 
388 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 8, 16; 9, 1-4. 



92 

 

informacje na temat chrześcijańskich obrzędów, sakramentów czy ogólnej nauki 

katechetycznej. Jak podkreśla Jerzy Wojtczak-Szyszkowski: 

Księga czwarta miała być zasadniczą częścią wykładu prawd wiary religii 

chrześcijańskiej i czytelnik […] mógł od autora tego oczekiwać. Tu jednak Laktancjusz 

nie stanął na wysokości trudnego bądź co bądź zadania. Dziwi nas to tym bardziej, że 

czas, w którym pracował nad Divinae institutiones, był czasem bardzo już rozwiniętej 

doktryny chrześcijańskiej, co więcej w ogniu dyskusji spowodowanej wystąpieniami w 

tym czasie Ariusza – można się było spodziewać zajęcia stanowiska w tej kwestii przez 

Laktancjusza […] były problemy związane z władzą papieską i władzą biskupów, z 

ważnością chrztu, z życiem kapłańskim, funkcjami diakonów, było podnoszone 

zagadnienie istoty Kościoła, pojawiały się inne herezje – tego wszystkiego i wielu 

innych, ważnych kwestii, nie ma w księdze czwartej dzieła Laktancjusza nawet śladu389. 

Niepodjęcie tych kwestii w sposób dogłębny nie oznacza jednak, że autor nie był ich 

świadomy. Pod koniec księgi wspomina on o zerwaniu więzi heretyckich wspólnot z 

Kościołem Powszechnym390, w którym jako jedynym sprawowane są praktyki dające się 

utożsamiać z sakramentami: sed tamen quia singuii quique coetus haereticorum se 

potissimum Christianos et suam esse catholicam ecclesiam putant, sciendum est illam esse 

veram, in qua est confessio et paenitentia, quae peccata et vulnera, quibus subiecta est 

imbecillitas carnis, salubriter curat391. Księga ta kończy się deklaracją zamiaru napisania 

osobnego traktatu wymierzonego bezpośrednio w heretyków392, co może wskazywać na dość 

konkretne stanowisko Laktancjusza – autora, który sam będąc świadkiem ówczesnej sytuacji 

w Kościele, unikał rozważania tych spraw w piśmie skierowanym przede wszystkim do 

pogan. 

W piątej księdze, zatytułowanej De iustitia, apologeta stara się wyrazić istotę, 

istotnego dla swojego wyobrażenia o prawdziwej religii i mądrości, pojęcia sprawiedliwości. 

We wstępie dedykowanym Konstantynowi Laktancjusz podkreśla znaczenie wykorzystania w 

apologii sztuki retorycznej i poezji, które – jeśli nie służą prawdzie – mogą same w sobie 

 
389 J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstęp…, dz. cyt., s. 12-13. 
390 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 30, 10-11: cum enim Phryges aut Novatiani aut Valentiniani aut 

Marcionitae aut Anthropiani seu quilibet alii nominantur, Christiani esse desierunt, qui Christi nomine amisso 

humana et is externa vocabula induerunt. sola igitur catholica ecclesia est, quae verum cultum retinet, hie est 

fons veritatis, hoc domicilium fidei, hoc templum dei. quo si quis non intrauerit vel a quo si quis exierit, a spe 

vitae ac salutis alienus est. 
391 Lactantius, Divinae institutiones IV 30, 13. 
392 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 30, 14: postea plenius et uberius contra omnes mendaciorum sectas 

proprio separatoque opere pugnabimus. 



93 

 

prowadzić do zguby393. W tym kontekście wskazuje również na potrzebę uzupełnienia 

chrześcijańskiej literatury apologetycznej, dotychczas zawsze niedoskonałej pod względem 

treści lub stylu394. Następnie przybliża biograficzny kontekst powstania Divinae institutiones, 

związany z rozpoczęciem prześladowań w Nikomedii395.  

Główny wywód dotyczący sprawiedliwości, autor rozpoczyna od przywołania 

mitycznego obrazu złotego wieku, znanego z klasycznej literatury łacińskiej i greckiej, 

w szczególności zaś z utworów poetyckich epoki augustowskiej396. Afrykańczyk posługuje się 

tą figurą, aby wyjaśnić chrześcijańskie rozumienie raju, w którym panowała doskonała 

sprawiedliwość będąca dla niego najważniejszą z cnót: iustitia […], quae aut ipsa est summa 

virtus aut fons est ipsa virtutis397. Według Laktancjusza wraz ze skutkiem grzechu upadł 

pierwotny porządek, oparty na wierze w jedynego Boga oraz na sprawiedliwości i wzajemnej 

pomocy ludzi, wyrażonej w cnotach takich jak: humanitas, aequitas i mistericordia. W jego 

miejsce pojawiła się wielość kultów demonicznych, a społeczeństwem zaczęły rządzić 

niesprawiedliwość i tyrania398. Szczególne widoczne w argumentacji autora jest zestawienie 

cnoty sprawiedliwości – iustitia z pobożnością – pietas, które wzajemnie warunkują swoje 

istnienie i nie mogą być od siebie odłączone. Stąd też Laktancjusz uważa, że gwarantem 

społecznego i politycznego porządku jest właściwie pojęty kult Boga399. Objawione 

 
393 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 11: ob eamque causam volui sapientiam cum religione coniungere, 

ne quid studiosis inanis illa doctrina possit officere, ut iam scientia litterarum non modo nihil noceat religioni 

atque iustitiae, sed etiam prosit quam plurimum, si is qui eas didicerit, sit in virtutibus instructior, in veritate 

sapientior. 
394 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 21-25: eo fit, ut sapientia et veritas idoneis praeconibus indigeat. 

et si qui forte litteratorum se ad eam contulerunt, defensioni eius non suffecerunt. ex iis qui mihi noti sunt 

Minucius Felix non ignobilis inter causidicos loci fuit. huius liber, cui Octavio titulus est, declarat quam idoneus 

veritatis adsertor esse potuisset, si se totum ad id studium contulisset. Septimius quoque Tertullianus fuit omni 

genere litterarum peritus, sed in eloquendo parum facilis et minus comptus et multum obscurus fuit. ergo ne hic 

quidem satis celebritatis invenit. unus igitur praecipuus et clarus extitit Cyprianus, quoniam et magnam sibi 

gloriam ex artis oratoriae professione quaesierat et admodum multa conscripsit in suo genere miranda. 
395 Por. Lactantius, Divinae istitutiones V 2,1-17; 3, 1-26. 
396 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 5, 2-4: a Saturni temporibus, quae illi vocant aurea, repetunt exempla 

iustitiae narrantque in quo statu fuerit humana vita, dum illa in terra moraretur. quod quidem non pro poetica 

fictione, sed pro vero habendum est. Saturno enim regnante, nondum deorum cultibus institutis nec adhuc illa 

gente ad divinitatis opinionem consecrata, deus utique colebatur. 
397 Lactantius, Divinae institutiones V 5,1. 
398 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 6, 4-6: et quoniam nullum in iis uestigium iustitiae fuit, cuius officia 

sunt humanitas aequitas misericordia, iam superba et tumida inaequalitate gaudebant altioresque se ceteris 

hominibus satellitum comitatu et ferro et insigni ueste faciebant. hinc honores sibi et purpuras et fasces 

invenerunt, ut securium gladiorumque terrore subnixi quasi iure dominorum perculsis ac pauentibus imperarent. 

in hac condicione humanam vitam rex ille constitvit, qui debellato ac fugato parente non regnum, sed impiam 

tyrannidem viet hominibus armatis occupavit et aureum illud iustumque saeculum sustulit coegitque homines 

malos et impios fieri vel ex hoc ipso, quod eos avertit a deo ad se adorandum; quod terror insolentissimae 

potestatis expresserat. 
399 Lactantius, Divinae institutiones V 8, 6-7: quodsi solus deus coleretur, non essent dissensiones et bella, cum 

scirent homines unius se dei filios esse ideoque divinae necessitudinis sacro et inviolabili vinculo copulatos, 



94 

 

w chrześcijaństwie Prawo Boże, przywracające pierwotne zasady panujące między ludźmi, 

znosi konieczność obowiązywania praw państwowych, powstałych w celu powstrzymania 

ludzkiej niegodziwości i zaprowadzenia karności w społeczeństwie400. Posłuszeństwo, wobec 

tego Prawa, zakorzenionego w nauce Bożej, prowadzi do zmiany postrzegania innych – od tej 

pory należy traktować ich jako równych sobie. Tak rozumiana sprawiedliwość jest wynikiem 

jej nieodłącznej części, jaką jest aequitas: iustitia quamvis omnes simul virtutes amplectatur, 

tamen duae sunt omnium principales quae ab ea divelli separarique non possunt, pietas 

et aequitas401.  

Laktancjusz, wykorzystując pojęcia z zakresu rzymskiego prawa i filozofii, stara się 

wykazać, że nie były one używane we właściwym sensie, stąd też odmawia mitycznemu 

Eneaszowi łączonej z nim często pobożności (pietas) ze względu na jego furię w trakcie 

bitwy oraz brak litości nad pokonanym Turnusem402. W szerszym sensie Grecy i Rzymianie, 

zdaniem Afrykańczyka, nie byli zdolni do właściwej realizacji cnót, które głosili, ani do 

utrzymania sprawiedliwych form społecznego życia403. Odmienne rozumienie 

sprawiedliwości u pogan i chrześcijan powoduje, że postrzegają oni wzajemnie swoje nauki 

jako sprzeczne z rozumem404. Laktancjusz przywołuje w tym kontekście przewrotne nauki 

Karneadesa o sprawiedliwości, sprowadzające to, co zazwyczaj uchodzi za mądrość i przejaw 

cnoty, do naiwności i głupstwa w obliczu zagrożenia życia405. Sprawiedliwość jego zdaniem 

nie ma wynikać z naturalnego i Boskiego prawa, lecz ze społecznej umowy służącej jedynie 

 
nullae fierent insidiae, cum scirent cuiusmodi poenas deus animarum interfectoribus praepararet, qui 

clandestina scelera et ipsas etiam cogitationes peruidet, non essent fraudes et rapinae, si deo praecipiente 

didicissent et suo et paruo esse contenti, ut fragilibus et caducis solida et aeterna praeferrent, non essent 

adulteria et stupra et mulierum prostitutiones, si esset omnibus notum damnari a deo quidquid appetitur ultra 

generandi cupiditatem, nec feminam necessitas cogeret pudorem suum profanare, ut uictum sibi obscenissimum 

quaerat, cum et mares libidinem continerent et habentium pia et religiosa collatio non habentibus subveniret. 
400 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 8, 9: ad regendos homines non opus esset tam multis et tam variis 

legibus, cum ad perfectam innocentiam dei lex una sufficeret, neque carceribus neque gladiis praesidum neque 

terrore poenarum, cum praeceptorum caelestium salubritas humanis pectoribus infusa ultro ad iustitiae opera 

homines erudiret. 
401 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 14, 9. 
402 Lactantius, Divinae institutiones V 10, 8-9: quid quod ‘bonus Aeneas haud aspernanda precantis’ trucidavit? 

adiuratus enim per eundem patrem et ‘spes surgentis Iuli’, nequaquam pepercit ‘furiis accensus et ira’. 

quisquamne igitur hunc putet aliquid in se virtutis habuisse, qui et furore tamquam stipula exarserit et manium 

patris per quem rogabatur oblitus iram frenare non quiverit? nullo igitur modo pius, qui non tantum non 

repugnantes, sed etiam precantes interemit. 
403 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 14, 19: quare neque Romani neque Graeci iustitiam tenere potuerunt, 

quia dispares multis gradibus homines habuerunt, a pauperibus ad divites, ab humilibus ad potentes, a privatis 

denique usque ad regum sublimissimas potestates. ubi enim non sunt universi pares, aequitas non est, et excludit 

inaequalitas ipsa iustitiam, cuius vis omnis in eo est, ut pares faciat eos qui ad huius vitae condicionem pari 

sorte venerunt. 
404 Por. Lactantius, Divinae insitutiones V 12, 1-13. 
405 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 17, 9-34. 



95 

 

korzyści pojedynczych ludzi406. Stąd też rolą mędrca było umiejętne posługiwanie się swoimi 

zdolnościami w celu zabezpieczenia zdrowia lub osiągnięcia majątku, nie natomiast 

uzgodnienia swojego życia z moralnymi ideałami407. Przewrotna etyka Karneadesa posłużyła 

Laktancjuszowi do wykazania różnicy między prawdziwą sprawiedliwością a jej pozorem, 

będącym domeną pogan. Sprawiedliwość, o której pisze apologeta, choć ma swoje 

konsekwencje polityczne, odnosi się przede wszystkim do wymiaru duchowego, nie zaś do 

sfery czysto legalistycznej czy uwzględniającej w pierwszej kolejności korzyść. Człowiek 

zachowujący właściwie pojętą sprawiedliwość zasługuje na miano mędrca: iustus autem ab 

omni se peccato abstinet, quod aliter facere non potest quam si habeat recti prauique 

notitiam. rectum autem discernere a prauo quis potest nisi sapiens?408. Przebiegłość 

postulowana przez pogańskich filozofów nie tylko nie jest, zdaniem autora, cechą mędrca, 

lecz także przywodzi na myśl zachowania zwierząt, podczas gdy świadome czynienie dobra 

bez względu na korzyść właściwe jest jedynie ludziom409. W ogóle ukazanie kontrastu 

pomiędzy bezrozumnym, niesprawiedliwym i zwierzęcym charakterem pogaństwa a 

rozumnym, sprawiedliwym i ludzkim chrześcijaństwem wydaje się być główną myślą piątej 

księgi. Cechy te szczególnie uwidoczniły się podczas prześladowań, kiedy to skrajne postawy 

szaleństwa410 i heroizmu411 ujawniły swoją istotę same o sobie świadcząc. Księga kończy się 

przedstawieniem ideału sprawiedliwości, uosabianym przez znoszenie prześladowania razem 

z niesprawiedliwością412 oraz wyczekiwanie za to ostatecznej nagrody od Boga413. 

 
406 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 16, 3: eius disputationis summa haec fuit: iura sibi homines pro 

utilitate sanxisse, scilicet varia pro moribus, et apud eosdem pro temporibus saepe mutata, ius autem naturale 

esse nullum; omnes et homines et alias animantes ad utilitates suas natura ducente ferri; proinde aut nullam 

esse iustitiam aut, si sit aliqua, summam esse stultitiam, quoniam sibi noceret alienis commodis consulens. 
407 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 16, 9-12: nempe iustitia est hominem non occidere, alienum prorsus 

non attingere. quid ergo iustus faciet, si forte naufragium fecerit et aliquis imbecillior viribus tabulam ceperit? 

nonne illum tabula deturbabit, ut ipse conscendat eaque nixus euadat, maxime cum sit nullus medio mari testis? 

si sapiens est, faciet; ipsi enim pereundum est, nisi fecerit; si autem mori maluerit quam manus inferre alteri, 

iam iustus ille, sed stultus est, qui vitae suae non item si acie suorum fusa hostes insequi coeperint et iustus ille 

nactus fuerit aliquem saucium equo insidentem, eine parcet, ut ipse occidatur, an deiciet ex equo, ut ipse hostem 

possit effugere? quod si fecerit, sapiens, sed idem malus, si non fecerit, iustus, sed idem stultus sit necesse est. 
408 Lactantius, Divinae institutiones V 17, 26. 
409 Por. Lactantius, Divinae insitutiones V 17, 33-34: calliditas autem et astutia in mutis quoque animalibus sunt, 

vel cum insidiantur aliis et dolo capiunt, ut deuorent, vel cum insidias aliorum vario genere deludunt, sapientia 

vero in hominem solum cadit. sapientia est enim intellegentia vel ad bonum rectumque faciendum vel ad 

abstinentiam dictorum factorumque improborum. 
410 Lactantius, Divinae institutiones V 19, 7: in hisne mala mens est, qui contra ius humanitatis, contra fas omne 

lacerantur, an potius in his, qui ea faciunt in corporibus innocentium, quae nec saeuissimi latrones nec 

iratissimi hostes nec immanissimi barbari aliquando fecerunt? 
411 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 19, 20-23. 
412 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 22, 3: quodsi negari non potest, quin summa sit virtus, necesse est 

iustum et sapientem virum in potestate esse hominis iniusti, ut capiat patientiam. patientia est enim malorum 

quae aut inferuntur aut accidunt cum aequanimitate perlatio.; V 22, 10: cum ergo iniuriam nulli faciat nec 

aliena cupiat nec sua quoque si viauferantur defendat, cum sciat etiam inlatam iniuriam moderate ferre, quia 



96 

 

W szóstej księdze De vero cultu Laktancjusz rozwija refleksję nad istotą prawdziwej 

religijności – nieopartej na zewnętrznych obrzędach, lecz zakorzenionej w duchowej i 

etycznej postawie człowieka. Od samego początku księgi autor wyraża myśl, wedle której 

kwestia właściwego kultu stanowi najważniejszy punkt jego dzieła, ponieważ sama istota 

człowieczeństwa ma zawierać się nie tyle w rozważaniach czy kontemplacji nad 

rzeczywistością boską, ile w kontakcie z nią414. Laktancjusz powraca do dychotomii obecnej 

już we wcześniejszych księgach – przeciwstawia fałszywy zewnętrzny kult duchowej religii 

i podkreśla wyjątkowość chrześcijaństwa jako jedynej bezkrwawej religii, zakorzenionej 

w moralności. Jednakże fundamenty etyki chrześcijańskiej nie pozostają w sprzeczności 

z mądrością pogańskich filozofów, dlatego Laktancjusz postuluje wykorzystanie ich dorobku 

jako swoistej propedeutyki wiary415. Zwracając się do cesarza Konstantyna, autor przytacza 

chrześcijańską naukę o dwóch drogach życia: dobrej, prowadzącej do zbawienia, i złej, 

wiodącej do potępienia416, by następnie zestawić je z motywem rozdroża w kształcie litery Y 

oznaczającego wybór pomiędzy cnotą a rozkoszą417. Zdaniem Laktancjusza, jej prawe ramię 

symbolizuje wschód słońca jako symbol narodzenia do życia wiecznego, lewe zaś – zachód 

 
virtute praeditus est, necesse est iustum hominem subiectum esse iniusto et contumeliis adfici ab insipiente 

sapientem, ut et ille peccet, quia iniustus est, et hic in se virtutem habeat, quia iustus est. 
413 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 23, 5: nos tantummodo laboremus, ut ab hominibus nihil aliud in 

nobis nisi sola iustitia puniatur; demus operam totis viribus, ut mereamur a deo simul et ultionem passionis et 

praemium. 
414 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 1, 2: venio nunc ad id quod est summum operis huius et maximum, ut 

doceam quo ritu quoue sacrificio deum coli oporteat. id enim est hominis officium in eoque solo summa rerum et 

omnis beatae vitae ratio consistit, quandoquidem propterea ficti et inspirati ab eo sumus, non ut caelum 

videremus et solem, quod Anaxagoras putavit, sed ut artificem solis et caeli deum pura et integra mente 

coleremus. 
415 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 2, 16-18: quodsi hoc illi faciunt quibus non est veritas cognita, 

quanto magis nos facere debemus qui a deo eruditi et inluminati possumus vera praecipere! nec tamen sic 

docebimus, ut quasi prima virtutis elementa tradamus, quod est infinitum, sed tamquam docendum susceperimus 

eum qui apud illos iam perfectus esse videatur. manentibus enim praeceptis eorum, quae solent ad probitatem 

recte dare, ignota illis superstruemus ad perficiendam consummandamque iustitiam, quam non tenent. ea vero 

quae possunt cum illis esse communia praetermittam, ne quid ab iis videar mutvari, quorum errores coarguere 

atque aperire decreverim. 
416 Por. Lactantius, Divinae insitutiones VI 3, 1-3: Duae sunt viae, Constantine imperator, per quas humanam 

vitam progredi necesse est, una quae in caelum ferat, altera quae ad inferos deprimat. quas et poetae in 

carminibus et philosophi in disputationibus suis induxerunt. et quidem philosophi alteram virtutum esse 

voluerunt, alteram vitiorum, eamque quae sit adsignata virtutibus, primo aditu esse arduam et confragosam; in 

qua si quis difficultate superata in summum eius euaserit, habere eum de cetero planum iter, lucidum 

amoenumque campum, et omnes laborum suorum capere fructus uberes atque iucundos; quos autem primi 

aditus difficultas deterruerit, eos in illam vitiorum viam labi atque deflectere, quae primo ingressu sit quasi 

amoena multoque tritior, deinde cum in ea paulo ulterius processerint, amoenitatis illius speciem repente 

subduci, exoriri autem viam praecipitem, nunc saxis asperam nunc obductam sentibus nunc gurgitibus 

intercisam vel torrentibus rapidam, ut laborare haerere labi cadere sit necesse. 
417 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 3, 6: omnis ergo haec de duabus uiis dispu- 6 tatio ad frugalitatem 

ac luxuriam spectat. dicunt enim humanae vitae cursum Y litterae similem, quod unus quisque hominum cum 

primae adulescentiae limen attigerit et in eum locum venerit, ‘partis ubi se uia findit in ambas’, haereat 

nutabundus ac 15 nesciat, in quam se partem potius inclinet. 



97 

 

będący obrazem śmierci418. W wyobrażeniu filozofów i poetów pogańskich konsekwencje 

wyboru drogi odnosiły się jedynie do ziemskiego życia, natomiast w przypadku nauki 

chrześcijan są one wieczne419.  

Afrykańczyk, pisząc o cierpieniach wynikających z wybrania drogi świętości i cnoty, 

przyrównuje życie chrześcijanina do służby wojskowej420 oraz przeprowadza szczegółowy 

wykład na temat cnoty – virtus – oparty na kilkunasto-heksametrowym fragmencie utworu 

Lucyliusza421. Istotą cnoty jest, według Laktancjusza, jej praktyczne urzeczywistnianie, a nie 

czysto teoretyczne rozważania: verum scientia non potest esse virtus, quia non est intus 

in nobis, sed ad nos extrinsecus venit. quod autem transire ab altero ad alterum potest, virtus 

non est, quia virtus sua cuique est. scientia igitur alieni beneficii est, quia posita est 

in audiendo, virtus tota nostra est, quia posita est in voluntate faciendi boni422. Księga szósta 

zawiera również próbę częściowego usprawiedliwienia myśli pogańskiej – choć nie stanowi 

ona pełni prawdy, to nieraz w sposób prorocki przepowiadała ją pod natchnieniem ducha 

Bożego423.  

Poza poznaniem Boga i prawdy, wyrazem prawdziwego kultu jest również właściwe 

zachowanie człowieka wobec innych ludzi, określone przez Laktancjusza mianem humanitas. 

Pojęcia tego autor używał w różnych kontekstach, jednak tutaj oznacza ono wzajemną pomoc, 

którą ludzie powinni sobie świadczyć424. Znaczenie tej cnoty ma dla Laktancjusza wymiar nie 

tylko społeczny, lecz także religijny, stanowiąc o istocie ludzkiej natury. Jej naruszenie, 

przejawiające się w wyrządzeniu krzywdy drugiemu człowiekowi, traktowane jest jako czyn 

świętokradczy: summum igitur inter se hominum vinculum est humanitas; quod qui diruperit, 

nefarius et parricida existimandus est425. Każda pomoc drugiemu człowiekowi jest więc 

 
418 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 3, 18: sed altera illa melior conversa est ad solis ortum, altera illa 

deterior ad occasum, quoniam qui veritatem ac iustitiam sequitur, is accepto immortalitatis praemio perenni 

luce potietur, qui autem ab illo malo duce inlectus praetulerit vitia virtutibus, mendacium veritati, necesse est ad 

occasum et tenebras deferatur. 
419 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 3, 10. 
420 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 4, 19: voluit enim deus, qui hominem ad hanc militiam genvit, 

expeditos in acie stare et intentis acriter animis ad unius hostis insidias vel apertos impetus vigilare, qui nos, 

sicut periti et exercitati duces solent, variis artibus captat pro cuiusque natura et moribus saeuiens. 
421 Lactantius, Divinae institutiones VI 5-7. 
422 Lactantius, Divinae institutiones VI 5, 6. 
423 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 8, 10: quis sacramentum dei sciens tam significanter enarrare legem 

dei posset quam illam homo longe a veritatis notitia remotus expressit? ego vero eos qui vera imprudentes 

loquuntur sic habendos puto, tamquam divinent spiritu aliquo instincti. 
424 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 10, 3: deus enim quia ceteris animalibus sapientiam non dedit, 

naturalibus ea munimentis ab incursu et periculo tutiora generavit, hominem vero quia nudum fragilemque 

formavit, ut eum sapientia potius instrueret, dedit ei praeter cetera hunc pietatis adfectum, ut homo hominem 

tueatur diligat foveat contraque omnia pericula et accipiat et praestet auxilium. 
425 Lactantius, Divinae institutiones VI 10, 4. 



98 

 

powinnością wynikającą z natury ludzkiej, nie należy więc oczekiwać za nią innej nagrody 

niż tej od Boga426.  

W dalszej części rozważań Laktancjusz koncentruje się na interpretacji roli afektów 

w szkołach filozoficznych, a zwłaszcza u stoików i perypatetyków, wykazując ich błędne 

nauczanie w tej materii427. Autor szerzej omawia również kwestię zmysłów oraz cielesnych 

przyjemności przez nie odbieranych428. Pod koniec księgi apologeta wraca do właściwego 

tematu, którym jest prawdziwy kult Boga, upatrywany przede wszystkim w duchowej i 

etycznej postawie człowieka429. Podobnie jak w przypadku czwartej księgi, autor nie porusza 

szczegółów dotyczących sakramentalnych obrzędów chrześcijańskich430, a nawet ostatnie 

zdania sugerują, że kult ten nie musi być sprawowany w żadnym konkretnym miejscu, 

ponieważ najistotniejsze dokonuje się we wnętrzu człowieka: nec tantum hoc in templo putet 

sibi esse faciendum, sed et domi et in ipso etiam cubili suo. secum denique habeat deum 

semper in corde suo consecratum, quoniam ipse est dei templum431. 

Ostatnia, siódma księga, zatytułowana De beata vita, poświęcona jest omówieniu 

najwyższego dobra, którym według Laktancjusza jest nieśmiertelność432 przedstawiona 

w perspektywie nadchodzących wydarzeń mesjańskich. Rozpoczyna się ona od krótkiego 

streszczenia zagadnień poruszonych we wcześniejszych częściach Divinae institutiones, 

prowadzących do kwestii ostatecznych, zwieńczających dzieło433. Choć w wielu miejscach 

 
426 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 12, 2: huius enim operis et officii merces a deo est expectanda solo. 

nam si ab homine expectes, iam non humanitas erit illa, sed beneficii faeneratio, nec potest videri bene meruisse 

qui quod facit non alteri, sed sibi praestat. et tamen res eodem redit, ut quod alteri quisque praestiterit nihil ab 

eo commodi sperans, vere sibi praestet, quia mercedem capiet a deo. 
427 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 14-18. 
428 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 20-22. 
429 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 25, 7: donum est integritas animi, sacrificium laus et hymnus; si 

enim deus non uidetur, ergo his rebus coli debet quae non uidentur. nulla igitur alia religio vera est nisi quae 

virtute ac iustitia constat. 
430 Por. J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstęp…, dz. cyt., s. 18: „Kolejnym, poważnym brakiem tej księgi jest właśnie 

brak jakichkolwiek wzmianek nauki o łasce, a co za tym idzie nie ma żadnych informacji dotyczących źródeł, 

z których wierni mogą czerpać łaskę jako niezbędny środek prowadzący do zbawienia. Właściwie nie ma nawet 

informacji o chrzcie, przez który poganin staje się członkiem Kościoła Chrystusowego. Daremnie też 

poszukujemy w tym (jak i w innych) utworze Laktancjusza wiadomości o sakramentach, jeśli nawet nie 

wszystko jeszcze na ten temat było ściśle określone w nauce Kościoła. Przede wszystkim nie ma tam żadnej 

wiadomości, jak wspomnieliśmy o Mszy Świętej i ani słowa o Eucharystii, którą przecież bez wątpienia 

Laktancjusz przyjmował”.  
431 Lactantius, Divinae institutiones VI 25, 15. 
432 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 8, 1: num est igitur summum bonum immortalitas, ad quam 

capiendam et formati a principio et nati sumus. ad hanc tendimus, hanc spectat humana natura, ad hanc nos 

prouehit virtus. quod bonum quia deprehendimus, superest ut etiam de ipsa immortalitate dicamus. 
433 Por. Lactantius, Divinae institutions VII 1, 3: nam quid prodest aut falsis religionibus liberari aut intellegere 

veram? quid aut vanitatem falsae sapientiae pervidere aut quae sit vera cognoscere? quid, inquam, prodest 

caelestem illam iustitiam defendere? quid cum magnis difficultatibus cultum dei tenere, quae est summa virtus, 

nisi eam divinum praemium beatitudinis perpetuae subsequatur? 



99 

 

Laktancjusz powtarza poruszane wcześniej tematy i tezy (między innymi: cel powstania 

świata i człowieka434, znaczenie błędu filozofów, którzy nie poznali prawdy o Bogu435, 

przewagę dóbr duchowych nad cielesnymi436 czy istotę człowieczeństwa zawierającą się w 

dążeniu do cnót i unikaniu występków437), to jednak właściwym i nowym tematem księgi są 

rozważania nawiązujące do judeo-chrześcijańskiej apokaliptyki.  

Autor rozpoczyna swój historiozoficzny wywód od przytoczenia biblijnej nauki 

o stworzeniu świata w sześć dni i szabacie wieńczącym to dzieło, mającym odpowiadać 

sześciu wiekom ludzkości, zakończonym siódmym okresem zamykającym historię 

stworzenia438. Zanim jednak, zdaniem Laktancjusza, miało się to wypełnić, świat musiał 

doznać licznych cierpień i zniszczeń439. Figurą prześladowcy w każdym wieku miało być 

wielkie rządzące światem imperium uciskające ludzi, uosabiane w historii przez: Egipcjan, 

Persów, Greków, Asyryjczyków czy – w czasach autora – Rzymian440. Ostatnie, jak zaznacza 

Afrykańczyk, ma nadejść ze Wschodu i odebrać Rzymianom władzę: cuius vastitatis et 

confusionis haec erit causa, quod Romanum nomen, quo nunc regitur orbis – horret animus 

dicere, sed dicam, quia futurum est – tolletur e terra et imperium in Asiam revertetur ac 

rursus oriens dominabitur atque occidens serviet441. Władza ta ma reprezentować całą potęgę 

światowych mocarstw i ostatecznie wystąpić przeciwko sprawiedliwości i porządkowi 

zarówno ludzkiemu, jak i Boskiemu442. Laktancjusz opisuje w tym miejscu zarówno 

 
434 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 4-5. 
435 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 2-3. 
436 Por. Lactantius, Divinae institutines VII 1, 4-5. 
437 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 9-10. 
438 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 14, 7-9: Mundum deus et hoc rerum naturae admirabile opus, sicut 

arcanis sacrae scripturae continetur, sex dierum spatio consummavit diemque septimum, quo ab operibus suis 

requieverat, sanxit. hic est autem dies sabbati, qui lingua Hebraeorum a numero nomen accepit, unde 

septenarius numerus legitimus ac plenus est. nam et dies septem sunt quibus per vicem revolutis orbes 

conficiuntur annorum et septem stellae quae non occidunt et septem sidera quae vocantur errantia, quorum 

dispares cursus et inaequabiles motus rerum ac temporum varietates efficere creduntur. ergo quoniam sex 

diebus cuncta dei opera perfecta sunt, per saecula sex id est annorum sex milia manere in hoc statu mundum 

necesse est. dies enim magnus dei mille annorum circulo terminator. 
439 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 7: propinquante igitur huius saeculi termino humanarum rerum 

statum commutari necesse est et in deterius nequitia inualescente prolabi, ut iam nostra haec tempora, quibus 

iniqvitas et malitia usque ad summum gradum crevit, in illius tamen insanabilis mali comparatione felicia et 

prope aurea possint iudicari. 
440 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 13: nam et Aegyptios et Persas et Graecos et Assyrios proditum 

est regimen habuisse terrarum, quibus omnibus destructis ad Romanos quoque rerum summa pervenit. 
441 Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 11. 
442 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 16, 2-3: hi exercitibus in immensum auctis et agrorum cultibus 

destitutis, quod est principium eversionis et cladis, disperdent omnia et comminuent et uorabunt. tum repente 

adversus eos hostis potentissimus ab extremis finibus plagae septentrionalis orietur, qui tribus ex eo numero 

deletis, qui tunc Asiam obtinebunt, adsumetur in societatem a ceteris ac princeps omnium constituetur. hic 

insustentabili dominatione vexabit orbem, divina et humana miscebit, infanda dictu et exsecrabilia molietur, 

nova consilia in pectore suo volutabit, ut proprium sibi constituat imperium, leges commutet et suas sanciat, 



100 

 

spustoszenia wojenne, jak i klęski żywiołowe towarzyszące tym rządom, które pochłonęły 

życie nawet dwóch trzecich wyznawców Kościoła443. Pozostali zaś będą zwodzeni przez 

fałszywego proroka – twórcy nowego kultu oraz prześladowcy opierających mu się 

chrześcijan444. Opisywany ucisk ma zostać zakończony ponownym przyjściem Chrystusa 

wraz z armią aniołów, wyzwoleniem reszty uciśnionych wiernych oraz wypowiedzeniem 

ostatecznej wojny wojskom panującego Antychrysta445. Po ich zwycięstwie, według 

Laktancjusza nawiązującego do tradycji millenarystycznej, ma nastąpić pierwszy sąd nad 

duszami446, zmartwychwstanie ciał447 oraz tysiącletnie panowanie Chrystusa na ziemi, które 

będzie przypominało złoty wiek. W opisie tym autor łączy tradycję judeo-chrześcijańskich 

apokaliptyk z klasycznymi wyobrażeniami poetów pogańskich na temat pierwszego wieku 

ludzkości. Odmienieni mają być nie tylko ludzie, lecz także cała przyroda, która znów 

poddana sprawiedliwym rządom zacznie obficie rodzić owoce i usługiwać człowiekowi448. Po 

ostatnim tysiącleciu Laktancjusz, podobnie jak wielu wczesnochrześcijańskich millenarystów, 

opisuje ponowne podjęcie walki zła przeciwko Królestwu Chrystusa i jego świętych. W 

apokaliptycznej wizji autora sprawiedliwi zostają oblężeni we własnym mieście, dopóki 

gniew Boży nie unicestwi wojsk przeciwników i nie rozpocznie się sąd ostateczny nad 

duszami449. Księga kończy się pochwałą Cesarza Konstantyna450 oraz wezwaniem wiernych 

do wytrwałości w chrześcijańskiej wierze: intendamus ergo iustitiae, quae nos inseparabilis 

comes ad deum sola perducet, et ‘dum spiritus hos regit artus’, infatigabilem militiam deo 

militemus, stationes vigiliasque celebremus, congrediamur cum hoste quem novimus fortiter, 

ut victores ac devicto adversario triumphantes praemium virtutis quod ipse promisit a domino 

consequamur451. 

 
contaminabit diripiet spoliabit occidet; denique immutato nomine atque imperii sede translata confusio ac 

perturbatio humani generis consequetur. 
443 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 16, 5-14. 
444 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 4-6. 
445 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 19, 4-6: hic est enim liberator et iudex et ultor et rex et deus, quem 

nos Christum vocamus, qui priusquam descendat, hoc signum dabit. cadet repente gladius e caelo, ut sciant iusti 

ducem sanctae militiae descensurum, et descendet comitantibus angelis in medium terrae et antecedet eum 

flamma inextinguibilis et virtus angelorum tradet in manus iustorum multitudinem illam, quae montem 

circumsedebit, et concidetur ab hora tertia usque in uesperum et fluet sanguis more torrentis, deletisque 

omnibus copiis impius solus effugiet et peribit ab eo virtus sua. hic est autem qui appellatur Antichristus, sed se 

ipse Christum mentietur et contra verum dimicabit et uictus effugiet et bellum saepe renovabit et saepe vincetur, 

donec quarto proelio confectis omnibus impiis debellatus et captus tandem scelerum suorum luat poenas. 
446 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 20-21. 
447 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 23,1-5. 
448 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 1-15. 
449 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 26, 1-10. 
450 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 26, 11-17. 
451 Lactantius, Divinae institutiones VII 27, 16. 



101 

 

Divinae institutiones były z pewnością najważniejszym dziełem w dorobku 

Laktancjusza. Oprócz objętości i podjętych w nim rozważań, świadczy o tym ich skrócone 

opracowanie, przygotowane dla bliżej nieznanego dziś swojego przyjaciela lub ucznia, 

Pentadiusza. Miało to miejsce najpewniej w kilka lat po napisaniu owego opus magnum, 

a więc bliżej roku 315452. Już od starożytności tekst ten był przepisywany w niepełnych 

wersjach, którym brakowało początkowych rozdziałów, a czasem również zakończenia. Opis 

tego dzieła w katalogu podanym przez Hieronima sugeruje, że on wówczas także nie 

dysponował całością: ἐπιτομὴν ejusdem operis in libro uno acephalo453. Ostateczną, pełną 

edycję opartą na rękopisie turyńskim przygotował dopiero w XVIII wieku niemiecki badacz 

Christoph Mathaeus Pfaff, wykorzystując paryską publikację z 1712 roku. Na jej podstawie 

Ioannes Davius ogłosił w Cambridge w 1718 roku kolejną wersję, wzbogaconą o filologiczne 

przypisy454. 

Pomimo nazwy Epitome sugerującej, iż jest to streszczenie dzieła, Laktancjusz, 

zachowując główną myśl i intencje Divinae institutiones, podejmuje się „raczej nowego 

opracowania poprzedniego tematu”455. We wstępie autor zaznacza, że streszczenie siedmiu 

ksiąg w jednej wymagało rezygnacji z licznych cytatów i źródeł obecnych w oryginale, a 

także ograniczenia charakterystycznej dla niego retorycznej rozwlekłości456. W pierwszych 

rozdziałach Laktancjusz powtarza zawartą w pierwszej księdze argumentację na rzecz 

monoteizmu457, następnie opisuje przykłady niemoralności pogańskich bóstw458 oraz 

związane z nimi religijne obrzędy459 i ich demoniczne pochodzenie460. Autor ponownie 

kieruje również swoje zarzuty przeciwko filozofom i ich metodzie poszukiwań najwyższego 

dobra461, wbrew swoim zapowiedziom zachowuje dużą część cytatów ze 

starotestamentalnych proroków w części poświęconej postaci Chrystusa462. Również wywody 

 
452 Por. J. Czuj, Wstęp…, dz. cyt., s. 22: „Między napisaniem Institutiones a Epitome upłynął szereg lat. Jeżeli 

pierwsze wyszło około r. 310, to drugie nie ukazało się przed 315”. 
453 Hieronymus, De viris Illustribus LXXX. 
454 Por. J. Czuj, Wstęp…, dz. cyt., s. 23. 
455 Tamże, s. 22. 
456 Por. Lactantius, Epitome, praefatio 3: Fit enim totum et minus plenum, cum tanta rerum multitudo in 

angustum coartanda sit, et brevitate ipsa minus clarum, maxime cum et argumenta plurima et exempla, in quibus 

lumen est probationum, necesse sit praeteriri, quoniam tanta eorum copia est, ut vel sola librum conficere 

possint. Quibus sublatis quid poterit ‹verum›, quid apertum videri? Sed enitar quantum res sinit et diffusa 

substringere et prolixa breviare, sic tamen, ut neque res ad copiam neque claritas ad intellegentiam deesse 

videatur in hoc opere, quo in lucem veritas protrahenda est. 
457 Por. Lactantius, Epitome I-VI. 
458 Por. Lactantius, Epitome VII-XXII. 
459 Por. Lactantius, Epitome XXIII-XXVI. 
460 Por. Lactantius, Epitome XXVIII. 
461 Por. Lactantius, Epitome XXX-XL. 
462 Por. Lactantius, Epitome XLII-XLIX. 



102 

 

na temat sprawiedliwości463, prawdziwego kultu464 i wydarzeń apokaliptycznych465 zostają 

zachowane w porządku znanym z Divinae institutiones. Tekst miejscami precyzuje bądź 

zmienia argumentację występującą w laktancjuszowym Opus magnum, o czym zaświadcza 

we wstępie do osiemnastowiecznego wydania Davisius: At libellus hicce plurima suppeditat, 

quorum in opere majore nullum prorsus est vestigium466. Przykładem tego są choćby 

fragmenty odnoszące się do źródeł i znaczenia zła w świecie467 oraz te nawiązujące do 

filozofii Platona468. Oprócz tego Laktancjusz przełożył na łacinę wszystkie oryginalne greckie 

cytaty z Divinae institutiones ujęte nawet w szczątkowej formie, tak aby ujednolicić całość 

wywodu. Mimo licznych uproszczeń utwór został przez autora stylistycznie dopracowany469. 

Kolejne dzieło Laktancjusza, odbiegające nieco zarówno od typowych dla apologety 

tematów, jak i struktury, skoncentrowane było przede wszystkim na bieżących wydarzeniach 

historycznych związanych z prześladowaniami chrześcijan w latach 303-313. Tytuł przyjęty 

dziś przez wydawców jako De mortibus persecutorum pochodzi z najstarszego zachowanego 

rękopisu z XI wieku, występującego pod nazwą Lucii Caecilii liber ad Donatum confessorem 

de mortibus persecutorum, zaś w katalogu Hieronima znajduje się jedynie wzmiankę o jednej 

księdze poświęconej prześladowaniom: de persecutione librum unum470. Praca ta pisana 

najprawdopodobniej w latach 314-316 została jednoznacznie przypisana Laktancjuszowi 

dopiero w XVII wieku, choć ożywiona debata na ten temat trwała nawet do drugiej połowy 

XIX wieku471. Jeden z głównych zarzutów wobec autorstwa Laktancjusza miał dotyczyć stylu 

i charakteru twórcy. Jak referuje w swoim wstępie Jan Czuj, powołując się na Samvela 

 
463 Por. Lactantius, Epitome LV-LVI. 
464 Por. Lactantius, Epitome LVIII- LXVI. 
465 Por. Lactantius, Epitome LXXI-LXXIII. 
466 J. Davisius, Praefatio, w: Lactantii Firmiani Epitome Divinarum Institutionum ad Pentadium fratrem, 

Cantabrigiae 1718. 
467 Por. Lactantius, Epitome XXIX 11: Vides ergo, id quod saepe dixi, bonum et malum ita sibi esse conexa, ut 

alterum constare non possit. Summa igitur prudentia Deus materiam virtutis in malis posuit; quae idcirco fecit, 

ut nobis constitueret agonem, in quo victores immortalitatis praemio coronaret. 
468 Por. Lactantius, Epitome XXXVIII: Huius auditor Plato, quem deum philosopthorum Tullius nominat, qui 

solus omnium sic philosophatus est, ut ad veritatem propius accederet; tamen qui Deum ignoravit, in multis ita 

lapsus est, ut nemo deterius erraverit, inprimis quod in libris civilibus omnia omnibus voluit esse communia. 

De patrimoniis tolerabile est, licet sit iniustum; nec enim aut obesse cuiquam debet, si sua culpa minus. Sed, ut 

dixi, potest aliquo modo ferri. Etiamne conjuges, etiamne libri, communes erunt? Non erit sanguinis ulla 

distinctio, nec genus certum, nec familiae, nec cognationes, nec affinitates, sed sicut in gregibus pecudum, 

confusa/consusa et indiscreta omnia; nulla erit in viris continentia, nulla in foeminis pudicitia.Quis esse in 

utrisque amor coniugalis potest, in quibus non est certus aut proprius affectus? Quis erit in patrem pius, 

ignorans unde sit natus? Quis filium diliget, quem putabit alinum? Quin etiam foeminis curiam reservavit, 

militiam, et magistratus, et imperia permisit. Quanta erit infelicitas urbis illius, in qua virorum officia mulieres 

occupabunt? Sed haec alias latius. 
469 Por. J. Wojtczak, Verba sentiendi, dicendi i opinandi w „Epitome Divinarum Institutionum” Laktancjusza, 

„Roczniki Humanistyczne” 3/1996, s. 179-183. 
470 Por. J. Czuj, Wstęp…, dz. cyt., s. 16. 
471 Por. tamże, s. 17. 



103 

 

Brandta: „De mortibus persecutorum – mimo pozorów pokrewieństwa z innemi dziełami 

Lakancjusza – nie da się pogodzić z szlachetną humanitarnością i chrześcijańską miłością 

bliźniego naszego autora”472, po czym dodaje: „język pisma tego podobnym jest do sposobu 

wyrażania się Laktancjusza; jeżeli styl traktatu jest nieco odmiennym, jeżeli w nim obok 

zaokrąglonych periodów występują zdania krótkie, urwane, to to się tłumaczy warunkami 

pamfletu historyczno-politycznego, ustrojem namiętnym, który traktat natchnął”473. 

Argumentem przemawiającym na korzyść autorstwa Laktancjusza wydaje się również fakt, że 

dzieło jest adresowane do Donata, a przecież imię to znajduje się we wstępie do innego z 

dzieł Afrykańczyka – De ira Dei. Z jego tekstu wynika, że był on jednym z chrześcijan 

torturowanych podczas prześladowań474. 

Celem utworu jest ukazanie rządów Opatrzności Bożej w historii i jest to pierwszy 

tekst podejmujący na tak szeroką skalę tematykę historiozoficzną w łacińskiej literaturze 

chrześcijańskiej. Autor już na samym początku wyraża nadzieję nadejścia nowych czasów, 

będących tryumfem sprawiedliwości, dzięki której zostaną wynagrodzone krzywdy 

poniesione przez wyznawców Chrystusa w czasie rządów poprzednich cesarzy 

prześladowców475. To ich upadek i śmierć Laktancjusz postrzega jako przejaw działania 

gniewu oraz miłosierdzia Bożego w świecie i historii. Streszczając opowieść o męce i 

zmartwychwstaniu Jezusa Chrystusa oraz o działalności misyjnej apostołów, autor pokazuje, 

że od samego początku władcy odpowiedzialni za śmierć niewinnych chrześcijan ponosili za 

to karę, czego przykładami byli: Neron476, Domicjan477, Decjusz478, Walerian479 i Aurelian480. 

 
472 Tamże. 
473 Tamże, s. 18. 
474 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XVI 8-11: Nihil adversus te verbera, nihil ungulae, nihil ignis, 

nihil ferrum, nihil varia tormentorum genera valuerunt: adimere tibi fidem ac devotionem nulla vis potvit. Hoc 

est esse discipulum dei, hoc est militem Christi, quem nullus hostis expugnet, nullus lupus de castris caelestibus 

rapiat, nullus laqueus iudicat, nullus dolor vincat, nullus cruciatus affligat. Denique post illas novem 

gloriosissimas pugnas, quibus a te diabolus victus est, non est ausus ulterius congredi tecum, quem tot proeliis 

expertus est non posse superari. Et cum tibi parata esset victrix corona, desiit amplius provocare, ne iam 

sumeres; quam licet non acceperis in praesenti, tamen integra tibi pro virtutibus tuis et meritis in regno domini 

reservatur.  
475 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum I 2-6: Ecce, deletis omnibus adversariis, restituta per orbem 

tranquillitate, profligata nuper ecclesia rursum exurgit et maiore gloria templum dei, quod ab impiis fuerat 

eversum, misericordia domini fabricatur. Excitavit enim deus principes qui tyrannorum nefaria et cruenta 

imperia resciderunt <et> humano generi providerunt, ut iam quasi discusso tristissimi temporis nubilo mentes 

omnium pax iucunda et serena laetificet. Nunc post atrae tempestatis violentos turbines placidus aer et optata 

lux refulsit. Nunc placatus servorum suorum <precibus> deus iacentes et afflictos caelesti auxilio sublevavit, 

nunc maerentium lacrimas extincta impiorum conspiratione detersit. Qui insultaverant deo, iacent, qui templum 

sanctum everterant, ruina maiore ceciderunt, qui iustos excarnificaverunt, caelestibus plagis et cruciatibus 

meritis nocentes animas profuderunt. Sero id quidem, sed graviter ac digne. 
476 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum II 5-8. 
477 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum III 1-5. 
478 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum IV 1-3. 



104 

 

Opis zachowań tych władców oraz przypisane im epitety przypominają znane z Divinae 

institutiones cechy pogańskiego kultu odznaczającego się, zdaniem Laktancjusza, mnogością 

niesprawiedliwości, zbrodni i szaleństwa. Widać to szczególnie w części poświęconej 

charakterystyce rządów Dioklecjana, opartych na wyzysku, konfiskacie majątków czy złym 

zarządzaniu administracyjnym i ekonomicznym481. Oprócz samego Dioklecjana Laktancjusz 

bardzo negatywnie ocenia jego rodzinę i politycznych współpracowników, wyłączając ze 

swojej krytyki jedynie Konstancjusza, ojca późniejszego cesarza Konstantyna: Constantium 

praetereo, quoniam dissimilis ceterorum fuit dignusque qui solus orbem teneret482. 

Przykładem odmiennego zachowania Konstancjusza miał być jego stosunek do prześladowań, 

gdyż mimo iż stosował się on do rozkazów, np. burząc świątynie, to nie odbierał życia 

wiernym: Nam Constantius, ne dissentire a maiorum praeceptis videretur, conventicula, id est 

parietes, qui restitui poterant, dirui passus est, verum autem dei templum, quod est in 

hominibus, incolume servavit483. Chęć ukazania w dobrym świetle ojca Konstantyna można 

łączyć z faktem bliskich kontaktów Laktancjusza z tym władcą w okresie powstawania dzieła 

oraz pragnieniem zbudowania dobrego wizerunku władcy sprzyjającego chrześcijanom.  

 
479 Por. Lactantius, De mortobus persecutorum V 1-6. 
480 Por. Lactantius, De mortibus persecotorum VI 1-3. 
481 Por. Lactantius, De motibus persecutorum VII 1-12: Diocletianus, qui scelerum inventor et malorum 

machinator fuit, cum disperderet omnia, ne a deo quidem manus potvit abstinere. Hic orbem terrae simul et 

avaritia et timiditate subvertit. Tres enim participes regni sui fecit in quattuor partes orbe diviso et multiplicatis 

exercitibus, cum singuli eorum longe maiorem numerum militum habere contenderent, quam priores principes 

habverant, cum soli rem publicam gererent. Adeo maior esse coeperat numerus accipientium quam dantium, ut 

enormitate indictionum consumptis viribus colonorum desererentur agri et culturae verterentur in silvam. Et ut 

omnia terrore complerentur, provinciae quoque in frusta concisae; multi praesides et plura officia singulis 

regionibus ac paene iam civitatibus incubare, item rationales multi et magistri et vicarii praefectorum, quibus 

omnibus civiles actus admodum rari, sed condemnationes tantum et proscriptiones frequentes, exactiones rerum 

innumerabilium non dicam crebrae, sed perpetuae, et in exactionibus iniuriae non ferendae. Haec quoque 

<quomodo> tolerari <non> possunt quae ad exhibendos milites spectant? Idem insatiabili avaritia thesauros 

numquam minui volebat, sed semper extraordinarias opes ac largitiones congerebat, ut ea quae recondebat 

integra atque inviolata servaret. Idem cum variis iniqvitatibus immensam faceret caritatem, legem pretiis rerum 

venalium statuere conatus est; tunc ob exigua et vilia multus sanguis effusus, nec venale quicquam metu 

apparebat et caritas multo deterius exarsit, donec lex necessitate ipsa post multorum exitium solveretur. Huc 

accedebat infinita quaedam cupiditas aedificandi, non minor provinciarum exactio in exhibendis operariis et 

artificibus et plaustris, omnia quaecumque sint fabricandis operibus necessaria. Hic basilicae, hic circus, hic 

moneta, hic armorum fabrica, hic uxori domus, hic filiae. Repente magna pars civitatis exciditur. Migrabant 

omnes cum coniugibus ac liberis quasi urbe ab hostibus capta. Et cum perfecta haec fuerant cum interitu 

provinciarum, "non recte facta sunt", aiebat, "alio modo fiant." Rursus dirui ac mutari necesse erat iterum 

fortasse casura. Ita semper dementabat Nicomediam studens urbi Romae coaequare. Iam illud praetereo, quam 

multi perierint possessionum aut opum gratia. Hoc enim usitatum et fere licitum consuetudine malorum. Sed in 

hoc illud fuit praecipuum, quod ubicumque cultiorem agrum viderat aut ornatius aedificium, iam parata domino 

calumnia et poena capitalis, quasi non posset rapere aliena sine sanguine. 
482 Lactantius, De mortibus persecutorum VIII, 7. 
483 Lactantius, De mortibus persecutorum XV 7. 



105 

 

W De mortibus persecutorum Laktancjusz przedstawił również historię złożenia ofiary 

przez urzędników cesarskich i odmowy wzięcia w niej udziału przez chrześcijan484, jak 

również opis rozpoczęcia się prześladowań485 tudzież wydania edyktu prześladowczego486. 

Apologeta w wielu fragmentach skupia się na tytułowych śmierciach prześladowców 

chrześcijan. W przypadku Dioklecjana opisuje jego chorobę i szaleństwo poprzedzające 

przymusową abdykację cesarza487. Autor zaznacza także, że śmierci byłego władcy 

towarzyszyło ogólne przygnębienie 488. Opisuje również ostatnie chwile życia pozostałych 

wspomnianych cesarzy. Sewer zostaje skazany na otwarcie sobie żył489, Maksymian wybiera 

śmierć przez powieszenie490, zaś w przypadku Galeriusza Laktancjusz szczegółowo opisuje 

chorobę i cierpienia, jakich doznał w ostatnim roku życia, polegające na rozkładzie i gniciu 

ciała, w którym lęgło się robactwo491. W relacji autora umierający cesarz miał wydać 29 

kwietnia 311 roku w Nikomedii edykt łagodzący prześladowania chrześcijan492, w wyniku 

czego część wiernych została wyposzczona z więzień, wśród nich był między innymi Donat – 

adresat tekstu493. Maksencjusz, próbując uciec z walącego się mostu, ginie w Tybrze494, a 

Maksymin Daja, próbując popełnić samobójstwo przez przyjęcie trucizny, zamiast na 

natychmiastową śmierć, skazał się na wielogodzinne cierpienie i szaleństwo495. Każda z 

 
484 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum X. 
485 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XI-XII. 
486 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XIII-XIV. 
487 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XVII 8-9: Quae suspicio tantum valvit, ut nemo crederet eum 

vivere, nisi Kalendis Martiis prodisset, vix agnoscendus, quippe qui anno fere toto aegritudine tabuisset. Et ille 

Idibus Decembribus morte sopitus animam receperat, nec tamen totam. Demens enim factus est, ita ut certis 

horis insaniret, certis resipisceret. 
488 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XLII 2: Suspiria et gemitus, crebrae lacrimae, iugis volutatio 

corporis, nunc in lecto, nunc humi. 3 Ita viginti annorum felicissimus imperator ad humilem vitam deiectus a deo 

et proculcatus iniuriis atque in odium vitae deductus postremo fame atque angore confectus est. 
489 Lactantius, De mortibus persecutorum XXVI 11: Quo facto nihil aliud impetravit nisi bonam mortem. Nam 

venis eius incisis leniter mori coactus est. 
490 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XXX 5. 
491 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XXXIII 1-11. 
492 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XXXIV 1-5. 
493 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XXXV 2: Tunc apertis carceribus, Donate carissime, cum ceteris 

confessoribus e custodia liberatus es, cum tibi carcer sex annis pro domicilio fuerit 
494 Por. Lactantius, De mortobus persecutorum XLIV 9: Maxentianus proterretur, ipse in fugam versus properat 

ad pontem, qui interruptus erat, ac multitudine fugientium pressus in Tiberim deturbatur. 
495 Por. Lactantius, De mortibus persecotorum XLIX 2-7: Ibi cum iam terra marique premeretur nec ullum 

speraret refugium; angore animi ac metu confugit ad mortem quasi ad remedium malorum, quae deus in caput 

eius ingessit. Sed prius cibo se infersit ac vino ingurgitavit, ut solent ii qui hoc ultimo se facere arbitrantur, et sic 

hausit venenum. Cuius vis referto stomacho repersussa valere non potvit in praesens, sed in languorem malum 

versum est pestilentiae similem, ut diutius protracto spiritu cruciamenta sentiret. Iam saevire in eum coeperat 

virus. Cuius vi cum praecordia eius furerent, insustentabili dolore usque ad rabiem mentis elatus est, adeo ut per 

dies quattuor insania percitus haustam manibus terram velut esuriens devoraret. Deinde post multos gravesque 

cruciatus cum caput suum parietibus infligeret, exilierunt oculi eius de caveis; tunc demum, amisso visu, deum 

videre coepit candidatis ministris de se iudicantem. Exclamabat ergo sicut ii qui torquentur solent, et non se, sed 

alios fecisse dicebat. Deinde quasi tormentis adactus fatebatur Christum subinde deprecans et implorans, ut 



106 

 

opisanych przez Laktancjusza śmierci była postrzegana jako kara za popełnione zbrodnie 

przeciwko wyznawcom chrześcijaństwa i samemu Bogu. Jak wynika z relacji autora, oprócz 

chorób cielesnych, prześladowcy cierpieli w wymiarze duchowym czy popadali w rozpacz. 

Niekiedy również wyznawali swoją winę, prosząc Boga o przebaczenie. Tak właśnie było w 

przypadku Galeriusza i Maksymina Dai.  

W opozycji do postawy wymienionych władców, Laktancjusz opisuje Konstantyna 

jako męża opatrznościowego walczącego po stronie Boskiej sprawiedliwości. Już na poziomie 

literackiej konstrukcji postaci przyszłego cesarza widać, że złączone w nim cechy 

szlachetności, urody i wojskowej dyscypliny odpowiadają klasycznym wzorcom grecko-

rzymskich herosów: Constantinus, sanctissimus adulescens et illo fastigio dignissimus, 

qui insigni et decoro habitu corporis et industria militari et probis moribus et comitate 

singulari a militibus amaretur, a privatis et optaretur, eratque tunc praesens iam pridem a 

Diocletiano factus tribunus ordinis primi496. Ukazane kolejno w tekście epizody z życia 

młodego Konstantyna, przedstawiające jego drogę do władzy jako walkę Boga przeciwko 

prześladowcom, znajdują kulminacyjny punkt w wydarzeniach z 24 listopada 312 roku – 

Bitwie pod Mostem Mulwijskim. Wówczas to przyszły imperator miał otrzymać we śnie 

nakaz uczynienia na tarczach swoich żołnierzy chrystogramu497, a dzięki ingerencji 

Opatrzności wojsko Maksencjusza zostało pokonane, zaś Konstantyn witany przez lud i senat 

rzymski został uznany za zwycięzcę, za co przyznano mu tytuł pierwszego wśród 

augustów498. Podobną rolę obrońcy Boskiego ładu w tekście Laktancjusza pełnił 

sprzymierzony z Konstantynem Licyniusz, który otrzymawszy polecenie odmawiania wraz z 

wojskiem przed bitwą modlitwy przekazanej przez anioła, rozgromił wojska Maksymina499. 

Wraz z nim to Konstantyn sformułował 13 czerwca 313 roku w Mediolanie dokument 

nakazujący zaprzestania prześladowań chrześcijan, proklamujący tolerancję religijną w 

Cesarstwie oraz postulujący zwrot zagrabionych Kościołowi majątków500. Traktat 

Laktancjusza jest jedynym antycznym źródłem, zachowującym cały tekst tzw. Edyktu 

Mediolańskiego, jak również stanowi obok Vita Constantini Euzebiusza z Cezarei, 

najważniejsze chrześcijańskie świadectwo historyczne okresu tetrarchii oraz ideologii 

 
suimet misereretur. Sic inter gemitus quos tamquam cremaretur edebat, nocentem spiritum detestabili genere 

mortis efflavit. 
496 Lactantius, De mortibus persecutorum XVIII 10. 
497 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XLIV 5: Commonitus est in quiete Constantinus, ut caeleste 

signum dei notaret in scutis atque ita proelium committeret. Facit ut iussus est et transversa X littera, summo 

capite circumflexo, Christum in scutis notat. 
498 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XLIV 7-12. 
499 Por. Lactnantius, De mortibus persecutorum XLVI 1-12. 
500 Por. Lactantius, De mortibus persecutorum XLVIII 2-12. 



107 

 

Konstantyna. Jest to również najczęściej wykorzystywane i cytowane przez historyków dzieło 

Laktancjusza, choć spotkało się ono z krytyką ze strony dziewiętnastowiecznych badaczy ze 

względu na obecną w nim stronniczość501. 

Kolejną zachowaną publikacją Laktancjusza był traktat De ira Dei. Mógł on 

powstawać równolegle do De mortibus persecutorum lub zaraz po jego napisaniu, czyli w 

latach 316-317, jak twierdzi Anthony P. Coleman502. W prologu do De ira Dei Afrykańczyk 

ponownie dedykuje swój tekst Donatowi, i choć brak pewności czy jest to sama osoba, co w 

przypadku poprzedniego utworu, to wiadomo, że autor planował powstanie dzieła co najmniej 

kilka lat wcześniej, na co wskazuje zapowiedź z drugiej księgi Divinae institutiones: 

unde quidam putant ne irasci quidem deum omnino, quod adfectibus, qui sunt 

perturbationes animi, subiectus non sit, quia fragile est omne animal quod adficitur et 

commovetur. quae persuasio veritatem ac religionem funditus tollit. sed seponatur interim 

nobis hic locus de ira 〈dei〉 disserendi, quod et uberior est materia et opere proprio latius 

exsequenda503. 

Głównym tematem utworu jest tytułowa kwestia gniewu Boga i jego znaczenia w świecie 

i historii. Już w De mortibus persecutorum Laktancjusz wielokrotnie zwracał uwagę na 

powiązanie go z wypełnieniem sprawiedliwości poprzez zesłanie kar dla prześladowców, lecz 

tym razem starał się rozważyć to zagadnienie w perspektywie filozofii i teologii. Punktem 

odniesienia stał się tu sprzeciw wobec epikurejskiej i stoickiej wizji bóstwa, którego natura 

nie może z konieczności podlegać uczuciu gniewu. Laktancjusz, świadomy atrakcyjności 

filozoficznego konceptu Boga pozbawionego cech przypisywanych niegodziwym ludziom, 

przestrzega adresata, aby nie uległ wizji sprzecznej z przekazem nauki chrześcijańskiej504. 

Wskazuje na różne stopnie poznania Stwórcy, przy czym pierwszy oznacza zrozumienie 

 
501 Por. J. Vogt, Upadek Rzymu, przeł. A. Łukaszewicz, Warszawa 1993, s. 100: „Laktancjusz w swoim dziele 

O śmierci prześladowców, które przedstawia zdarzenia aż do roku wydania, to znaczy 318, z pewną dozą 

fanatyzmu próbuje dowieść, że wszyscy prześladowcy chrześcijan marnie skończyli, gdy tymczasem Konstantyn 

i Licyniusz, który wywyższyli wiarę chrześcijańską, doznali błogosławieństwa Bożego”; por. J. Burckhardt, 

Czasy Konstantyna Wielkiego, Warszawa 2022, s. 197-232. 
502 Por. A.P. Coleman, dz. cyt., s. 25-26: „It was written after persecution had ended, and intimates at the unrest 

which ensued following the conflict between Constantine and Licinius in 316[…] Therefore, 316/7 can be 

asserted as an approximate date of composition”. 
503 Lactantius, Divinae institutiones II 17, 4-5. 
504 Por. Lactantius, De ira Dei I 2. ed; S. Brandt, Vindobona 1893: Animadverti saepe, Donate, plurimos id 

existimare (quod etiam nonnulli philosophorum putaverunt), non irasci Deum; quoniam vel benefica sit 

tantummodo natura divina, nec cuiquam nocere, praestantissimae atque optimae congruat potestati; vel certe nil 

curet omnino, ut neque ex beneficentia eius quidquam boni perveniat ad nos, neque ex maleficentia quidquam 

mali. Quorum error, quia maximus est, et ad evertendum vitae humanae statum spectat, coarguendus est a nobis, 

ne et ipse fallaris, impulsus auctoritate hominum, qui se putant esse sapientes.  



108 

 

i odrzucenie pogańskich kultów i praktyk, drugi wiarę w jednego Boga i Jego opatrzność nad 

światem, trzeci zaś poznanie Chrystusa, określanego przez autora mianem minister i nuntius, 

dzięki któremu możliwa jest pełnia poznania właściwego kultu505. Apologeta, kierując swój 

wywód przeciwko szkołom filozoficznym, skupia się w szczególności na drugim stopniu 

odnoszącym się do wiary w jednego Boga i Jego ingerencji w świat.  

Główny zarzut skierowany wobec epikurejczyków dotyczy niemożności czynienia 

dobra ani zła przez bóstwo, które w systemie tej szkoły pozostaje oddalone poza światem 

lub nie ma go wcale506. W przypadku szkoły stoików, przyznających najwyższej istocie 

wyłącznie możliwość czynienia dobra, Laktancjusz zwraca uwagę, że tak pojęty Bóg nie 

może wymierzyć sprawiedliwości polegającej na karze i nagrodzie dla ludzi według ich 

uczynków507. W argumentacji autora widoczna jest silnie dualistyczna perspektywa: Ita qui 

bonos diligit, et malos odit, et qui malos non odit, nec bonos diligit: quia et diligere bonos, ex 

odio malorum venit; et malos odisse, ex bonorum charitate descendit. Nemo est qui amet 

vitam sine odio mortis, nec appetat lucem, nisi qui tenebras fugit. Adeo natura ista connexa 

sunt, ut alterum sine altero fieri nequeat508. Gniew Boga, zdaniem Laktancjusza, jest 

naturalną konsekwencją jego łaskawości i sprawiedliwości polegającej na wynagradzaniu 

Jego czcicielom i karaniu przeciwników509. Rozpoznanie zaś woli Boga i religijność są, wedle 

niego, jedynymi cechami prawdziwie odróżniającymi ludzi od innych stworzeń, gdyż nawet 

takie cechy jak: mowa, śmiech czy przewidywanie przyszłości można odnaleźć wśród 

zwierząt510.  

W dalszej części wywodu Laktancjusz, przybliżając poglądy dawnych filozofów na 

temat natury bóstwa i jego opatrzności, podobnie jak w Divinae institutiones stara się 

wykazać ich niezgodność względem wiary w jednego Boga wynikającej z chrześcijańskiego 

 
505 Por. Lactantius, De ira Dei II 1-2. 
506 Por. Lactantius, De ira Dei IV 1-15. 
507 Por. Lactantius, De ira Dei V 8-9: Speciose ista, populariterque dicuntur, et multos illiciunt ad credendum: 

sed qui haec sentiunt, ad veritatem quidem propius accedunt; sed in parte labuntur, naturam rei parum 

considerantes. Nam si Deus non irascitur impiis et iniustis, nec pios utique iustosque diligit. Ergo constantior est 

error illorum, qui et iram simul, et gratiam tollunt. In rebus enim diversis, aut in utramque partem moveri 

necesse est, aut in neutram. 
508 Lactantius, De ira Dei V 10-11. 
509 Por. Lactantius, De ira Dei VI 1-2: Hae sunt de Deo philosophorum sententiae. Aliud praeterea nihil 

quisquam dixit. Quod si haec, quae dicta sunt, falsa esse deprehendimus, unum illud extremum superest, in quo 

solo possit veritas inveniri, quod a philosophis nec susceptum est unquam, nec aliquando defensum; consequens 

esse, ut irascatur Deus, quoniam gratia commovetur. Haec tuenda nobis et asserenda sententia est. In eo enim 

summa omnis, et cardo religionis pietatisque versatur. Nam neque honos ullus deberi potest Deo, si nihil 

praestat colenti, nec ullus metus, si non irascitur non colenti. 
510 Por. Lactantius, De ira Dei VII 6-15. 



109 

 

Objawienia511. Powracając jednak do głównego tematu pracy, stwierdza, że odrzucenie 

prawdziwej religii i jej nauczania na temat gniewu i kary Bożej prowadzi do upadku życia 

moralnego i w konsekwencji, upadku całej społeczności. Strach przed Bogiem ma dla niego 

wymiar wychowawczy i spajający oraz jest jedynym gwarantem zachowania sprawiedliwości 

wśród ludzi: Timor igitur Dei solus est, qui custodit hominum inter se societatem, per quem 

vita ipsa sustinetur, munitur, gubernatur. Is autem timor auferetur, si fuerit homini persuasum, 

quod irae sit expers Deus; quem moveri et indignari, cum iniusta fiunt, non modo communis 

utilitas, sed etiam ratio ipsa nobis et veritas persuadet512. Laktancjusz, powtarzając swoje 

poglądy z De opificio Dei czy Divinae institutiones na temat stworzenia świata i człowieka513, 

a także na temat istoty zła w świecie514, opisuje w kolejnej części znaczenie sprawiedliwego 

gniewu, który staje się dla człowieka właściwym środkiem do unikania występków, a dla 

Boga do karcenia zła515. Człowiek naśladujący swojego Stwórcę realizuje również ten 

przymiot Opatrzności, jednak o ile Boski gniew jest odroczony w czasie lub odnosi się do 

wieczności, tyle ten ludzki realizuje się w czasie i powinien, zdaniem apologety trwać krótko 

i być „śmiertelny”: ira enim mortalium debet esse mortali516. Filozoficzną krytykę gniewu, w 

szczególności przytoczone przez autora poglądy Seneki, Posejdoniosa czy Cycerona 

odnoszące się do pojęcia gniewu pojętego jako żądzy zemsty i szkodzenia innym, Laktancjusz 

zalicza do gniewu niesprawiedliwego, będącego występkiem517. Również miłosierdzie Boga, 

w myśli autora, może zaistnieć jedynie jako przebaczenie kar wymierzonych przez Boski 

gniew, ponieważ w przeciwnym razie jego istota traciłaby swój sens: si potest ignoscere, 

potest igitur et irasci518.  

 
511 Por. Lactantius, De ira Dei VII-X. 
512 Lactantius, De ira Dei XII 5. 
513 Por. Lactantius, De ira Dei XIV 1-6. 
514 Por. Lactantius, De ira Dei XV 1-12. 
515 Lactantius, De ira Dei XVII 17-19: Necesse est enim bono ac iusto displicere, quae prava sunt; et cui malum 

displicet, moveri, cum id fieri videt. Ergo surgimus ad vindictam; non quia laesi sumus, sed ut disciplina 

servetur, mores corrigantur, licentia comprimatur. Haec est ira iusta, quae sicut in homine necessaria est ad 

pravitatis correctionem, sic utique in Deo, a quo ad hominem pervezykanit exemplum. Nam sicuti nos potestati 

nostrae subiectos coercere debemus, ita etiam peccata universorum Deus coercere debet. Quod ut faciat, 

irascatur necesse est; quia naturale est bono ad alterius peccatum moveri et incitari. 
516 Lactantius, De ira Dei XXI 5. 
517 Lactantius, De ira Dei XVII 13, 20: Sed Stoici non viderunt esse discrimen recti et pravi; esse iram iustam et 

iniustam: et quia medelam rei non inveniebant, voluerunt eam penitus excidere. Peripatetici vero non 

excidendam, sed temperandam esse dixerunt: quibus in sexto libro Institutionum satis respondimus. Nescisse 

autem philosophos, quae ratio esset irae, apparet ex definitionibus eorum, quas Seneca enumeravit in libris, 

quos de Ira composuit. «Ira est, inquit, cupiditas ulciscendae iniuriae. Alii, ut ait Posidonius, cupiditas puniendi 

eius, a quo te inique putes laesum. » Quidam ita definierunt: « Ira est incitatio animi ad nocendum ei qui, aut 

nocuit, aut nocere voluit.» […] Nam definitio Ciceronis « Ira est libido ulciscendi, » non multum a superioribus 

distat. Ira autem, quam possumus vel furorem, vel iracundiam nominare, haec ne in homine quidem debet esse, 

quia tota vitiosa est. 
518 Lactantius, De ira Dei XX 1. 



110 

 

W końcowej części pracy apologeta cytuje fragmenty greckich wyroczni sybillińskich 

dotyczące gniewu Boga nad światem i Jego sądu519. Oprócz erudycyjnego charakteru mogło 

mieć to również na celu, podobnie jak w przypadku Divinae institutiones, odwołanie się 

autorytetu uznawanego w niechrześcijańskich kręgach filozoficznych, nie zaś do Pisma 

Świętego zarezerwowanego dla współwyznawców Laktancjusza. Oprócz tego w tekście tym 

występują liczne nawiązanie do klasycznej literatury rzymskiej, w szczególności do 

Wergiliusza i Owidiusza. Z perspektywy teologicznej dzieło to, choć niedopracowane pod 

względem dogmatycznym i nie odwołujące się do ówczesnych sporów i literatury, pozostaje 

jedynym traktatem obierającym temat Bożego gniewu w łacińskiej literaturze chrześcijańskiej 

późnego antyku, dlatego też ma dla badaczy unikatowy walor i charakter520. 

Z obfitej korespondencji, którą prowadził Laktancjusz w późniejszym okresie swojego 

życia, zachowały się do naszych czasów jedynie drobne fragmenty. Z katalogu Hieronima 

wynika, że były to dwie księgi listów do Demetriana, adresata De opificio Dei, dwie do 

Asklepiadesa, dwie do Sewera i cztery do Probusa. Szczególnie fragmenty z tego ostatniego 

zbioru, przechowane w tekstach świętego ze Strydonu, zostaną szerzej omówione w ostatnim 

rozdziale niniejszej rozprawy. 

Oprócz wymienionych wyżej dzieł Laktancjusza, znanych bądź w całości, bądź 

jedynie z tytułu, fragmentów czy komentarzy innych pisarzy, do naszych czasów dotrwały 

również utwory poetyckie, tradycyjnie jemu przypisywane. Pierwszym i najdłuższym z nich 

jest spisany dystychem elegijnym poemat De ave phoenice. Nie pojawia się on w katalogu 

Hieronima, choć wspomniane tam zostało inne dzieło ułożone heksametrem, co pozwala 

stwierdzić, że Afrykańczyk z całą pewnością trudnił się również poezją. Najwcześniejsze 

źródło przypisujące Laktancjuszowi autorstwo poematu o Feniksie pochodzi od Grzegorza z 

Tours. Wzmianka na ten temat pojawia się w dziele De cursu stellarum521. Z opisu 

 
519 Por. Lactantius, De ira Dei XXII-XXIII. 
520 Por. A.P. Coleman, Lactantius the theologian…, dz. cyt., s. 26; H. Hagendahl, Latin Fathers and the Classics,  

Göteborg 1958, s. 70: „The only monograph on that subject left by the ancients”. 
521 Por. Gregorius Turoniensis, De cursu stellarum 23; red. F. Haase, Vratislavia 1853: […] Tertium est quod de 

phoenice Lactantius refert: magna est, ait, corpore et decora plumis unguibusque et oculis, quae alterius avis 

non est iuncta consortio nec vincta coniugio; nam et nescire homines manifestum est, cuius sit generis, masculus 

an femina sive neutrum. Haec postquam mille transierit annos , petit locum omnibus locis mundanis celsitudine 

praeminentem, in quo habetur lucus viridi coma ueruo hibernoque perdurans, in cuius medium fons est magnus 

et ubertate profluus et lenitate praeclarus; huius in litore arbor nobilis reliquas luci arbores prosperitate 

praecellens; in huius arboris vertice haec avis de diversis pigmentorum generibus constrvit sibi „seu nidum sive 

sepulchrum”, insedensque in medio eius ore odoramenta adtrahit seque ex his tegit; tunc diversis modulis incipit 

cantos effundere suaves ac de nido exiliens aquarum se undis inmergit; quod cum ter quaterque repetierit, 

ascendit iterum super nidum adtrahitque denuo super se odoramenta , quae detulit; emicante autem sole primum 

ei iubar infert ignem adprehensumque nidum tota integre concrematur; tunc puluis exustus ad se collegitur et in 



111 

 

średniowiecznego teologa jasno wynika, że mowa jest o tekście De ave phoenice, na co 

wskazuje cytat odnoszący się do gniazda, w którym mityczny ptak odbywa rytuał swojej 

śmierci i zmartwychwstania – seu nidum sive sepulcrum. Również anonimowe dzieło z VII 

wieku zatytułowane De dubiis nominibus przypisuje autorstwo poematu afrykańskiemu 

pisarzowi, omawiając ośmiokrotnie pisownię poszczególnych wyrazów w nim 

występujących522. Choć powszechnie przyjmuje się, że autorem poematu z dużą pewnością 

może być Laktancjusz, to wśród badaczy nie ma zgody co do momentu powstania utworu. 

Kwestią sporną pozostaje to, czy stało się to przed, czy już po nawróceniu pisarza523. W 

samym tekście brak jednoznacznych odniesień do chrześcijaństwa, jednakże sam literacki 

topos cyklicznej śmierci i ponownych narodzin feniksa w swojej długiej recepcji pogańskiej 

został przejęty przez wczesnych autorów chrześcijańskich jako alegoria zmartwychwstania 

Chrystusa. Temat ten zostanie szerzej omówiony w kolejnym rozdziale pracy, w części 

poświęconej kategoriom imitatio i emulatio, które Laktancjusz łączył z tradycją klasyczną i 

chrześcijańską. 

 
unam massam quasi [ in oui specie conglobatur ; ac exinde iterum surgens resumta vita nutritur, nec cuiquam 

homini, dum inplumis est, pascere cura est: tantum celesti rore nutrita ad pristinam speciem revocatur et ipsius 

figurae eisdem plumis eodemque colore reparata progreditur, ut prius fuerat ante mortem. Quod miraculum 

resurrectionem humanam ualde figurat et ostendit, qualiter homo luteus redactus in puluere sit iterum de ipsis 

favillis tuba canente resuscitandus. 
522 Por. Tatuinus, De dubiis nominibus 137, 165, 197, 200, 209, 258, 318, 470 CCSL CXXXIIIa, Turnholtum 

1968.  
523 Por. Minor Latin Poets; with Introductions and English Translations, red. J. Wight Duff, A.M. Duff, 

Cambridge 1934, s. 644-646: „Prima facie, then, there seems little to startle one in the ascription to Lactantius: 

but, in fact, the authorship of the Phoenix has long been under discussion. It is easy to discover in the poem both 

pagan and Christian constituents. Baehrens indeed argues that the pagan element is enovgh to invalidate the 

traditional ascription (supported by certain MSS. of the poem) to so unquestionably Christian an author. To meet 

this objection Brandt has argued that the Phoenix was composed by Lactantius before his conversion; and 

Pichon, who minimises the Christian colour, is so sure that the pagan touches would have been unacceptable to a 

Christian, that he holds the only possible alternatives to be the composition of the poem either by Lactantius at a 

pre-Christian stage or by a different author who was pagan. Yet such „contamination” of conflicting strains does 

not seem to be an insuperable barrier to the prevailing belief: indeed, it is rather to be expected in the age and 

circumstances of Lactantius. Baehrens, who, like Ribbeck, rejects the Lactantian authorship, is not convinced by 

Dechent's study of similarities in phraseology between our poem and the unquestioned works of Lactantius. As 

regards the testimony by Gregory of Tours b in the sixth century to a poem on the phoenix which he summarises 

and ascribes to Lactantius, Baehrens eventually concluded that Gregory had not before him the same poem as we 

have, but a lost one by Lactantius. On Jerome's authority we know that Lactantius wrote a Ὁδοιπορικόν from 

Africa to Nicomedia, presumably when he went on Diocletian's invitation to teach rhetoric in that city; and it is 

Baehrens' suggestion that into this narrative of his own journey eastwards he might have appropriately worked 

an account of the fabled Oriental bird, using our extant poem (according to Baehrens, by a pagan) but adding 

Christian colour. The hypothesis next assumes that after the supposed disappearance of Lactantius' poem 

monkish copyists made an incorrect ascription of the surviving poem to the „Christian Cicero”, being misled by 

the outward resemblances in it to Christian ideas and by the knowledge that a Phoenix had actually been 

composed by Lactantius. It will be noted that the monks, if this guess be true, did not find the paganism of the 

poem so much of a stumbling-block as Baehrens and Pichon have done. But the majority of critics, including 

Ebert, Manitius, Riese, Birt and Dechent, have been satisfied with a less elaborate theory and have accepted our 

poem as Lactantius' authentic work”. 



112 

 

Utwór De ave phoenice rozpoczyna się od opisu mitycznej krainy znajdującej się na 

Dalekim Wschodzie, powyżej znanego ludziom świata. W miejscu tym panuje wieczna 

wiosna, a także doskonała równość terenu bez dolin i gór524. Opisano tam dziewiczy gaj, 

nietknięty przez żadną mitologiczną katastrofę – nie dosięgnął go ani pożar po upadku 

powozu Faetona, ani potop, przetrwany jedynie przez Deukaliona i Pyrrhę.525. W kraju tym 

nie ma żadnych chorób, ubóstwa, śmierci, zbrodni ani innych nieszczęść, a przyrodę cechuje 

stałość i niezmienność526. Z centralnej części gaju wytryskuje źródło wody, dwanaście razy w 

miesiącu nawadniając okolicę. Nieopodal niego rośnie wysokie drzewo, a na jego szczycie 

zasiada ptak Feniks. Każdego ranka o świcie czerpie on dwanaście razy wodę ze źródła i wita 

wschodzące słońce pięknym śpiewem, trzykrotnie uderzając skrzydłami527. Ptasie trele 

wyznaczają również inne godziny w tej krainie, a sam feniks określony zostaje nawet mianem 

czcigodnego kapłana (veneranda sacerdos) wtajemniczonego w kult Feba528. Według 

Laktancjusza tytułowy ptak po przebyciu tysiąca lat, przybywa do Syrii, gdzie dopełniają się 

jego dni na szczycie palmy, wybieranej jako miejsce do odbycia rytuału swojej śmierci i 

ponownych narodzin529. Najpierw ptak zbiera olejki i wonności, by się nimi namaścić, a 

następnie dokonać samospalenia530. Z masy popiołu wyłania się mały biały robak 

przybierający po zastygnięciu kształt jaja, z którego ponownie odradza się feniks531. Ptak nie 

może jednak spożywać pokarmów pochodzących z tego świata, lecz żywi się boskim 

nektarem i ambrozją, płynącym do niego z nieba aż do momentu, gdy osiąga siły 

wystarczające do opuszczenia gniazda532. Gdy to następuje, ptak formuje dziobem bryłę z 

pozostałości stosu wonności, popiołu i resztek swojego ciała, zanosi ją w szponach do 

świątyni w egipskim Heliopolis i składa ją w ofierze na ołtarzu533. Po dokonaniu obrzędów 

odzyskuje w pełni swoją piękną postać, a także niezwykłe barwy.534. Powracający na Wschód, 

do swojego domu, ptak jest podziwiany przez ludzi, którzy wypatrują go z zachwytem. W 

trakcie lotu towarzyszy mu chór ptaków, aż wzniesie się w eter. Utwór kończy się pochwałą 

jego postaci oraz wyrazem podziwu dla boskiej samowystarczalności i nieśmiertelności, 

objawiającej się w wiecznym cyklu odradzania: 

 
524 Por. Lactantius, De ave phoenice 1-8; red. M.C. Fitzpatric, Philadelphia 1933. 
525 Por. Lactantius, De ave phoenice 9-14. 
526 Por. Lactantius, De ave phoenice 15- 24. 
527 Por. Lactantius, De ave phoenice 25-54. 
528 Por. Lactantius, De ave phoenice 55-58. 
529 Por. Lactantius, De ave phoenice 59-78. 
530 Por. Lactantius, De ave phoenice 79-98. 
531 Por. Lactantius, De ave phoenice 99- 108. 
532 Por. Lactantius, De ave phoenice 109-114. 
533 Por. Lactantius, De ave phoenice 115-122. 
534 Por. Lactantius, De ave phoenice 123-149. 



113 

 

Ipsa sibi proles suus est pater et suus heres 

nutrix ipsa sui simper alumna sibi 

ipsa quidem sed non eadem quia et ipsa nec ipsa est 

aeternam vitam mortis adepta bono535. 

Inny poemat przypisywany niekiedy Laktancjuszowi, noszący tytuł De passione 

Domini, w odróżnieniu od De ave phoenice porusza tematykę ściśle chrześcijańską. 

W osiemnastowiecznym wydaniu utwór poprzedzony był adnotacją: Incerti auctoris carmen 

de Passione Domini Lactantio aliquando adscriptum536. Utwór pojawia się jeszcze w edycji 

krytycznej Samvela Brandta z 1893 roku, jednak w najnowszych opracowaniach nie da się 

znaleźć już żadnych odniesień do jego przypisania Laktancjuszowi. Niekiedy można spotkać 

się z opinią, że tekst ten powstał w epoce renesansu. Poemat został napisany heksametrem 

daktylicznym i w wielu fragmentach zdradza inspirację Eneidą Wergiliusza, co mogło 

przyczynić się do jego powiązania z literackim autorytetem Laktancjusza537. Ma formę pieśni 

wielkanocnej, choć nie stanowi jedynie wiernego opisu męki krzyżowej. W utworze Chrystus 

zwraca się do wchodzącego do świątyni wiernego, zachęcając go, by spojrzał na krucyfiks 

i wspomniał trud, jaki sam poniósł podczas ziemskiej wędrówki538. Oprócz przytoczonych 

w aluzyjny sposób wydarzeń z Nowego Testamentu539, podmiot liryczny zwraca się do 

wiernego, aby za jego przykładem przyjął cierpienia oraz odsunął się od spraw 

światowych540, wyczekując zbawienia i odpoczynku w nadchodzącym królestwie541. 

Kolejnym poematem łączonym niekiedy z nazwiskiem Laktancjusza, była 

chrześcijańska pieśń De pascha. We wspomnianym wyżej osiemnastowiecznym wydaniu 

redaktorzy przypisują jednak jej autorstwo Wenancjuszowi Fortunatowi: Lactantii, seu potius 

Venanti Honorii Fortunati ad felicem episcopum De pascha. Również w serii Patrologia 

Latina przytoczony utwór przypisuje się temu autorowi. Okoliczność ta wydaje się 

wystarczającym powodem, by zrezygnować z nawet pobieżnej analizy utworu w niniejszej 

pracy. Na uwagę zasługuje jednak to, że w tradycji wielu wieków nazwisko Laktancjusza 

 
535 Lactantius, De ave phoenice 167-170. 
536 L. Coelii sive Cæcilli Lactantii Firmiani, Opera Omnia quae exstant, vol. II, Biponti 1786, s. 445. 
537 Lactantius, De passione Domini; red. S. Brandt, G. Laubmann, Vindobona 1893, s. 148-151. 
538 Por. Lactantius, De passione Domini 1-12. 
539 Por. Lactantius, De passione Domini 13-39. 
540 Por. Lactantius, De passione Domini 40-68. 
541 Por. Lactantius, De passione Domini 69-80. 



114 

 

odznaczało się szczególnym poważaniem i wiązano je z literacką dokładnością i wybornym 

stylem. 

Zachowane teksty, co do których autorstwo Laktancjusza nie budzi wątpliwości, 

często odbiegają od tematyki kościelnej czy teologicznej, koncentrując się głównie na 

rozważaniach filozoficznych i świeckich. Jednocześnie sam autor w Divinae institutiones 

wyraża gotowość podjęcia zagadnień bliższych charakterowi innych ortodoksyjnych pism 

apologetycznych IV wieku. Jednym z nich miało być dzieło napisane przeciwko heretyckim 

wyznaniom chrześcijańskim, o czym zaświadcza w czwartej księdze Divinae institutiones: 

postea plenius et uberius contra omnes mendaciorum sectas proprio separatoque opere 

pugnabimus542, a także w De ira Dei: refutabimus postea diligentius, cum respondere ad 

omnes sectas coeperimus, quae veritatem, dum disputant, perdiderunt543. Kolejnym tematem, 

który chciał poruszyć w osobnym dziele, było zagadnienie stosunku chrześcijaństwa do wiary 

żydowskiej, co wyznał w ostatniej księdze Divinae instutiones: sed erit nobis contra Iudaeos 

separata materia, in qua illos erroris et sceleris revincemus544. Teksty te, jeśli kiedykolwiek 

w ogóle powstały, nie zostały uwzględnione w żadnych antycznych katalogach czy 

świadectwach, niemniej sam plan ich napisania rzuca nieco światła na charakter 

zainteresowań Laktancjusza u schyłku jego życia. 

Podsumowanie  

Na podstawie omówionych w tym rozdziale podstawowych faktów dotyczących życia 

i dorobku Laktancjusza, można uznać go za jedną z ważniejszych postaci w przełomowym 

okresie formowania się łacińskiej kultury chrześcijańskiej tej epoki. Nie znaczy to jednak, 

że był jedynym autorem zapowiadającym nowy okres w dziejach doczesnej reprezentacji 

chrześcijaństwa, ale, że jako człowiek blisko związany z najważniejszą postacią redefiniującą 

pozycję Kościoła – cesarzem Konstantynem, walnie przyczynił się do nakreślenia projektu 

christianitas na zrębach klasycznego świata. Najważniejszym dla niniejszej rozprawy będzie 

jednak w pierwszej kolejności podjęcie tematu laktancjuszowego rozumienia humanitas – 

kategorii, która wedle metodologicznego podziału zaproponowanego w pierwszym rozdziale 

obejmuje przede wszystkim wymiar etyczny i estetyczny. W dalszej kolejności zostanie ona 

uzupełniona o implikację polityczną, a także przeanalizowana zostanie wizja państwa obecna 

w pismach Afrykańczyka. Rozdział drugi, koncentrujący się na sylwetce Laktancjusza jako 

 
542 Lactantius, Divinae institutiones IV 30, 14. 
543 Lactantius, De ira Dei II 6. 
544 Lactnantius, Divinae institutiones VII 1, 26. 



115 

 

autora i intelektualisty przełomu epok, pozwolił dostrzec, że jego twórczość stanowi ogniwo 

łączące tradycję klasyczną z rodzącym się myśleniem chrześcijańskim – zarówno na poziomie 

języka, jak i idei – co czyni analizę humanitas w jego ujęciu szczególnie istotną dla 

zrozumienia przemian kulturowych i duchowych późnej starożytności.



116 

 

Rozdział III – De Lactantii humanitate  

 

W rozdziale tym omówione zostanie pojęcie humanitas w pismach Laktancjusza oraz 

wyłaniający się z niego obraz humanizmu w wymiarze etycznym i estetycznym, a więc, 

wedle przyjętej w pierwszym rozdziale pracy terminologii, w węższym jego znaczeniu. 

Podjęta zostanie próba całościowego zrekonstruowania koncepcji „prawdziwego 

człowieczeństwa”, na którą apologeta powołuje się w wielu swoich dziełach, objaśniając 

zwłaszcza zagadnienia dotyczące moralności, religii, polityki czy literatury. Zaproponowana 

przez autora perspektywa nie stanowi jedynie adaptacji klasycznej myśli humanistycznej 

Greków i Rzymian, lecz w twórczy sposób wciela ją do refleksji chrześcijańskiej, umacniając 

jej pozycję w kanonie zachodnioeuropejskiego chrześcijaństwa na wiele wieków. 

Podobieństwo to zaś można rozpatrywać jako jeden z dowodów na inspirację twórczością 

afrykańskiego myśliciela obecną w myśli nowożytnej, która będzie tematem ostatniego 

rozdziału pracy. Jednak, aby dobrze zrozumieć to źródło, mające wpływ na kształt 

chrześcijańskiego humanizmu późniejszych epok, należy dokładnie przyjrzeć się znaczeniom 

pojęć używanych przez autora oraz wynikającej z nich problematyki. 

Humanitas 

Wyrazy takie jak humanitas czy humanum występują w pismach Laktancjusza dość 

często, jednak nie zawsze odpowiada im takie samo znaczenie. W zależności od kontekstu 

afrykański autor nadaje im mniej lub bardziej zbliżone rozumienie. Próbując zawęzić pole 

semantyczne słów wywodzących się od łacińskiego rdzenia homo, badacz twórczości 

Laktancjusza spotyka się nieraz ze znaczeniami sobie sprzecznymi lub przynajmniej znacznie 

od siebie oddalonymi. Z jednej strony ludzkie sprawy, umiejętności, wiedza oraz samo 

poznanie – humana – odnoszą się do tego, co pozostaje w opozycji do boskiej mądrości 

i poznania; same z siebie, bez ich ingerencji, nie są zdolne uchwycić prawdy o świecie, 

transcendencji ani o własnej naturze 545. Zatem to, co przynależy człowiekowi, opisywane jest 

jako przeciwieństwo tego, co pochodzi od Boga, a ci, którzy są pozbawieni świadomości tej 

różnicy, skazani są na błąd i fałszywe mniemanie, określane jako humanas voces odmiennie 

 
545 Lactantius, Divinae institutiones I 1, 6: quod quia fieri non potvit ut homini per se ipsum ratio divina 

notesceret, non est passus hominem deus lumen sapientiae requirentem diutius errare ac sine ullo laboris effectu 

uagari per tenebras inextricabiles. apervit oculos eius aliquando et notionem veritatis munus suum fecit, ut et 

humanam sapientiam nullam esse monstraret et erranti ac uago viam consequendae immortalitatis ostenderet. 



117 

 

niż prorockie divinas voces546. W takim ujęciu natura humana czy szerokorozumiane 

humanum należałoby rozumieć przede wszystkim negatywnie jako synonim ułomności czy 

fałszu. Z kolei pojęcie divinum odnosi się do zbioru pozytywnych cech, które wyznaczają 

najwyższy ideał zarówno w sferze moralnej, jak i epistemologicznej. Naturalna wiedza 

filozofów, pozbawionych objawienia, była jedynie zdaniem się na ludzki rozum – ten zaś, 

według Laktancjusza w De ira Dei, jest wręcz tożsamy z niewiedzą: humanitatis est 

ignoratio, divinitatis scientia. Unde nobis aliquo lumine opus est ad depellendas tenebras, 

quibus offusa est hominis cogitatio, quoniam in carne mortali agentes, nostris sensibus 

divinare non possumus547. Operowanie tymi skrajnościami widać także w linii 

argumentacyjnej uderzających w pogańskich bogów. Jeśli Jowisz nie posiada zdolności 

przewidywania przyszłości, nie może być uznany za prawdziwe bóstwo, ponieważ jego 

atrybutem powinna być wszechwiedza: si autem divinus non sit, ne deus quidem sit, unde ipsa 

divinitas nominatur, ut ab homine humanitas548. Skoro to, co boskie, bierze swą nazwę od 

Boga, a to, co ludzkie – od człowieka, Afrykańczyk jednoznacznie daje do zrozumienia, że 

mitologiczne opowieści, z racji swego zakłamania rzeczywistości, należą do tego drugiego 

porządku – ludzkiego.  

Z drugiej strony można zauważyć, że nawet w przypadku bóstw pogańskich ich 

dobroczynna postawa wobec ludzi odnosi się właśnie do najszlachetniejszej strony ludzkiej 

natury czy jej niemal boskiego ideału. Według euhemerystycznej interpretacji mitologii, 

przytaczanej przez Laktancjusza, bogowie – będący wielkimi władcami dawnych wieków – 

właśnie dzięki owej dobroczynności zostali zapamiętani jako ci, dzięki którym ludzie mogli 

wieść prawdziwie ludzkie życie: erant ad humanitatem compositi549. Szlachetne działania 

władców, będące wyrazem najwyższego standardu człowieczeństwa, otwierały ich poddanym 

możliwość prowadzenia dobrego i spełnionego życia. Laktancjusz zauważa jednak, że 

postawa ta mogła być również narzędziem służącym zdobyciu ich przychylności dla własnych 

 
546 Lactantius, Divinae institutiones I 4, 2: at enim veritatis expertes non putant his esse credendum; illas enim 

non divinas, sed humanas fuisse voces aiunt. 
547 Lactantius, De ira Dei I 4-5. 
548 Lactantius, Divinae institutiones I 11, 10. 
549 Lactantius, Divinae institutiones I 15, 1-2: Quibus ex rebus cum constet illos homines fuisse, non est 

obscurum qua ratione dii coeperint nominari. si enim nulli reges ante Saturnum vel Vranum fuerunt propter 

hominum raritatem, qui agrestem vitam sine ullo rectore uiuebant, non est dubium, quin illis temporibus 

homines regem ipsum totamque gentem mactare summis laudibus ac novis honoribus coeperint, ut etiam deos 

appellarent sive ob miraculum virtutis – hoc vere putabant rudes adhuc et simplices – sive, ut fieri solet, in 

adulationem praesentis potentiae sive ob beneficia quibus erant ad humanitatem compositi.  



118 

 

celów550. Bez względu na intencję, w tym ujęciu humanitas nabiera znaczenia 

odpowiedzialności oraz wzajemnej zależności między mieszkańcami czy współobywatelami. 

Uzupełnia wszelkie braki, których człowiek doświadcza w porównaniu do sprawności czy 

atrybutów dzikich zwierząt, czyniąc wzajemną pomoc i troskę między ludźmi nakazem 

wynikającym z samej natury551. Stąd też jałmużna i pomoc biednym, stanowią przypomnienie 

boskiego nakazu wpisanego w porządek stworzenia od samego początku, na co szczególnie 

zwraca uwagę Laktancjusz: fac illam beneficium, fac humanitatem, largire pauperibus552. 

Autor rozszerza pozytywne rozumienie tej cechy o łagodność, ogładę czy kulturę 

umysłową. We fragmencie Divinae institutiones opisującym krwawe ofiary z ludzi, 

Laktancjusz zarzuca Rzymianom, że pretendując do roli społeczeństwa znanego ze swojej 

„ludzkości”, oddają się barbarzyńskim zwyczajom: nostri vero qui semper mansuetudinis et 

humanitatis sibi gloriam vindicaverunt, nonne sacrilegis his sacris immaniores reperiuntur? ii 

enim potius scelerati sunt habendi, qui cum sint liberalium disciplinarum studiis expoliti, ab 

humanitate desciscunt, quam qui rudes et imperiti ad mala facinora bonorum ignoratione 

labuntur553. W tym wypadku humanitas wskazuje również na wyższy model cywilizacyjny, 

będący zaprzeczeniem dzikości czy nieokrzesania. Jak widać dotyczy to jednocześnie 

wymiaru moralnego, jak i umysłowego. W innym fragmencie Laktancjusz utożsamia ją 

wprost ze sprawiedliwością, czyli najważniejszą z cnót społecznych, której poświęcił jedną z 

ksiąg swojego opus magnum: expedita est igitur hominis ratio, si sapiat; cuius propria est 

humanitas. ipsa humanitas quid est nisi iustitia?554. W szczególny sposób sprawiedliwość, w 

pojęciu Laktancjusza, będąca summa virtus aut fons est ipsa virtutis555, łączy w sobie 

powinności względem Bóstwa i ludzi, przy czym pierwsza określana jest mianem religio, 

druga zaś humanitas556. W myśli apologety są one ze sobą na tyle złączone, że zniesienie 

jednej powoduje utratę drugiej. Dlatego Boska cześć i religia stają się warunkiem właściwie 

rozumianej humanitas: religioni ergo serviendum est, quam qui non suscipit, ipse se prosternit 

 
550 Lactantius, Divinae institutiones V 6, 2: ut enim servitio ceteros subiugarent, in primis necessaria vitae 

subducere et colligere coeperunt eaque firmiter conclusa servare, ut beneficia caelestia facerent sua, non 

propter humanitatem, quae nulla in eis erat, sed ut omnia cupiditatis et avaritiae instrumenta corraderent. 
551 Lactantius, Divinae institutiones III 23, 9: cum enim natura hominis imbecillior sit quam ceterorum 

animalium, quae vel ad perferendam uim temporum vel ad incursiones a suis corporibus arcendas naturalibus 

munimentis providentia caelestis armavit, homini autem quia nihil istorum datum est, accepit pro istis omnibus 

miserationis adfectum qui plane vocatur humanitas, is qua nosmet ipsos invicem tueremur. 
552 Lactantius, Divinae institutiones III 23, 6. 
553 Lactantius, Divinae institutiones I 21, 4-5. 
554 Lactantius, Divinae intitutiones III 9, 19. 
555 Lactantius, Divinae institutiones V 5, 1. 
556 Lactantius, Divinae institutiones VI 10, 2: sed tamen primum iustitiae officium est coniungi cum deo, 

secundum, cum homine. Sed illud primum religio dicitur, hoc secundum misericordia vel humanitas nominatur. 

quae virtus propria est iustorum et cultorum dei, quod ea sola vitae communis continet rationem. 



119 

 

in terram et vitam pecudum secutus humanitate se abdicat557. W tym właśnie autor dzieła 

upatruje jednej z głównych przyczyn fałszywości nauki filozofów, którzy występowali nie 

tylko przeciwko wierzeniom mitologicznym, lecz także przeciwko religii jako takiej, będącej 

ich zdaniem źródłem lęku558. O ile Laktancjusz zgadza się z krytyką treści pogańskiego kultu, 

o tyle niekiedy zdaje się bronić istnienia samej struktury religijnej czy form modlitwy, 

będących odpowiedzią na potrzebę porzuconej pierwotnie więzi ze Stwórcą559. 

Kolejnym aspektem współtworzącym rozległy obraz omawianego pojęcia 

człowieczeństwa jest wspomniane przez Laktancjusza ius humanitatis, rozumiane jako 

przyrodzone prawo i godność każdego człowieka, zaś w anachroniczny sposób można 

rozumieć też jako prawo do nietykalności osobistej. Takie rozumienie tego pojęcia widoczne 

jest w kontekście ówczesnych prześladowań i tortur, na które skazywano chrześcijan: 

num igitur hoc sermone aut aliqua ratione reddita facere nituntur? minime, sed viatque 

tormentis. o mira et caeca dementia! in his putatur mala mens esse qui fidem servare 

conantur, in carnificibus autem bona! in hisne mala mens est, qui contra ius humanitatis, 

contra fas omne lacerantur, an potius in his, qui ea faciunt in corporibus innocentium, 

quae nec saevissimi latrones nec iratissimi hostes nec immanissimi barbari aliquando 

fecerunt?560 

Prześladowcy, nie stosując się do standardów poszanowania ludzkiego ciała, sami okazali się 

wykraczać przeciwko swojemu człowieczeństwu, zbliżając się do barbarzyńców 

i przestępców, a nawet bluźnierców i dzikich zwierząt: ergo pro beluis immanibus sunt 

habendi qui homini nocent, qui contra ius humanitatis et fas omne spoliant cruciant occidunt 

exterminant561. 

W innym fragmencie Laktancjusz opisuje ius humanitatis jako nadrzędne prawo 

człowieka sprawiedliwego, który nie tylko nie wyrządza innym krzywdy, nie pożąda i nie 

zazdrości dóbr należących do innych ludzi, lecz żyje w przeświadczeniu o ogólnoludzkim 

 
557 Lactantius, Divinae institutiones III 10, 15. 
558 Lactantius, Divinae institutiones III 9, 10: qui ergo philosophi volunt animos omni metu liberare, tollunt 

etiam reis ligionem et orbant hominem suo proprio ac singulari bono, quod est a recte vivendo atque ab omni 

humanitate diiunctum, quia deus ut cuncta viventia subiecit homini, sie ipsum hominem sibi.  
559 Lactantius, Divinae institutiones II 1, 6-7: cum vero ipsos deorum cultores saepe videamus deum summum et 

confiteri et praedicare, quam sibi veniam sperare possint impietatis suae qui non agnoscunt cultum eius, quem 

prorsus ignorari ab homine fas non est? nam et cum iurant et cum optant et cum gratias agunt, non Iovem aut 

deos multos, sed deum nominant. adeo veritas ipsa cogente natura etiam ab invitis pectoribus erumpit. 
560 Lactantius, Divinae institutiones V 19, 6-7. 
561 Lactantius, Divinae institutiones VI 10, 8. 



120 

 

braterstwie, mającym swe źródło w Bogu562. Przejawiać się może ono również w życzliwości 

czy w uczciwym traktowaniu w sporze filozoficznym bądź religijnym. Laktancjusz wymaga 

takiej postawy od swoich pogańskich adwersarzy, kierując do nich słowa Divinae 

institutiones: si quis attigerit ex istis inepte religiosis, ut sunt nimia superstitione impatientes, 

insectetur etiam maledictis et  vix lecto fortasse principio adfligat proiciat exsecretur seque 

inexpiabili scelere contaminari atque adstringi putet, si haec aut legat patienter aut audiat. 

ab hoc tamen si fieri potest humanitatis iure postulamus, ut non prius damnet quam universa 

cognoverit563. 

Najważniejszy fragment odnoszący się do znaczenia humanitas w myśli afrykańskiego 

autora znajduje się w szóstej księdze, gdzie cały jedenasty rozdział poświęcony jest 

wykładowi tej cnoty. Ze względu na jego szczególną wagę, warto przytoczyć go w całości: 

Conservanda est igitur humanitas, si homines recte dici velimus. id autem ipsum, 

conservare humanitatem, quid aliud est quam diligere hominem, quia homo sit et idem 

quod nos sumus? discordia igitur ac dissensio non est secundum hominis rationem 

verumque illud est Ciceronis, quod ait ‘hominem naturae oboedientem homini nocere non 

posse’. ergo si nocere homini contra naturam est, prodesse igitur homini secundum 

naturam sit necesse est. quod qui non facit, hominis se appellatione despoliat, quia 

humanitatis officium est necessitati hominis ac periculo subvenire. quaero igitur ab his 

qui flecti et misereri non putant esse sapientis, si homo ab aliqua bestia comprehensus 

auxilium sibi armati hominis imploret, utrumne succurrendum putent an minime. non sunt 

tam impudentes, ut negent fieri oportere quod flagitat, quod exposcit humanitas. item, si 

aliquis circumveniatur igni, ruina opprimatur, mergatur mari, flumine rapiatur, 

num putent hominis esse non auxiliari564. 

Na wstępie Laktancjusz podkreśla, że humanitas – czyli poczucie solidarności 

z poszkodowanymi i gotowość niesienia im pomocy – stanowi nakaz wpisany w samą naturę 

i powinien być zachowany między ludźmi niezależnie od sytuacji, w jakiej znalazł się 

potrzebujący. 

 
562 Lactantius, Divinae institutiones V 22, 6-8: iustus vero ac sapiens quia ‘illa omnia humana’, ut est a Laelio 

dictum, ‘sua bona divina iudicat’, nec alienum quidquam concupiscit, ne quem contra ius humanitatis laedat 

omnino, nec ullam potentiam honoremue desiderat, ne cui faciat iniuriam – scit enim cunctos ab eodem deo et 

eadem condicione generatos iure fraternitatis esse coniunctos –, sed et suo contentus et paruo, quia fragilitatis 

suae memor, non amplius quaerit quam unde vitam sustentet, et ex eo ipso quod habuerit impertit etiam non 

habenti, quia pius est; pietas autem summa virtus est. 
563 Lactantius, Divinae institutiones V 1, 1-2. 
564 Lactantius, Divinae institutiones VI 11, 1-5. 



121 

 

non sint ipsi homines, si putent – nemo enim potest eiusmodi periculis non esse subiectus 

–, immo vero et hominis et fortis viri esse dicent servare periturum. si ergo in eiusmodi 

casibus, quia periculum vitae homini adferunt, succurrere humanitatis esse concedunt, 

quid causae est cur, si homo esuriat sitiat algeat, succurrendum esse non putent? quae 

cum sint paria natura cum illis casibus fortvitis et unam eandemque humanitatem 

desiderent, tamen illa discernunt, quia non re ipsa vera, sed utilitate praesenti omnia 

metiuntur. illos enim quos periculo subripiunt sperant sibi gratiam relaturos, egentes 

autem quia non sperant, perire arbitrantur quidquid eiusmodi hominibus impertiant565.  

Autor nie postrzega tego zachowania jako wyrazu heroicznej etyki, lecz jako elementarnego 

obowiązku zakorzenionego w naturze człowieka. Niespełnienie tego nakazu traktowane jest 

jako istotne uchybienie, podważające przynależność jednostki do wspólnoty ludzkiej. 

Również oczekiwanie wdzięczności, a więc jakiejś formy zysku za okazaną pomoc 

Laktancjusz traktuje jako wykroczenie przeciw boskiemu i naturalnemu imperatywowi. 

hinc est illa Plauti detestanda sententia: ‘male meretur qui mendico dat quod edat; nam et 

illud quod dat perit et illi producit vitam ad miseriam.’ at enim poeta fortasse pro persona 

locutus est. quid? Marcus Tullius in suis officialibus libris nonne hoc idem suadet, non 

esse omnino largiendum? sic enim dixit: ‘largitioque quae fit ex re familiari, fontem 

ipsum benignitatis exhaurit. ita benignitate nignitas tollitur; qua quo in plures usus sis, eo 

minus in multos uti possis.’ et idem paulo post: ‘quid autem est stultius quam quod 

libenter facias, curare ut id diutius facere non possis?’ videlicet professor sapientiae 

refrenat homines ab humanitate monetque, ut rem familiarem diligenter custodiant 

malintque arcam quam iustitiam conservare. quod cum intellegeret inhumanum esse ac 

nefarium, mox alio capite quasi actus paenitentia sic ait: ‘nonnumquam tamen est 

largiendum nec hoc benignitatis genus omnino repudiandum et saepe idoneis hominibus 

egentibus de re familiari impertiendum.’ quid est ‘idoneis’? nempe iis qui restituere ac 

referre gratiam possint566. 

Apologeta, odwołując się do zawartych w literaturze klasycznej – w tym przypadku w 

tekstach Plauta i Cycerona – wskazań etyki pogańskiej, wytyka jej niewystarczalność czy 

wręcz hipokryzję. Chrześcijański autor obnaża kryterium pomocy, którym dla rzymskich 

twórców była wzajemna korzyść z okazanego dobrodziejstwa. W tym fragmencie szczególnie 

wyraźnie widać, jak Laktancjusz – atakując klasyczne autorytety – stara się obnażyć słabość 

pogańskich wzorców, posługując się ich własnymi kategoriami. 

 
565 Lactantius, Divinae institutiones VI 11, 5-7. 
566 Lactantius, Divinae institutiones VI 11, 8-12. 



122 

 

si nunc Cicero viveret, exclamarem profecto: hic, hic, Marce Tulli, aberrasti a vera iustitia 

eamque uno verbo sustulisti, cum pietatis et humanitatis officia utilitate metitus es. non 

enim ‘idoneis hominibus’ largiendum est, sed quantum potest non idoneis. id enim iuste, 

id pie, id humane fit, quod sine spe recipiendi feceris, haec est ‘vera illa et germana 

iustitia, cuius solidam et expressam effigiem nullam tenere uos’ dicis. ipse pluribus locis 

clamas ‘mercennariam’ non esse virtutem faterisque in libris Legum tuarum liberalitatem 

gratvitam esse his verbis: ‘nec est dubium, quin is qui liberalis benignusque dicitur, 

officium, non fructum sequatur.’ cur ergo ‘idoneis’ potius largiris, nisi ut postea 

mercedem recipias? Te igitur auctore ac praeceptore iustitiae quisquis ‘idoneus’ non erit, 

nuditate siti fame conficietur nec homines copiosi et usque ad delicias abundantes 

subvenient ultimae necessitati. si virtus mercedem non exigit, si ‘propter se’, ut dicitis, 

‘expetenda est’, ergo iustitiam matrem principemque virtutum suo pretio, non tuo 

commodo aestima, ei potissimum tribue a quo nihil speres. quid personas eligis? quid 

membra inspicis? pro homine tibi habendus est quisquis ideo precatur, quia te hominem 

putet. abice ‘umbras illas imaginesque iustitiae’ atque ipsam veram et ‘expressam tene’567. 

Autor przedstawia tutaj nie tylko chrześcijański punkt widzenia, który – w jego ocenie – 

stanowi konsekwentne dopełnienie klasycznych ideałów, lecz także, w silnie zretoryzowanej 

wypowiedzi, zwraca się bezpośrednio do osoby Cycerona, zarzucając mu słabość oraz brak 

konsekwencji. 

largire caecis debilibus claudis destitutis; quibus nisi largiare moriendum est. inutiles sunt 

hominibus, sed utiles deo, qui eos retinet in vita, qui spiritu donat, qui luce dignatur. fove 

quantum in te est et animas hominum ne extinguantur humanitate sustenta. qui succurrere 

perituro potest, si non succurrit, occidit. verum isti quia neque naturam rei tenent neque 

praemium in eo quod sit sciunt, dum perdere timent, perdunt et in id quod maxime cavent 

incidunt, ut quidquid largiuntur aut pereat omnino aut ad tempus brevissimum prosit. nam 

qui exiguam stipem miseris negant, qui conservare humanitatem sine damno suo nolunt, 

patrimonia sua effundunt, ut aut peritura et fragilia sibi comparent aut certe maximis suis 

damnis nihil consequantur568. 

Zdaniem Laktancjusza znaczenie pomocy świadczonej ludziom słabym i nie mogącym się 

odwdzięczyć, możliwe jest do zrozumienia dopiero po przyjęciu wartości ich godności 

wypływającej od samego Boga. Brak tej perspektywy sprawia, że poganie nie są zdolni 

całkowicie wypełnić powinności ludzkiej wynikającej z natury, a więc nie mogą w pełni 

zrealizować swojego człowieczeństwa: 

 
567 Lactantius, Divinae institutiones VI 11, 12-18. 
568 Lactantius, Divinae institutiones VI 18-21. 



123 

 

quid enim dicendum est de iis qui populari levitate ducti vel magnis urbibus suffecturas 

opes exhibendis muneribus impendunt, nisi eos dementes atque furiosos, qui praestent id 

populo quod et ipsi perdant et nemo eorum quibus praestatur accipiat? itaque ut est omnis 

voluptas caduca et brevis, oculorum maxime et aurium, aut obliviscuntur homines et 

alterius damna pro ingratis habent aut etiam offenduntur, si non est libidini  vulgi 

satisfactum, ut iam homines stultissimi malum sibi malo comparaverint, aut si adeo 

placuerunt nihil amplius quam inanem fauorem paucorumque dierum fabulas 

adsequuntur; sic cottidie leuissimorum hominum patrimonia in res superuacuas 

prodiguntur569. 

Tego rodzaju zaniedbanie niesie również konsekwencje społeczne – autor przekonuje, że brak 

realizacji nakazu humanitas prowadzi do postępującego upadku obyczajów oraz wzrostu zła 

w społeczeństwie. Widać w tym wywodzie, jak bardzo aspekt etycznego rozumienia 

humanizmu u Laktancjusza połączony jest ze wzorcami kulturowymi, za pomocą których 

utrwala się przeciwny ludzkiej naturze model życia: 

num ergo illi sapientius, qui utiliora et diuturniora civibus suis exhibent munera, hi 

scilicet qui publicis operibus extructis memoriam nomini suo quaerunt? ne isti quidem 

recte; bona sua in terra sepeliunt, quia nec memoria quidquam mortuis confert nec opera 

eorum sempiterna sunt, siquidem aut uno tremore terrae dissipantur et corruunt aut 

fortvito consumuntur incendio aut hostili aliquo impetu diruuntur aut certe vetustate ipsa 

dissoluta labuntur. ‘nihil est enim’, ut ait orator, ‘opere et manu factum, quod non 

conficiat et consumat vetustas. at haec iustitia et lenitas florescet cottidie magis.’ illi ergo 

melius, qui tribulibus suis aut clientibus largiuntur – aliquid enim praestant hominibus et 

prosunt –, sed non est illa vera et iusta largitio. beneficentia enim nulla est ubicumque 

necessitas non est. perit ergo quidquid gratiae causa tribvitur non indigentibus aut cum 

faenore redit, et beneficentia non erit. quod etsi gratum est iis quibus datur, iustum tamen 

non est, quia si non fiat, nihil mali sequitur. unum igitur certum et verum liberalitatis 

officium est egentes atque inutiles alere570. 

Zachowanie pamięci poprzez liczne fundacje i budowle stanowiło dla pogan, chcących 

odznaczyć się szczególną hojnością, odpowiednią formę utrwalenia i pochwały cnoty 

humanitas. Zdaniem chrześcijańskiego autora nie była to jednak najwłaściwsza forma jej 

realizacji, a znacznie bardziej przyczynia się do tego zwykła jałmużna czy pomoc osobom 

zmarginalizowanym przez społeczeństwo.  

 
569 Lactantius, Divinae institutiones VI 22-23. 
570 Lactantius, Divinae institutiones VI 23-28. 



124 

 

To, co jednak najważniejsze w całym przytoczonym powyżej rozdziale, to 

utożsamianie ideału ludzkiej moralności i doskonałości z ludzką naturą. Owa propozycja 

humanitas christiana, a więc pełni człowieczeństwa i kultury realizowanej w 

chrześcijaństwie, wydaje się nieraz wykraczać poza refleksje obecne w czasach Laktancjusza. 

Momentami odnosi się wrażenie, że koncepcja ta znacznie silniej koresponduje z ideałami 

nowożytnego humanizmu niż z refleksją charakterystyczną dla epoki Laktancjusza. Trafnie 

ujął to Jerzy Wojtczak-Szyszkowski: „Trzeba mieć uznanie dla Laktancjusza, że odwołuje się 

on do pojęcia ogólnoludzkiego, jakim jest humanitas, o którym wyraża się w sposób bliski 

dzisiejszym refleksjom na ten temat […] Warto zwrócić uwagę, że Laktancjusz wiąże pojęcie 

humanitas z pojęciem natury i w ten sposób zbliża się wyraźnie do humanistów okresu 

odrodzenia i wieku osiemnastego”571. 

Omówione powyżej pojęcie humanitas pozwala lepiej zrozumieć znaczenie 

chrześcijaństwa, które dla Laktancjusza stanowi przede wszystkim vera sapientia i vera 

religio – bez jego przyjęcia niemożliwe jest osiągnięcie pełni ludzkiej natury. Dla 

Afrykańczyka wiara i nauka chrześcijańska nie ograniczają się jedynie do obietnicy życia 

wiecznego (choć to, według autora, wyznacza kres ludzkiej wędrówki i jego summum 

bonum), lecz są jedyną drogą do odzyskania utraconej jedności: z Bogiem, innymi ludźmi, 

samym sobą, przyrodą oraz dziedzictwem przeszłości Nauka chrześcijańska i jej boskie 

pouczenia dotyczące życia – divinae institutiones – mają na celu zwrócenie ludzkości na 

pierwotną ścieżkę stworzenia. 

Vera sapientia 

Formułując cele swojego opus magnum, Laktancjusz przedstawia się przede 

wszystkim jako nauczyciel, który – porzuciwszy studium retoryki – podejmuje się wykładu 

niebiańskich praw i przepisów – praecepta caelestia572. Zaproponowana przez niego nauka 

ma na celu pogodzenie wymiaru religijnego z filozoficznym, co wyraża w słowach: 

succurrendum esse his erroribus credidi, ut et docti ad veram sapientiam dirigantur et indocti 

ad veram religionem. W tym ujęciu chrześcijaństwo jawi się jako zwieńczenie zarówno 

filozoficznych dążeń do mądrości, jak i religijnych praktyk zmierzających do odnowienia 

 
571 J. Wojtczak-Szyszkowski, Wstęp…, dz. cyt., s. 17. 
572 Lactantius, Divinae institutiones I, 1, 8: Quae professio multo melior utilior gloriosior putanda est quam illa 

oratoria, in qua diu versati non ad virtutem, sed plane ad argutam malitiam ivuenes erudiebamus, multoque 

nunc rectius de praeceptis caelestibus disseremus, quibus ad cultum verae maiestatis mentes hominum instituere 

possimus, nec tam de rebus humanis bene meretur qui scientiam bene dicendi adfert quam qui pie atque 

innocenter docet vivere. 



125 

 

relacji z Bóstwem poprzez właściwy kult. O ile pierwsza grupa (docti) wydaje się w zamyśle 

Laktancjusza stanowić faktycznych odbiorców dzieła573, to jednak autor wskazuje wciąż na 

znaczenie przekazu poetów i literatury religijnej, kojarzonej niekiedy z mniej elitarnym 

gronem odbiorców, w przygotowaniu do przyjęcia ewangelii574. 

Samo uznanie znaczenia dialogu z filozofią było dla chrześcijan od co najmniej II 

wieku kwestią najwyższej wagi575, choć z części świadectw Nowego Testamentu, zwłaszcza 

zaś z Dziejów Apostolskich576 czy Listów świętego Pawła577, wynika, że pierwsze takie próby 

były podejmowane niemal od początku i stanowiły przedłużenie adaptacji myśli greckiej, 

dokonywanej przez środowisko żydowskiej diaspory w Aleksandrii578. Najwcześniejszym 

myślicielem w pełni identyfikującym się z tradycją filozoficzną był urodzony około 100 roku 

greckojęzyczny Justyn, który po swoim nawróceniu założył w Rzymie szkołę na wzór 

platońskiej Akademii579. Głosił chrześcijańskie doktryny, widząc w filozofii najlepsze 

możliwe wprowadzenie do ich zrozumienia i akceptacji. Uważał, że bez znajomości filozofii 

wiele spraw obecnych w wierze nie jest możliwych do zrozumienia. Przykładem takich 

poglądów może być między innymi w jego tekst Dialogus cum Tryphone: 

Ἄνευ δὲ φιλοσοφίας καὶ ὀρθοῦ λόγου οὐκ ἄν τῳ παρείη φρόνησις. Διὸ χρὴ πάντα 

ἄνθρωπον φιλοσοφεῖν καὶ τοῦτο μέγιστον καὶ τιμιώτατον ἔργον ἡγεῖσθαι, τὰ δὲ λοιπὰ 

δεύτερα καὶ τρίτα, καὶ φιλοσοφίας μὲν ἀπηρτημένα μέτρια καὶ ἀποδοχῆς ἄξια, 

 
573 Por. A.P. Coleman, Lactantius the Theologian… dz. cyt., s.33-34: „In the Institutiones, Lactantius makes 

clear that the members of his intended audience are educated pagans, or docti, whom he hopes to draw away 

from false wisdom and religion. The Institutiones begin with Lactantius praising the classical philosophers who, 

forsaking 

all worldly pleasures, pursued the lofty goal of attaining wisdom”. 
574 Por. L.J. Swift, Arnobius and Lactantius: Two Views of the Pagan Poets, „Transactions and Proceedings of 

the American Philological Association” 96/1965, s. 447: „ Lactantius' approach is designed to disprove the 

reality of the pagan gods. But given the expressed purpose of appealing to the educated non-Christian, and his 

exoneration ofthe pagan poets, it seems that he is concerned with the poetic form of myth as well as its content. 
575 Por. P. Hadot, Czym jest filozofia starożytna, dz. cyt., s. 289: „W swych początkach chrześcijaństwo w 

postaci, w jakiej przedstawia siebie w słowach Chrystusa, ogłasza bliskość końca świata i nadejście Królestwa 

Bożego. Jest to przesłanie całkowicie obce mentalności greckiej i greckiemu sposobowi widzenia filozofii. 

Wpisuje się w całokształt myśli judaistycznej, bez wątpienia ją podważając, ale też zachowując pewne jej 

fundamentalne pojęcia. Z pozoru nic nie mogło wskazywać na to, że sto lat po śmierci Chrystusa niektórzy 

chrześcijanie będą przedstawiać chrześcijaństwo nie tyko jako pewna filozofię, czyli zjawisko kultury greckiej, 

ale wręcz jako filozofię w ogóle, filozofię wieczną”. 
576 Por. Dz 17,22-27; por. D. Karłowicz, Arcyparadoks śmierci, Warszawa 2021, s. 31-51. 
577 Por. M.T. Sharp, Divination and Philosophy in the Letters of Paul, Edinburgh 2023. 
578 Por. J. Domański, Patrystyczne postawy wobec dziedzictwa antycznego, „Idea. Studia nad strukturą i 

rozwojem pojęć” V, 1992, s. 9; por. A. Harnack. The Mission and Expansion of Chrístianitv in the First Three 

Centnries, New York 1962. 
579 Por. M.J. Edwards, On the Platonic Schooling of Justin Martyr, „The Jurnal of Theological Studies”, 

42/1991, s. 17-34. 



126 

 

στερηθέντα δὲ ταύτης καὶ μὴ παρεπομένης τοῖς μεταχειριζομένοις αὐτὰ φορτικὰ καὶ 

βάναυσα580. 

Prezentowane przez Justyna podejście do filozofii pochodzi jeszcze sprzed nawrócenia 

myśliciela, jednak „wydaje się, że po nawróceniu opinia ta nie traci swej mocy”581. Widoczne 

jest to choćby w tym, że wraz z przyjęciem chrztu nie zrywa łączności z własną tradycją, 

a wręcz dostrzega w niej zasiane uprzednio „ziarno Słowa” (λόγος σπερματικός), pomagające 

zrozumieć naturalnym rozumem część prawdy o Bogu i świecie582. Podążając za niemal 

boskim wskazaniem naturalnego rozumu, filozofowie pogańscy stali się bezwiednie 

chrześcijanami, podobnie jak sprawiedliwi mężowie Starego Testamentu: καὶ οἱ μετὰ λόγου 

βιώσαντες Χριστιανοί εἰσι, κἂν ἄθεοι ἐνομίσθησαν, οἷον ἐν Ἕλλησι μὲν Σωκράτης καὶ 

Ἡράκλειτος καὶ οἱ ὅμοιοι αὐτοῖς, ἐν βαρβάροις δὲ Ἀβραὰμ καὶ Ἀνανίας καὶ Ἀζαρίας καὶ 

Μισαὴλ καὶ Ἠλίας καὶ ἄλλοι πολλοί, ὧν τὰς πράξεις ἢ τὰ ὀνόματα καταλέγειν μακρὸν εἶναι 

ἐπιστάμενοι τανῦν παραιτούμεθα583. Justyn jako chrześcijanin zdaje się realizować 

najważniejszy egzystencjalny postulat klasycznej filozofii, jakim jest zgodność życia z 

wyznawaną nauką584, Za słowami Dariusza Karłowicza: 

W istocie trudno wątpić, że doświadczenia filozoficzne nie tylko poprzedzały, 

ale i warunkowały jego nawrócenie. Dlatego, nawet jeśli Justyn grzeszy brakiem ostrości 

w widzeniu różnic między popularną filozofią swych czasów a chrześcijaństwem, to sam 

stanowi żywy dowód na potwierdzenie tezy, że grecka filozofia może być pojmowana 

zarówno jako praeparatio evangelica, jak i duchowe wsparcie w pogłębianiu 

chrześcijańskiej wiary. W procesie przeciwko filozofii greckiej duchowa historia Justyna 

czyni go najlepszym świadkiem obrony z jeszcze jednej przyczyny. Justyn umiera jako 

męczennik – dowodząc doskonałości swej konwersji zarówno w kategoriach filozofii 

Greków, jak i Chrystusowej Ewangelii585. 

Drugą postacią, mająca ogromny wpływ na zbliżenie się ideału filozoficznego do 

chrześcijańskiego sposobu życia, był Klemens Aleksandryjski. Widział on w filozofii rodzaj 

podpory dla własnej wiary i, podobnie jak Justyn, wykorzystywał ją w programie swojego 

 
580 Justinus Martyr, Dialogus cum Tryphone 3, 3; red. G. Archambault, Paris 1909. 
581 D. Karłowicz, Sokrates i inni święci. O postawie starożytnych chrześcijan wobec rozumu i filozofii, Warszawa 

2020, s. 102.  
582 Por. J. Naumowicz, Pierwsi apologeci greccy, Kraków 2004, s. 187: „istotą tej koncepcji jest przekonanie, że 

od początku istnienia wszechświata ziarna prawdy zostały rozsiane przez boski Logos wśród wszystkich ludzi 

i w ten sposób wszyscy w różnym stopniu odkrywają prawdę i w różnym stopniu mają udział w boskim 

Logosie”. 
583 Justinus Martyr, Apologia I, LXVI 3; red. E.J. Goodspeed, Göttingen 1915. 
584 Por. P. Hadot, Czym jest filozofia starożytna, dz. cyt., s. 317-318. 
585 Por. D. Karłowicz, Sokrates i inni święci, dz. cyt., s. 99-100. 



127 

 

nauczania jako wprowadzenie do wykładu wiary. Klemens uznaje, że chrześcijanin, jeśli jest 

prawdziwym filozofem lub gnostykiem, potrafi odróżnić cenne treści zawarte w myśli 

pogańskiej i podporządkować je celom właściwej filozofii – to znaczy chrześcijaństwa586. 

W pismach Laktancjusza brak bezpośrednich odniesień do wspomnianych 

chrześcijańskich filozofów. Choć nie da się jednoznacznie rozstrzygnąć, czy znał ich pisma 

i nauki, wiele zbliżonych koncepcji zaczerpnął najprawdopodobniej od łacińskich autorów, 

takich jak Minucjusz Felix, Tertulian czy Cyprian z Kartaginy, do których lektury odwołuje 

się w piątej księdze Divinae Institutiones587. U pierwszego z nich odnaleźć można niemal 

identyczną myśl z tą, wyrażoną przez Justyna. W stylizowanym na pisma Cycerona588 dialogu 

Octavius pisał on: ut quivis arbitretur, aut nunc Christianos philosophos esse aut philosophos 

fuisse iam tunc Christianos589. Całość tekstu sugeruje, że fundamentem apologii 

przedstawionej przez Oktawiusza, głównego uczestnika dialogu, nie jest bezpośrednie 

objawienie chrześcijańskie, lecz raczej argumentacja oparta na teologii naturalnej i 

założeniach filozoficznych. Chrześcijaństwo jawi się tu jako odsłonięcie prawdy, do której 

wcześniej zbliżali się mędrcy, oraz jako autentyczna, doskonała forma filozofii: animadvertis, 

philosophos eadem disputare quae dicimus, non quod nos simus eorum vestigia subsecuti, sed 

quod illi de divinis praedicationibus prophetarum umbram interpolatae veritatis imitati 

sint590. 

W przeciwieństwie do pełnego sprzeczności politeizmu i materialistycznego atomizmu 

cechujących myśl Cecyliusza591, głównego adwersarza tekstu prezentującego typowe poglądy 

ówczesnych elit pogańskich, chrześcijaństwo było przedstawione jako prosta i racjonalna 

 
586 Por. Clemens Alexandrinus, Stromateis I, IX 98; red. J.C. Hinrichs, Leipzig 1905: ὁ δὲ πρὸς τὸν βίον 

ἀναφέρων ἕκαστα τὸν ὀρθὸν ἔκ τε τῶν Ἑλληνικῶν καὶ τῶν βαρβαρικῶν ὑποδείγματα κομίζων πολύπειρος οὗτος 

τῆς ἀληθείας ἰχνευτὴς καὶ τῷ ὄντι πολύμητις, δίκην τῆς βασάνου λίθου (ἣ δ' ἐστὶ Λυδὴ διακρίνειν πεπιστευμένη 

τὸ νόθον ἀπὸ τοῦ ἰθαγενοῦς χρυσίου) καὶ ἱκανὸς ὢν χωρίζειν, ὁ πολύιδρις ἡμῶν καὶ γνωστικός, σοφιστικὴν μὲν 

φιλοσοφίας, κομμωτικὴν δὲ γυμναστικῆς καὶ ὀψοποιικὴν ἰατρικῆς καὶ ῥητορικὴν διαλεκτικῆς καὶ μετὰ τὰς 

ἄλλας [καὶ] τὰς κατὰ τὴν βάρβαρον φιλοσοφίαν αἱρέσεις αὐτῆς τῆς ἀληθείας. πῶς δὲ οὐκ ἀναγκαῖον περὶ 

νοητῶν φιλοσοφοῦντα διαλαβεῖν τὸν ἐπιποθοῦντα τῆς τοῦ θεοῦ δυνάμεως ἐπήβολον γενέσθαι. 
587 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 22-25. 
588 Por. B. Burliga, Polemika i retoryka w dialogu Minucjusza Feliksa "Oktawiusz", „Studia Elbląskie” 10/2009, 

s. 409: „Religia chrześcijańska przedstawiona jest tutaj jako system filozoficzny, w wielu punktach styczny 

zresztą z tradycyjnymi szkołami filozoficznymi. W filozoficzny klimat wprowadza struktura traktatu. Autor 

zaczyna od Prologu, ulubionej przez antycznych literatów formy rozpoczynania dzieł prozatorskich — 

odpowiednika inwokacji w dziełach poetyckich. Bezpośredniej inspiracji dostarczył mu, jak się wydaje, Cyceron 

z jego dialogiem O naturze bogów (De natura deorum) — będący wielką dyskusją pomiędzy epikurejczykiem, 

stoikiem i przedstawicielem akademii. Uważa się, że postać tego ostatniego, sceptyka Kotty37, była literackim 

pierwowzorem Minucjuszowego Cecyliusza Natalisa. Traktat Cycerona był zapewne także inspiracją dla 

Minucjusza w układzie dzieła”. 
589 Minucius Felix, Octavius XX 1; red. H. Rendall, London, 1931. 
590 Minucius Felix, Octavius, XXXIV 5. 
591 Por. Minucius Felix, Octavius V 1-13. 



128 

 

filozofia życia. Chociaż Oktawiusz krytykuje ślepe posłuszeństwo wobec rzymskiej tradycji, 

to staje na stanowisku, jakoby chrześcijanie byli spadkobiercami cnót przodków. Jako 

przykład podaje niezłomność chrześcijańskich kobiet i dzieci, przyrównując ich postawę do 

męstwa legendarnych wodzów592. Jego zdaniem to chrześcijanie, realizując etyczne postulaty 

i ideały pogańskich mędrców, stają się ich bezpośrednimi następcami. 

O chrześcijaństwie jako o prawdziwej filozofii pisał, w nieco bardziej skomplikowany 

sposób, sceptyczny wobec greckiego dziedzictwa Tertulian. Poglądy autora często 

interpretowane są jako wyraz postawy antyfilozoficznej, na co wskazują m.in. przywoływane 

fragmenty jego dzieł, zwłaszcza rozdział XLVI Apologeticum, gdzie pod koniec Tertulian 

formułuje jednoznaczną konstatację: Adeo quid simile philosophus et Christianus, Graeciae 

discipulus et caeli, famae negotiator et vitae, verborum et factorum operator, et rerum 

aedificator et destructor, amicus et inimicus erroris, veritatis interpolator et integrator 

et expressor, et furator eius et custos?593; czy z dzieła De praescriptione haereticorum, 

z którego pochodzi słynne zdanie: Quid ergo Athenis et Hierosolymis? quid academiae 

et ecclesiae? quid haereticis et christianis?594. Zdanie to dla wielu myślicieli późniejszych 

epok stanowiło asumpt to budowania postawy chrześcijańskiego antyracjonalizmu i braku 

zgody między religijnym a filozoficznym pojęciem bóstwa, któremu miał od starożytności 

patronować właśnie Tertulian595. Jego niechęć do filozofii należy jednak ściśle rozumieć jako 

sprzeciw wobec konkretnych nauk czy raczej praktyk życiowych znanych filozofów, nie zaś 

krytyce samego rozumu czy poszukiwania i umiłowania mądrości. Jego antyfilozoficzność 

nie może być zatem utożsamiona z antyracjonalnizmem596. Cytując Karłowicza:  

W umyśle Tertuliana spór między Objawieniem a naturą nie istnieje. Jeśli Tertulian 

proklamuje spór, to jest to konflikt między naturą a historyczną filozofią. I właśnie 

filozofii, która fałszuje obraz natury, Tertulian wydaje wojnę zarówno w imieniu rozumu, 

 
592 Minucius Felix, Octavius XXXVII 3-7: Vos ipsi calamitosos viros fertis ad caelum, ut Mucium Scaevolam, 

qui cum errasset in regem, perisset in hostibus, nisi dexteram perdidisset. Et quot ex nostris, non dextram solum, 

sed totum corpus uri, cremari sine ullis eiulatibus pertulerunt, cum dimitti praesertim haberent in sua potestate! 

Viros cum Mucio vel cum Aquilio aut Regulo comparo? Pueri et mulierculae nostrae cruces et tormenta, feras et 

omnes suppliciorum terriculas inspirata patientia doloris inludunt. Nec intellegitis, o miseri, neminem esse qui 

aut sine ratione velit poenam subire aut tormenta sine deo possit sustinere. 
593 Tertulianus, Apologeticum XLVI 18; red. T.R. Glover, London 1931. 
594 Tertulianus, De praescriptione haereticorum 7,9; red. P. De Labriolle, Paris 1907. 
595 Por. L. Szestow, Ateny i Jerozolima, przeł. C. Wodziński, Kraków 1993, s. 346-347.  
596 Por. D. Karłowicz, Sokrates i inni święci, dz. cyt., s. 43: „filozofia, Grecja, przyjaźń błędu, Ateny i Akademia 

nie muszą być – i nie są – synonimem naturalnego rozumu, lecz historycznymi przykładami jego 

skorumpowanych owoców. Antyfilozoficznoć i antyracjonalizm to nie to samo. Tertulian z właściwą sobie 

stanowczością mówi nie to, że rozum nie może poznać nawet cienia prawdy, lecz że dotychczasowa filozofia nie 

reprezentuje niczego prócz fałszu”. 



129 

 

natury, jak i Objawienia. Nieskażona natura jest w swojej istocie chrześcijańska, a to 

znaczy, że odkrywany w niej ład nie jest sprzeczny z Objawieniem597. 

Lektura pism Tertuliana pokazuje, że autor doskonale znał grecką i rzymską tradycję literacką 

i filozoficzną598, a jego postawa sprzeciwu może być odebrana znacznie bardziej jako głos 

pochodzący z wnętrza tej tradycji, nie zaś spoza niej599. Widoczne staje się to już w warstwie 

leksykalnej, np. chrześcijaństwo określa mianem secta, będącym odpowiednikiem greckiego 

rzeczownika αἵρεσις odnoszącego się w literaturze klasycznej najczęściej do szkół 

filozoficznych, podążających za naukami swojego założyciela czy mistrza600. W refleksji nad 

znaczeniem terminu christianus autor zestawia nadanie tej nazwy wyznawcom Chrystusa 

z tradycją filozoficzną, w której uczniowie określali się mianem pochodzącym od imienia 

założyciela szkoły 601. O rzymskim filozofie moralnym Senece Tertulian pisał, że był on saepe 

noster602 – co należy rozumieć, iż jego myśl miejscami antycypowała myśl chrześcijańską603. 

Co więcej, w Apologetyku autor dzieła niejako zasłania się postawą Seneki wobec pogańskich 

wierzeń i praktyk, podkreślając, że jego (tj. Seneki) krytyka była jeszcze ostrzejsza niż 

własna: O impiae voces, o sacrilega convicia! Infrendite, inspumate! Iidem estis, qui Senecam 

aliquem pluribus et amarioribus de vestra superstitione perorantem probetis604. Świadomie 

bądź nie, Tertulian przejął również wiele elementów stoickiej doktryny do formującej się 

 
597 Tamże, s. 43-44. 
598 Zob. R.D.S. Sider, Ancient Rhetoric and the Art of Tertullian, Oxford 1971, passim. 
599 Por. J.-C. Fredouille, Tertullien et la conversion de la culture antique, Paris 1972, s. 337-357. 
600 Por. K. Vanhoutte, A heretical tale about heresy or when words do matter, „HTS Teologiese 

Studies/Theological Studies”, 75 (3)/2019, s. 6: „Now, another term with which these hairesis were familiarly 

known in the time that is of our interest is, and this is a point of fundamental importance, ϕιλοσοϕία, philosophy. 

The most common hairesis in the Graeco-Roman world in the time of the birth of Christianity were the 

philosophical schools. These philosophical schools, however, no longer had the characteristics of the great 

purely Greek philosophical ‘schools’, like the Academy, the Lyceum or the Stoa, but the ‘fluidity’ (a fluidity that 

also regarded the membership of these hairesis, as Justin Martyr’s or even St. Augustine’s tales of passing 

through various philosophical schools attests) that this non-locality gave them, allowed them also to be more 

visible throughout the totality of the Roman empire. This greater visibility was also reached through their sharing 

of a recognised means of their dress: the tribōn or pallium – even the so-called philosophy-hater that Tertullian 

was supposed to be, took great pride in his wearing a pallium”. 
601 Por. Tertulianus, Apologeticum III 6: At enim secta oditur in nomine utique sui auctoris. Quid novi, si aliqua 

disciplina de magistro cognomentum sectatoribus suis inducit? Nonne philosophi de auctoribus suis 

nuncupantur Platonici, Epicurei, Pythagorici? 
602 Por. Tertulianus, De anima 20, 3: Sicut et Seneca saepe noster: insita sunt nobis omnium artium et aetatum 

semina, magisterque ex occulto deus producit ingenia, ex seminibus scilicet insitis et occultis per infantiam, 

quae sunt et intellectus. 
603 Por. P. Nehring, Autorytet Seneki w argumentacji wczesnochrześcijańskiej, „Symbolae Philologorum 

Posnaniensium Graecae et Latinae” 22 (2)/2012, s. 52: „Owa «chrystianizacja» Seneki ma tu swoje głębokie 

uzasadnienie w argumentacyjnej strategii obecnej w De anima. Dyskusja zawarta w tym dziele dotyczyła 

mianowicie wewnętrznego chrześcijańskiego sporu, a zatem adresatami byli tu sami chrześcijanie, a nie poganie 

jak w Apologetyku. Aby nie narazić się na zarzut, że w kwestii teologicznej, jaką bez wątpienia była natura 

duszy, rozważa wyłącznie poglądy różnych pogańskich szkół filozoficznych, jedne odrzucając, a inne 

przyjmując, przedstawił Senekę nie tylko jako stoika, ale też myśliciela jak najbliższego chrześcijaństwu”. 
604 Tertulianus, Apologeticus XII 26. 



130 

 

nauki chrześcijańskiej, co stanowiło nie tyle jego osobisty wkład, ile charakter niemal całej 

zachodniej myśli chrześcijańskiej pierwszych wieków605. 

Dwie postawy prezentowane przez pierwszych łacińskich apologetów chrześcijaństwa, 

choć nie pozostające w radykalnie przeciwstawnej pozycji względem siebie, to jednak 

zarysowują dwie główne postawy w odniesieniu do dziedzictwa myśli, literatury i sztuki 

klasycznego antyku. O ile Minucjusz Feliks będzie prezentował bardziej adaptacyjny nurt, 

stawiający na dialog z antykiem poprzez wykazywanie licznych podobieństw, to linia 

wywodząca się od Tertuliana będzie ukazywać wyjątkowość i odmienność chrześcijaństwa na 

tle pogańskiej myśli606. W obu zaś przypadkach nauka Chrystusa przekazana Kościołowi 

stanowi ostateczny punkt poznania mądrości na temat Boga, świata i człowieka607. 

W pismach Laktancjusza można doszukać się obydwu postaw, a może nawet jest to 

już próba ich recepcji i syntezy. W Divinae institutiones znajdują się zarówno elementy 

afirmacji moralnej filozofii Cycerona608 i Seneki609 będącej przygotowaniem, a nawet 

podstawą dla przesłania ewangelicznego, jak również krytyka fałszywości życia i postaw 

filozofów czy nawet zaprzeczenie wartości całej ich nauki, która, zdaniem apologety 

sprzeciwiła się swojemu podstawowemu powołaniu, jakim było poszukiwanie mądrości. Już 

na samym poziomie językowym Laktancjusz zwraca uwagę na niemożność utożsamiania 

 
605 Por. T. Zieliński, Chrześcijaństwo starożytne a filozofia rzymska, Zamość 1921, s. 5-6: „Chrześcijaństwo, o 

ile uległo wpływowi filozofji, nosi na wschodzie charakter neoplatoniczny, na zachodzie – stoicki. Na wschodzie 

umysły teologów zaprzątało zagadnienie samego Bóstwa i jego objawień wobec świata; na zachodzie – 

zagadnienie stosunku doli człowieka; zagadnienie tego, jakimi drogami człowiek osiągnąć może zbawienie 

i szczęśliwość wieczna”. 
606 Por. J. Sajdak, Wstęp, w: Tertulian, Apologetyk, Poznań 1947, s. LXVII-LXXVII. 
607 Por. Z. Xu, Lactantius and Eusebius: Christianity and Philosophy in the Early Fourth Century, „Open 

Journal of Philosophy” 13 (4)/2023, s. 646-647: „The Integration Model argues that there is no clear-cut 

distinction between Christianity and philosophy and that Christianity was only part of the philosophy, i.e., 

Christian philosophy. Disjunction Model proposes that philosophy greatly influences Christianity albeit the fact 

that it is subsidiary to Christianity. Conflict Model, suggests an irreconcilable relation between Christianity and 

philosophy, and between faith and reason. Such debate over the relation between Christianity and philosophy has 

been extended to the studies in Late Antiquity and become an important lens through which we approach many 

Christian works”. 
608 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 2, 15-16: […] sed Ciceronis est putanda, qui scripsit, credo ut libros 

quos de officiis erat scripturus commendaret, in quibus ipsis ‘nihil esse’ testatur ‘in omni philosophia melius et 

fructuosius quam praecepta vitae dare’. quodsi hoc illi faciunt quibus non est veritas cognita, quanto magis nos 

facere debemus qui a deo eruditi et inluminati possumus vera praecipere quodsi hoc illi faciunt quibus non est 

veritas cognita, quanto magis nos facere debemus qui a deo eruditi et inluminati possumus vera praecipere! nec 

tamen sic docebimus, ut quasi prima virtutis elementa tradamus, quod est infinitum, sed tamquam docendum 

susceperimus eum qui apud illos iam perfectus esse videatur. manentibus enim praeceptis eorum, quae solent ad 

probitatem recte dare, ignota illis superstruemus ad perficiendam consummandamque iustitiam, quam non 

tenent. ea vero quae possunt cum illis esse communia praetermittam, ne quid ab iis videar mutvari, quorum 

errores coarguere atque aperire decreverim. 
609 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 22, 11: si quis autem volet scire plenius, cur malos et iniustos deus 

potentes beatos divites fieri sinat, pios contra humiles miseros inopes esse patiatur, sumat eum Senecae librum, 

cui titulus est ‘quare bonis viris multa mala accidant, cum sit providentia’. in quo ille multa non plane imperitia 

saeculari, sed sapienter ac paene divinitus elocutus est. 



131 

 

filozofii z przedmiotem, na zdobycie którego jest nakierowana: Philosophia est, ut nomen 

indicat ipsique definiunt, Studium sapientiae. unde igitur probem phiiosophiam non esse 

sapientiam quam ex ipsius nominis significatione? qui enim sapientiae studet, utique nondum 

sapit, sed ut sapere possit studet610. 

W swojej krytyce Laktancjusz idzie jeszcze dalej, pisząc, że filozofia i jej adepci nigdy 

nie będą zdolni zbliżyć się do swojego celu ze względu na obrany przez siebie błędny sposób 

dojścia do niej611. Afrykańczyk, wyróżniając podstawy historycznej filozofii, stwierdza, 

że ta jedynie opiera na pojęciu wiedzy i mniemania. Jego zdaniem pierwsze z nich, jeśli nie 

zostanie odpowiednio natchniona przez Boga, nie może stać się udziałem człowieka612. 

Oparcie poszukiwań mądrości jedynie na mniemaniu i dociekaniu prawdy za pomocą 

dialektyki i dyskusji nigdy się nie powiedzie613. W przekonaniu Laktancjusza zasadnym 

argumentem przeciwko szkołom filozoficznym jest również wielość ich poglądów, które z 

zasady wzajemnie się wykluczają614. Boska nauka, w odróżnieniu od nich, ma jedne i pewne 

źródło oraz pomaga rozwiązać kwestie postawione przez filozofów:  

Quid ergo superest nisi ut omissis litigatoribus furiosis ac pertinacibus veniamus ad 

iudicem, ilium scilicet datorem simplicis et quietae sapientiae, quae non tantum formare 

nos et inducere in viam possit, verum etiam de controversiis istorum ferre sententiam? 

haec nos docet quod sit hominis verum ac summum bonum. de quo priusquam dicere 

incipio, illae omnes sententiae refellendae sunt, ut appareat neminem illorum fuisse s 

sapientem615 

Chrześcijaństwo jest więc dla afrykańskiego apologety wypełnieniem pierwotnego założenia 

filozofii, którym było poszukiwanie mądrości (sapientia), jednak nie przynależy ono jedynie 

do mędrców, lecz wszystkich ludzi z racji ich natury616. Laktancjusz wyraża nawet myśl, 

 
610 Lactantius, Divinae institutiones III 2, 3. 
611 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 2, 7-10. 
612 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 3, 1-3: Duabus rebus uidetur philosophia constare, scientia et 

opinatione, nec ulla re alia. scientia venire ab ingenio non potest nec cogitatione comprehendi, quia in se ipso 

habere propriam scientiam non hominis, sed dei est. mortalis autem natura non capit scientiam nisi quae veniat 

extrinsecus. idcirco enim oculos et aures et ceteros sensus patefecit in corpore divina sollertia, ut per eos aditus 

scientia permanet ad mentem. 
613 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 3, 8-16. 
614 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 4, 3-4: in multas sectas phiiosophia divisa est et omnes varia 

sentiunt. in qua ponimus veritatem? in omnibus certe non potest, designemus quamlibet; is nempe in ceteris 

omnibus sapientia non erit. transeamus ad singulas; eodem modo quidquid uni dabimus, ceteris auferemus. una 

quaeque enim secta omnes alias evertit, ut se suaque confirmet, nec ulli alteri sapere concedit, ne se desipere 

fateatur. sed sicut alias tollit, sic ipsa quoque ab aliis omnibus tollitur. 
615 Lactantius, Divinae institutiones III 8, 1. 
616 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 16, 10-11: nos ab hac caiumnia immunes ac liberi sumus qui 

philosophiam toliimus, quia humanae cogitationis inuentio est, sophiam defendimus, quia divis na traditio est, 

eamque ab omnibus suscipi oportere testamur, ille cum philosophiam tolleret nec melius aliquid adferret, 



132 

 

że skoro natura ludzka otwarta jest na poznanie mądrości, to konsekwencją tego jest szerokie 

rozciągnięcie nauki również na kobiety i wszystkie stany społeczne: quodsi natura hominis 

sapientiae capax est, oportuit et opifices et rusticos et mulieres et omnes denique qui 

humanam formam gerunt doceri, ut sapiant, populumque ex omni lingua et condicione et sexu 

et aetate conflari617. Postawa taka, choć znajdowała jednostkowe przypadki wśród niektórych 

szkół filozoficznych, to jednak w znacznej mierze pozostawała im obca618. W tym ujęciu 

chrześcijaństwo staje się filozofią w najszerszym tego słowa znaczeniu czy wręcz filozofią 

par excellence, uniwersalną drogą do zdobycia pełni człowieczeństwa poprzez uczczenie 

odwiecznej mądrości619. 

Pod koniec trzeciej księgi Divinae institutiones Laktancjusz, obwołując Boską naukę 

prawdziwą filozofią, wskazuje jednocześnie na istotny element błędu filozofów, którym było 

wypaczenie lub całkowite odrzucenie religii: quanta itaque voce possum, testificor prociamo 

denuntio: hic, hic est iiiud, quod philosophi omnes in tota ίο sua vita quaesierunt nec 

umquam tamen investigare comprehendere tenere valuerunt, quia religionem aut prauam 

retinuerunt aut totam penitus sustulerunt620. Należy więc przyjrzeć się religijnemu aspektowi 

Boskiej nauki, omawianej przez Laktancjusza. 

Vera religio 

Relacja Kościoła pierwszych wieków z religiami świata antycznego wydaje się 

bardziej zagmatwana niż ta, którą chrześcijaństwo nawiązało z myślą filozoficzną. Pierwszą 

przeszkodą, napotykaną przez wyznawców Chrystusa, był brak ustalonych ram 

dogmatycznych zobowiązujących wiernych do ustalonego kanonu przekonań, wynikający z 

uczestnictwa w sprawowanym kulcie grecko-rzymskich bogów. Samego zjawiska religijności 

i charakteru kultów pogańskich nie można sprowadzić do jednej zasady działania ze względu 

na ich różnorodność oraz odmienność. Ponadto wydzielenie tego, co przynależy do sfery 

religijnej, a co poza nią wykracza, w odniesieniu do sfery polityki, filozofii czy sztuki 

 
sapientiam tollere putabatur eoque facilius de sententia pulsus est, quia constat hominem non ad stultitiam, sed 

ad sapientiam nasci. 
617 Lactantius, Divinae institutiones III 25, 5. 
618 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 25, 13-18; zob. S. Protasi, Teaching Ancient Women Philosophers: 

A Case Study, „ Feminist Philosophy Quarterly” 6 (3)/2020, s. 1-26. 
619 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 26, 1: Quod ergo illi poscente natura faciendum esse senserunt, sed 

tamen neque ipsi facere potuerunt neque a philosophis fieri posse viderunt, sola haec efficit doctrina caelestis, 

quia sola sapientia est. 
620 Lactantius, Divinae institutiones III 30, 4. 



133 

 

powoduje niemałe trudności621. Antyczne chrześcijaństwo było więc skazane na niekończący 

się dialog i bolesną konfrontację na każdym kroku codziennego życia. Świadectwo tego 

znajduje się już choćby w Dziejach Apostolskich, gdzie poruszana jest kwestia zakazu 

spożywania mięsa, poświęconego uprzednio na ofiarę bogom oraz zabitego niezgodnie z 

żydowskim zwyczajem622. Zdaniem Marii Jaczynowskiej: „w wyniku tych zakazów 

chrześcijanin nie mógł bez obaw uczestniczyć w posiłku w domu przedstawiciela innej religii, 

co stanowiło istotną barierę obyczajowo-towarzyską”623. Często radykalne odcięcie się od 

rytualnych praktyk było postrzegane przez ówczesne władze jako akt wrogości wobec 

państwa, co skutkowało prawnymi prześladowaniami. Przykładami takich incydentów mogą 

być choćby przytoczone w poprzednim rozdziale wydarzenia zawarte w Divinae institutiones 

i De mortibus persecutorum Laktancjusza624. 

Aby uniknąć nadmiernego poszerzenia zakresu analizy o całość zagadnienia religii 

antycznej i jej relacji z chrześcijaństwem, warto ograniczyć się do aspektów poruszanych 

przez Laktancjusza i autorów stanowiących dla niego źródło inspiracji. Cała pierwsza księga 

Divinae institutiones, zatytułowana De falsa religione, poświęcona została krytyce 

konkretnych mitów i praktyk religijnych, charakterystycznych zarówno dla przeszłości, jak i 

czasów współczesnych autorowi. Sam schemat krytyki doprowadzającej nieraz ad absurdum 

wydarzenia mitologiczne czy związany z nimi kult, apologeta zaczerpnął z dzieł Tertuliana, 

Minucjusza Feliksa oraz Cypriana. Liczne podobieństwa świadczą nie tylko o lekturze i 

inspiracji wymienionymi autorami, lecz także o ogólnym charakterze stosunku do pogańskich 

źródeł, przybierający w pismach Laktancjusza najbardziej rozległą i dojrzałą formę. Nie brak 

również rozważań na temat fenomenu religijności jako takiej, gdy chrześcijański apologeta, 

polemizując z cycerońską definicją pojęcia religio, proponuje swoje własne rozumienie tego 

zagadnienia. Laktancjusz przytacza na ten przykład fragment z De natura deorum: 

Ita non enim philosophi solum verum etiam maiores nostri superstitionem a religione 

separaverunt.nam qui totos dies precabantur et immolabant, ut sibi sui liberi superstites 

essent, superstitiosi sunt appellati, quod nomen patvit postea latius; qui autem omnia quae 

ad cultum deorum pertinerent diligenter retractarent et tamquam relegerent, i sunt dicti 

 
621 Zob. R.L. Fox, Pagans and Christians, New York 2006; zob. C.P. Jones, Between Pagan and Christian, 

Cambridge 2014; G. Dizerga, Pagans and Christians: The Personal Spiritual Experience. J.J. O’Donnell, 

Pagans: The End of Traditional Religion and the Rise of Christianity, New York 2015. 
622 Por. Dz 15,20 w: Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Biblia Tysiąclecia. Wydanie V, Poznań 2025. 
623 M. Jaczynowska, Religie świata rzymskiego, Warszawa 1990, s. 225. 
624 Zob. strony 52-53. 



134 

 

religiosi ex relegendo, tamquam elegantes ex eligendo, tamquam ex diligendo diligentes, 

ex intellegendo intellegentes625. 

Główny punkt niezgody Laktancjusza względem propozycji Cycerona nie leży jednak w 

samym rozróżnieniu na supersitio i religio, które mogło być bardzo cenne dla chrześcijańskiej 

apologetyki, lecz na uznaniu, że istota religijności polega na powtarzalności rytuału 

(relegere), nie zaś na chęci nawiązania ponownej więzi (religare) z Bogiem. Jak sam 

proponuje:  

Quae cum ita se habeant ut ostendimus, apparet nullam aliam spem vitae homini esse 

propositam, nisi abiectis vanitatibus et errore miserabili deum cognoscat et deo serviat, 

nisi huic temporali renuntiet vitae ac se rudimentis iustitiae ad cultum verae religionis 

instituat. hac enim condicione gignimur, ut generanti nos deo iusta et debita obsequia 

praebeamus, hunc solum noverimus, hunc sequamur. hoc vinculo pietatis obstricti deo et 

religati sumus, unde ipsa religio nomen accepit non ut Cicero interpretatus est a 

relegendo626. 

Wartości tej definicji nie należy upatrywać jedynie w pragnieniu retorycznego popisu 

i rywalizacji z pogańskim mistrzem słowa, lecz wynika ona ściśle z chrześcijańskiego 

światopoglądu Afrykańczyka. Element Boskiej nauki mówiący o pierwotnym stanie i 

odłączeniu od Boga niejako determinuje w tym miejscu refleksję antropologiczną. Stąd też 

powszechne przeświadczenie o istnieniu Opatrzności, której myśliciele pogańscy nadawali 

różne imiona i próbowali ująć za pomocą różnych koncepcji. Wynika to, zdaniem 

Laktancjusza, z naturalnej potrzeby religijności627. 

Przyglądając się sposobowi rozumienia religii w innych pismach Cycerona, na 

przykład w De inventione – tekście z pewnością znanym Laktancjuszowi, można ujrzeć 

dokładniej sposób pojmowania tego zjawiska, obejmującego nie tylko kwestię społecznej 

stabilizacji, ale również elementy potrzeby osobistej duchowości. Z jednej strony religio jest 

rozumiana jako lęk przed bogami, pomagający zachować jedność w państwie: religionem 

eam, quae in metu et caerimonia deorum sit, appellant628, z drugiej zaś daje możliwość 

uczczenia podziwianej przez ludzi boskości: religio est, quae superioris cuiusdam naturae, 

 
625 Cicero, De natura deorum II 71. 
626 Lactantius, Divinae institutions IV 28, 1-3. 
627 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 5, 21: horum omnium sententia quamvis sit incerta, eodem tamen 

spectat, ut providentiam unam esse consentiant. sive enim natura sive aether sive ratio sive mens sive fatalis 

necessitas sive divina lex sive quid aliud dixeris, idem est quod a nobis dicitur deus. nec obstat appellationum 

diversitas, cum ipsa significatione ad unum omnia revoluantur. 
628 Cicero, De inventione II 61; red. E. Stroebel, Lipsiae 1915. 



135 

 

quam divinam vocant, curam caerimoniamque affert629. Szczególnie ten drugi aspekt 

dotyczący poznania filozoficznego mógł mieć wpływ na chrześcijańską interpretację 

Laktancjusza. Jak komentuje Anna Chlewicka: „tylko poprzez refleksję filozoficzną […] 

człowiek zdobywa wiedzę o tym, jakie jest znaczenie natury dla poszanowania 

sprawiedliwości oraz dla zachowania związków międzyludzkich. Ponadto […] badanie natury 

wszechrzeczy budzi w ludziach uczucie miłości i wdzięczności wobec bogów”630. Akt 

duchowego uczczenia boskiego majestatu poprzez poznanie praw natury byłby więc 

postrzegany jako akt ściśle religijny, którego następstwem jest właściwe poznanie 

rzeczywistości i wewnętrzny ład życia. Wciąż jednak rozumienie proponowane przez 

Laktancjusza przekracza myśl Arpinaty, a nawet wybiega znacznie poza jakiekolwiek 

ówczesne rozumienie religii, na co zwraca uwagę Toni Alimi:  

However, Lactantius was especially eager to marry Cicero's account of religio to a 

Christian origin story about an initial bond between humans and God that religio seeks to 

restore. When combined, these two elements amounted to a theory of religio. According 

to Lactantius's theory, religio is universal. Every society has its own religio. These 

religiones are either true or false. The true religio worships the true God. False religiones 

worship false gods. The only true religio is Christianity. It is the original religio and the 

only religio that worships the true God. All other religiones are false imitations. These 

features of Lactantian religio are, of course, the features that several scholars have 

claimed are distinctives of modern religion. Yet we find them articulated in a detailed and 

sophisticated way by Lactantius in the early fourth century. It is impossible to understand 

how Lactantius was adapting and adopting ideas he had encountered in Cicero, on 

Lactantius's own terms, unless we attribute to him these commitments that are often 

called modern. Scholars who insist on a strict divide between ancient religio and modern 

religion have as their goal the understanding of historical texts in their own contexts. The 

example of Lactantius shows how this strict divide can undermine this goal631. 

To, co stanowi pewne novum u Laktancjusza, to zdaniem badacza fenomenologiczne ujęcie 

zjawiska religio, odnoszącego się do wszystkich ludzi, wszystkich czasów i ściśle związany 

z ich naturą. Znaczenie religio wraz z poznaniem prawdziwej mądrości – sapientia stanowią 

dla Laktancjusza dwa filary Boskiej nauki, łączącej w sobie projekt pojednania sfery kultu 

ze sferą rozumu: idcirco et in sapientia religio et in religione sapientia est. ergo non potest 

 
629 Cicero, De inventione II 161. 
630 A. Chlewicka, Teologia polityczna Cycerona, „Symbolae Philologorum Posnaniensium Graecae et Latinae” 

25 (1)/2015, s. 46. 
631 T. Alimi, Lactantius’s “Modern” Conception of Religio, „Journal of Religious History” 47 (3)/2023, s. 384. 



136 

 

segregari, quia sapere nihil aliud est nisi deum verum iustis ac piis cultibus honorare632. 

Co ciekawe, Laktancjusz nigdzie dokładnie nie opisuje ani pełnego charakteru tej religii, 

zwłaszcza w ujęciu obrzędów z nią związanych, ani pełnej wykładni owej filozofii. Zgodnie 

z obserwacją Jana Legowicza:  

Laktancjusz nie podaje metody postępowania, stara się jedynie systematycznie wyłożyć 

chrześcijańskie założenia i postulaty doktrynalne. Wypracowuje więc swego rodzaju 

katalog zagadnień dotyczących Boga i Chrystusa jako «Logosu» i Syna bożego, 

problemów dotyczących człowieka i jego moralności oraz pytań w odniesieniu do 

miejsca człowieka w świecie i stosunku świata do człowieka633. 

Dzieła apologety mają raczej charakter protreptyków, a nie pełnej religijnej katechezy. Nie 

zmienia to faktu, że częściowo wyłania się z nich sposób rozumienia wyjątkowości 

chrześcijańskiej religio, jaką chciał ukazać ten autor. Istotą chrześcijańskiej praktyki życia 

jest, według Laktancjusza, oddanie czci Bogu, ponieważ jest to ostateczny cel, dla którego 

człowiek został stworzony634. Poznanie Boga poprzez odkrywanie jego mądrości warunkuje 

właściwy duchowy kult635. Nieznajomość objawienia zmusza wyznawców religii pogańskich 

do ciągłego poszerzania obrzędowości i zewnętrznych rytuałów: homines autem neglecta 

iustitia cum sint omnibus flagitiis aut sceleribus inquinati, religiosos sese putant, si templa et 

aras hostiarum sanguine cruentaverint, si focos odorati ac veteris vini profusione 

madefecerint636. Praktyka ta odrywa ludzi od ich pierwotnej natury i dokonuje wewnętrznej 

degradacji637, a nawet upodabnia ich do dzikich zwierząt638. Można więc stwierdzić, że tak 

 
632 Lactantius, Divinae institutiones IV 3, 10. 
633 J. Legowicz, Historia filozofii starożytnej…, dz. cyt., s. 573. 
634 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 1, 2: id enim est hominis officium in eoque solo summa rerum et 

omnis beatae vitae ratio consistit, quandoquidem propterea ficti et inspirati ab eo sumus, non ut caelum 

videremus et solem, quod Anaxagoras putavit, sed ut artificem solis et Caeli deum pura et integra mente 

coleremus. 
635 Por. Lactnatius, Divinae institutiones VI 1, 10: qui bona neglegunt animi, corporis appetunt, in tenebris ac 

morte versantur, quae sunt terrae atque corporis, quia vita et lumen a caelo est. cuius quoniam. expertes sunt 

corpori serviendo, longe absunt ab intellectu rerum divinarum. eadem miseros ubique caecitas premit. sicut 

enim qui sit uerus deus, ita etiam qui sit uerus cultus ignorant. 
636 Lactantius, Divinae institutions VI 1, 5. 
637 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 10, 15-18: nec est difficile docere, cur deorum cultores boni et iusti 

esse non possint. quomodo enim sanguine abstinebunt qui colunt cruentos deos Martem atque Bellonam? 

quomodo aut parentibus parcent qui expulsorem patris sui Iovem aut natis ex se infantibus qui Saturnum? 

quomodo pudicitiam tuebuntur qui colunt deam nudam et adulteram et quasi apud deos prosti16 tutam? 

quomodo se rapinis et fraudibus abstinebunt qui Mercurii furta noverunt docentis non fraudis esse decipere, sed 

astutiae? quomodo libidines coercebunt qui Iovem Herculem Liberum Apollinem ceterosque venerantur, quorum 

adulteria etstupra in mares et feminas non tantum doctis nota sunt, sed exprimuntur etiam in theatris atque 

cantantur, ut sint omnibus notiora? possuntne inter haec iusti esse homines, qui etiamsi natura sint boni, ab ipsis 

tamen diis erudiantur ad iniustitiam? ad placandum enim deum quem colas iis rebus opus est, quibus illum 

gaudere ac delectari scias. sic fit, ut vitam colentium deus pro qualitate numinis sui formet, quoniam 

religiosissimus est cultus imitari. 



137 

 

jak fałszywa mądrość i religia oddalają człowieka od jego człowieczeństwa, tak te prawdziwe 

dokonują ponownej integracji w jego wnętrzu. Zresztą Laktancjusz sam pisze o tym na 

początku drugiej księgi, w którym wyjaśnia cele prezentowanej nauki: 

convictis inanibus et hominum impia vanitate detecta singularis dei adserere maiestatem, 

suscipiens utilius et maius officium revocandi homines a pravis itineribus et in gratiam 

secum ipsos educendi, ne se, ut quidam philosophi faciunt, tantopere despiciant neve se 

infirmos et superuacuos et nihili et frustra omnino natos putent, quae opinio plerosque ad 

vitia compellit. nam dum existimant nulli deo esse nos curae aut post mortem nihil 

futuros, totos se libidinibus addicunt et, dum licere sibi putant, hauriendis voluptatibus 

sitienter incumbunt, per quas imprudentes in laqueos mortis incurrant. ignorant enim quae 

sit hominis ratio; quam si tenere vellent, in primis dominum suum agnoscerent, virtutem 

iustitiamque sequerentur, terrenis figmentis animas suas non substernerent, mortiferas 

libidinum suavitates non appeterent, denique se ipsos magni aestimarent atque 

intellegerent plus esse in homine quam uidetur; cuius uim condicionemque non aliter 

posse retineri, nisi cultum veri parentis sui deposita pravitate susceperint639. 

Przyswojenie Boskiej nauki ma dla Laktancjusza przede wszystkim znaczenie egzystencjalne, 

jest nim zrozumienie swojej godności i wartości, a także uzdrowienie ze wszystkiego, 

co odgradza człowieka od jego niemal niebiańskiej natury. To właśnie poprzez zasady 

chrześcijańskiej mądrości i duchową praktykę religijną człowiek zyskuje możliwość 

świadomego spełnienia swojego człowieczego powołania. 

De aesthetica Lactantii  

Omówiony powyżej aspekt humanizmu odnosi się niemal w zupełności do wymiaru 

etycznego i egzystencjalnego, wyznacza standard rozumienia cech prawdziwie ludzkich 

i wskazuje na jego źródło, którym jest objawiona religia. Nie jest to jednak jedyny obszar 

myśli humanistycznej rozwijany przez Laktancjusza. Choć autor ten nie sformułował wprost 

spójnej teorii estetycznej, to jednak na podstawie rozproszonych fragmentów jego dzieł 

można zrekonstruować preferowany stosunek do dziedzictwa klasycznego oraz do samej 

sztuki. Ujęcie to da się odczytać jako rodzaj wytycznych dla kształtującej się kultury 

chrześcijańskiej początku IV wieku – epoki przełomu konstantyńskiego. 

 
638 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 11, 3: aspernantur utique corpora beluarum, quibus sunt ipsi 

saeuiores, sibique adeo placent, quod homines nati sint, quorum nihil nisi liniamenta et summam figuram 

gerunt. 
639 Lactantius, Divinae institutiones II 1, 2. 



138 

 

Spośród wielu mitów i obrazów klasycznego imaginarium pogańskiej kultury, które 

chrześcijańska wrażliwość z łatwością mogła przeszczepić na swój grunt, Afrykańczyk 

w szczególny sposób wykorzystuje temat złotego wieku. Nie jest on dla niego jedynie 

alegorią retorycznie wzbogacającą wypowiedź na tematu dziejów świata, ale klamrą 

kompozycyjną spinającą wizję pierwszego i ostatniego wieku ludzkości, mającą kluczowe 

znaczenie dla jego historiozofii. Pierwszy raz wątek ten pojawia się w piątej księdze Divinae 

institutiones, gdy Laktancjusz kreśli wizję początków ludzkości na ziemi. Co istotne autor 

jako chrześcijanin nie odwołuje się do obrazu z Księgi Rodzaju, lecz do poetyckiego 

wyobrażenia aurea aetas640: 

quod poetae dictum sic accipi oportet, non ut existimemus nihil omnino tum fuisse 

privati, sed more poetico figuratum, ut intellegamus tam liberales fuisse homines, ut natas 

sibi fruges non includerent nec soli absconditis incubarent, sed pauperes ad 

communionem proprii laboris admitterent. ‘flumina iam lactis, iam flumina nectaris 

ibant.’ nec mirum, cum promptvaria iustorum benigne paterent omnibus nec avaritia 

intercipiens beneficia divina famem sitimque  vulgo faceret, sed omnes aequaliter 

abundarent, cum habentes non habentibus large copioseque donarent641. 

Zgoda, wzajemna pomoc i hojność według tego wyobrażenia cechują pierwotną wspólnotę 

ludzi sprzed grzechu. Oprócz bezpośredniego wskazania na poetów, Laktancjusz zawarł 

w swojej wypowiedzi cytat z Metamorphoses Owidiusza opisujący bujność natury, która 

dostarczała ludziom złotego wieku pożywienie bez udziału ich wysiłku i pracy642. Zdaniem 

afrykańskiego autora był to poetycki obraz (more poetico figuratum) jedności człowieka 

i stworzenia oraz międzyludzkiej zgody: Quod quidem non pro poetica fictione, sed pro vero 

 
640 Nie znaczy to jednak, że Laktancjusz rezygnuje z biblijnej nauki o pierwszych rodzicach, co widać w VI 

księdze, gdzie polemizując ze stoicka i epikurejską antropogenezą przytacza chrześcijańskie stanowiska jako 

jego zdaniem prawdziwe (por. Lactantius, Divinae institutiones VI 10, 1-27). 
641 Lactantius, Divinae institutiones V 5, 7. 
642 P. Ovidius Naso, Metamorphoses 101-112; red. W.S. Anderson, Leipzig 1977:  

ipsa quoque inmunis rastroque intacta nec ullis 

saucia vomeribus per se dabat omnia tellus, 

contentique cibis nullo cogente creatis 

arbuteos fetus montanaque fraga legebant 

cornaque et in duris haerentia mora rubetis 

et quae deciderant patula Iovis arbore glandes. 

ver erat aeternum, placidique tepentibus auris 

mulcebant zephyri natos sine semine flores; 

mox etiam fruges tellus inarata ferebat, 

nec renovatus ager gravidis canebat aristis; 

flumina iam lactis, iam flumina nectaris ibant, 

flavaque de viridi stillabant ilice mella. 



139 

 

habendum est643. Na podstawie tego fragmentu widać także, że Laktancjusz rozdziela 

poetycki sposób ukazania prawdy od poetyckiej fikcji, co rzuca nieco światła na jego sposób 

rozumienia funkcji literatury w przekazie nauki chrześcijańskiej. Bezpośrednio zresztą do 

liryki pogańskich poetów wraca w monumentalnej wizji apokaliptycznej z końca siódmej 

księgi swojego opus magnum, po raz kolejny wykorzystując w opisie przyrody topos obfitej i 

samorodnej ziemi: 

tunc auferentur a mundo tenebrae illae quibus obfundetur atque occaecabitur caelum, et 

luna claritudinem solis accipiet nec minuetur ulterius, sol autem septies tanto quam nunc 

est clarior fiet. terra vero aperiet fecunditatem suam et uberrimas fruges sua sponte 

generabit, rupes montium melle sudabunt, per rivos vina decurrent et flumina lacte 

inundabunt: mundus denique ipse gaudebit et omnis rerum natura laetabitur erepta et 

liberata dominio mali et impietatis et sceleris et erroris644. 

Choć najstarszym źródłem tego typu wyobrażeń jest Ἔργα καὶ ἡμέραι Hezjoda, zawierające 

pierwszy opis złotego wieku w literaturze antycznej645, to u Laktancjusza wyraźniej 

pobrzmiewają echa poetyckich wizji rzymskich autorów epoki augustowskiej – zwłaszcza 

Owidiusza i Wergiliusza646. Widoczne staje się to nie tylko na poziomie samego języka, lecz 

również przejęcia późniejszego wariantu i recepcji mitu. Zarówno w tekście Owidiusza, jak i 

u Laktancjusza ludzie żyjący w czasach złotego wieku nie wykonują żadnych prac, natomiast 

w pierwotnym greckim wariancie Hezjoda – pomimo plonów dostarczanych przez ziemię – 

oddają się różnym zajęciom gospodarczym. 

O tym, że wizja eschatologicznego królestwa z końcowych kart Divinae institutiones 

ma przypominać szczęśliwe czasy panowania Saturna, autor pisze nawet wprost: Denique tum 

fient illa quae poetae aureis temporibus facta esse iam Saturno regnante dixerunt647. 

Nie oznacza to jednak braku obecności biblijnych inspiracji, co widać w płynnym przejściu 

z klasycznej pogańskiej do judeo-chrześcijańskiej topiki: Non bestiae per hoc tempus 

sanguine alentur, non aves praeda, sed quieta et placida erunt omnia. leones et vituli ad 

 
643 Lactnatius, Divinae institutiones V 5, 3. 
644 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 7. 
645 Hesiodus, Opera et dies 116-120; red. F. Solmsen, R. Merkelbach, M.L. West, Oxford 1970: 

…ἐσθλὰ δὲ πάντα 

τοῖσιν ἔην: καρπὸν δ᾽ ἔφερε ζείδωρος ἄρουρα 

αὐτομάτη πολλόν τε καὶ ἄφθονον: οἳ δ᾽ ἐθελημοὶ 

ἥσυχοι ἔργ᾽ ἐνέμοντο σὺν ἐσθλοῖσιν πολέεσσιν. 

ἀφνειοὶ μήλοισι, φίλοι μακάρεσσι θεοῖσιν.  
646 Por. O. Nicholson, Broadening the Roman Mind: Foreign Prophets in the Apologetic of Lactantius, „Studia 

Patristica” 36/2001, s. 364-374. 
647 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 9. 



140 

 

praesepe simul stabunt, lupus ouem non rapiet, canis non venabitur, accipitres et aquilae non 

nocebunt, infans cum serpentibus ludet648. We przytoczonym fragmencie, przedstawiającym 

wizję pokoju panującego w królestwie mesjańskim, w której świat przyrody pozbawiony jest 

walki, przemocy i dominacji, a całe stworzenie jest oddane w służbę człowiekowi, 

Laktancjusz powołuje się na jedenasty rozdział Księgi Proroka Izajasza649. Taki sposób 

łączenia dwóch tradycji literackich, biblijnej i klasycznej znajdowało naturalnie swoje 

zastosowanie dużo wcześniej, niż w IV wieku, między innymi w tekstach i tradycji wyroczni 

sybillińskich650. 

Laktancjusz, oprócz licznych nawiązań, kryptocytatów i subtelnych aluzji literackich, 

explicite odwołuje się do jednego utworu651: IV eklogi Wergiliusza, cenionej w tradycji 

chrześcijańskiej za domniemany mesjański wydźwięk.652. Za najpopularniejsze źródło takiej 

interpretacji najczęściej uchodziły w późniejszych wiekach dzieła Augustyna: De civitate 

Dei653, Epistolae ad Romanos inchoata expositio654, Epistola 137655 oraz Epistola 258656. 

Jednak to Laktancjusz był pierwszym autorem, który zastosował wprost chrześcijańską 

interpretację utworu Wergiliusza657. 

 
648 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 8. 
649 Por. Iz 11, 6-9.  
650 Por. H. W. Parke, Sibyls and Sibylline Prophecy in Classical Antiquity, London 1988; A. Jankowski, W 

sprawie rzekomego mesjanizmu IV ekologii Wergiliusza, „Ruch Biblijny i Liturgiczny” 15/1962, s. 370: „Do 

takich pism propagandowych należy m. in. tzw. 14 ksiąg pseudo-sybillijskich, dochowanych do naszych czasów. 

Spośród nich księga trzecia, powstała około 140 r. przed Chr., daje wyraz nadziejom mesjańskim, które ożywiły 

się szczególnie po sukcesach Machabeuszów”. 
651 Por. Lactanatius, Divinae institutiones VII 24, 11. 
652 Por. S. Benko, Virgil’s Fourth Eclogue in Christian Interpretation, w: Aufstieg und Niedergang der 

römischen Welt (ANRW)/Rise and Decline of the Roman World, Berlin-Boston, 2016, s. 646-705; Por. W. 

Clausen, Virgil’s messianic Eclogue, w: Poetry and Prophecy. the beginnings of a literary tradition, red. J.L. 

Kugel, New York 1950, s. 65-74. 
653 Por. Augustinus, De civitate Dei X 27; red. B. Dombart, A. Kalb, CCSL 47, Turnhout, 1955: Ultima Cumaei 

venit iam carminis aetas; unde hoc a Cumaea Sibylla dictum esse incunctanter apparet.  
654 Por. Augustinus, Epistulae ad Romanos inchoata exposition I, 3; red. J. Divjak, "CSEL 84, Vindobonae, 

1971: Cumaeum autem carmen sybillinum esse nemo dubitaverit. 
655 Por. Augustinus, Epistulae 137, 12; red. A. Goldbacher, CSEL 44, Vindobonae, 1904: Nunc ergo, quod Maro 

ait et omnes videmus, amomum Assyrium vulgo nascitur. Quod autem ad adiutorium gratiae pertinet, quae in 

Christo est, ipse est omnino, «quo duce, si qua manent sceleris vestigia nostri, inrita perpetua solvent formidine 

terras». 
656 Por. Augustinus, Epistulae 258, 5; red. A. Goldbacher, CSEL 57, Vindobonae, 1911: Quod ex Cumaeo, id est, 

ex Sibyllino carmine se fassus est transtulisse Virgilius; quoniam fortassis etiam illa vates aliquid de unico 

Salvatore in spiritu audierat, quod necesse habuit confiteri. 
657 E. Bourne, The Messianic Prophecy in Vergil’s Fourth Eclogue, „The Classical Journal” 11 (7)/2016, 390-

392: „The first person to be impressed with the prophetic character of the poem, so far as we know, was 

Constantine the Great […] Lactantius, of the same age as Constantine, also believed that the eclogue referred to 

Christ; but he applied the prophecy to the coming of Christ at the millennium. In his Divinae institutions vii, 

chap. 24, he quotes first 11. 38-41, and then continuously 11. 28-30, 42-45, and 21-22, as if they came in this 

order. These words he says the poet spoke in accordance with the prophecies of the Cumaean Sibyl. The exact 

date of the composition of Lactantius’ Divinae institutiones is a matter of dispute; it may even be that he 

expressed a belief in the prophetic character of the eclogue before Constantine did”.  



141 

 

Wykorzystanie konkretnego toposu literackiego miało swoje zastosowanie 

w konstrukcji wizji politycznej Laktancjusza, co będzie przedmiotem następnego rozdziału 

rozprawy. W tym miejscu najważniejsze okazuje się dostrzeżenie znaczenia prawdy 

poetyckiej – jak wspomniano wcześniej, nie należy jej utożsamiać z fikcją ani kłamstwem. 

Dobrym przykładem takiego stosunku do obrazowania najwyższych prawd za pomocą 

literackiego kostiumu, może być wczesny poemat Laktancjusza De ave Phoenice będący 

zarazem polemiką z wielowiekową tradycją pogańską, jak i pierwszą poważną recepcją 

dopiero rodzącej się literatury chrześcijańskiej. Z najważniejszych autorów klasycznych 

greckich i rzymskich, powołujących się na historię o cudownym ptaku przylatującym ze 

wschodu, należy wspomnieć przede wszystkim: Herodota658, Laeviusa659, Owidiusza660, 

 
658 Por. Herodotus, Historiae 2, 73; red. H.R. Dietsch, H. Kallenberg, Lipsiae 1980: ἔστι δὲ καὶ ἄλλος ὄρνις ἱρός, 

τῷ οὔνομα φοῖνιξ. ἐγὼ μέν μιν οὐκ εἶδον εἰ μὴ ὅσον γραφῇ: καὶ γὰρ δὴ καὶ σπάνιος ἐπιφοιτᾷ σφι, δι᾽ ἐτέων, ὡς 

Ἡλιοπολῖται λέγουσι, πεντακοσίων: φοιτᾶν δὲ τότε φασὶ ἐπεάν οἱ ἀποθάνῃ ὁ πατήρ. ἔστι δέ, εἰ τῇ γραφῇ 

παρόμοιος, τοσόσδε καὶ τοιόσδε: τὰ μὲν αὐτοῦ χρυσόκομα τῶν πτερῶν τὰ δὲ ἐρυθρὰ ἐς τὰ μάλιστα: αἰετῷ 

περιήγησιν ὁμοιότατος καὶ τὸ μέγαθος. τοῦτον δὲ λέγουσι μηχανᾶσθαι τάδε, ἐμοὶ μὲν οὐ πιστὰ λέγοντες: ἐξ 

Ἀραβίης ὁρμώμενον ἐς τὸ ἱρὸν τοῦ Ἡλίου κομίζειν τὸν πατέρα ἐν σμύρνῃ ἐμπλάσσοντα καὶ θάπτειν ἐν τοῦ 

Ἡλίου τῷ ἱρῷ, κομίζειν δὲ οὕτω: πρῶτον τῆς σμύρνης ᾠὸν πλάσσειν ὅσον τε δυνατός ἐστι φέρειν, μετὰ δὲ 

πειρᾶσθαι αὐτὸ φορέοντα, ἐπεὰν δὲ ἀποπειρηθῇ, οὕτω δὴ κοιλήναντα τὸ ᾠὸν τὸν πατέρα ἐς αὐτὸ ἐντιθέναι, 

σμύρνῃ δὲ ἄλλῃ ἐμπλάσσειν τοῦτο κατ᾽ ὅ τι τοῦ ᾠοῦ ἐκκοιλήνας ἐνέθηκε τὸν πατέρα: ἐσκειμένου δὲ τοῦ πατρὸς 

γίνεσθαι τὠυτὸ βάρος: ἐμπλάσαντα δὲ κομίζειν μιν ἐπ᾽ Αἰγύπτου ἐς τοῦ Ἡλίου τὸ ἱρόν. ταῦτα μὲν τοῦτον τὸν 

ὄρνιν λέγουσι ποιέειν. 
659 Por. Laevius, Pterygion phoenicis, fr. 22; red. C. Barwick, Lipsiae 1925: sunt item saturnii quinum denum et 

senum denum pedum, in quibus similiternovum genus pedum est et ipsum ametron, de quibus nihil praecipitur, 

eoquenomine artis quidem <non> est. et solent esse summi pterygiorum senum denum, sequentes quinum 

denum, quales sunt in pterygio Phoenicis Laevii novissimae 

odes erotopaegnion. 

<o> Venus, amoris altrix, 

genetrix cupiditatis, 

mihi quae diem serenum 

hilarula praepandere cresti, 

opseculae tuae ac ministrae;  

tum: 

etsi neutiquam quid foret expavida gravis dura fera 

asperaque famultas,potui dominio accipere superbo. 
660 Por. Ovidius, Amores II 6, 54; red. R. Ehwald, Lipsiae 1907: Et vivax, uica semper avis; Ovidius, 

Metamorphoses 15, 391-407:  

Haec tamen ex aliis generis primordia ducunt, 

una est, quae reparet seque ipsa reseminet, ales: 

Assyrii phoenica vocant; non fruge neque herbis, 

sed turis lacrimis et suco vivit amomi. 

haec ubi quinque suae conplevit saecula vitae, 

ilicet in ramis tremulaeque cacumine palmae 

unguibus et puro nidum sibi constrvit ore, 

quo simul ac casias et nardi lenis aristas 

quassaque cum fulva substravit cinnama murra, 

se super inponit finitque in odoribus aevum. 

inde ferunt, totidem qui vivere debeat annos, 

corpore de patrio parvum phoenica renasci; 

cum dedit huic aetas vires, onerique ferendo est, 

ponderibus nidi ramos levat arboris altae 

fertque pius cunasque suas patriumque sepulcrum  



142 

 

Senekę661, Lukana662, Pliniusza Starszego663, Stacjusza664, Martialisa665, Pomponiusza 

Melę666, Tacyta667, Lukiana668, Diogenesa Laertiosa669 czy Filostrata670. W ich świadectwach 

 
perque leves auras Hyperionis urbe potitus 

ante fores sacras Hyperionis aede reponit. 
661 Por. Seneca, Epistulae ad Lucilium 42, 1; red. L.D. Reynolds, Oxonii 1965: Iam tibi iste persuasit virum se 

bonum esse? Atqui vir bonus tam cito nec fieri potest nec intellegi. Scis quem nunc virum bonum dicam? hunc 

secundae notae; nam ille alter fortasse tamquam phoenix semel anno quingentesimo nascitur. Nec est mirum ex 

intervallo magna generari: mediocria et in turbam nascentia saepe fortuna producit, eximia vero ipsa raritate 

commendat. 
662 Por. Lucanus, Pharsalia IV 677-680; red. D.R. Shackleton Bailey, Stutgardiae 1988:  

non Arabum volucer serpens innataque rubris 

aequoribus custos pretiosae uipera conchae 

aut viventis adhuc Libyci membrana cerastae 

aut cinis Eoa positi phoenicis in ara. 
663 Por. C. Plinius Secundus, Naturalis historia 7, 153; red. C. Mayhoff, Lipsiae 1909: De spatio atque 

longiqvitate vitae hominum non locorum modo situs, verum et tempora ac sua cuique sors nascendi incertum 

fecere. Hesiodus, qui primus aliqua de hoc prodidit, fabulose, ut reor, multa hominum aevo praeferens, cornici 

novem nostras attribuit aetates, quadruplum eius cervis, id triplicatum corvis, et reliqua fabulosius in phoenice 

ac Nymphis.; ibidem 10, 3-5: Aethiopes atque Indi discolores maxime et inenarrabiles ferunt aves et ante omnes 

nobilem Arabiae Phoenicem, haud scio an fabulose, unum in toto orbe nec visum magno opere. aquilae narratur 

magnitudine, auri fulgore circa colla, cetero purpureus, caeruleam roseis caudam pinnis distinguentibus, cristis 

fauces caputque plumeo apice honestante. primus atque diligentissime togatorum de eo prodidit Manilius, 

senator ille maximis nobilis doctrinis doctore nullo: neminem extitisse qui viderit vescentem, sacrum in Arabia 

Soli esse,vivere annis DXL, senescentem casiae turisque surculis construere nidum, replere odoribus et 

superemori. ex ossibus deinde et medullis eius nasci primo ceu vermiculum, inde fieri pullum, principioque iusta 

funera priori reddere et totum deferre nidum prope Panchaiam in Solis urbem et in ara ibi deponere. cum huius 

alitis vita magni conversionem anni fieri prodit idem Manilius iterumque significationes tempestatum et siderum 

easdem reverti,hoc autem circa meridiem incipere quo die signum arietis sol intraverit, et fuisse eius 

conversionis annum prodente se P. Licinio Cn. Cornelio cos. CCXV. Cornelius Valerianus Phoenicem 

devolavisse in Aegyptum tradit Q. Plautio Sex. Papinio cos. allatus est et in urbem Claudii principis censura 

anno urbis DCCC et in comitio propositus, quod actis testatum est, sed quem falsum esse nemo dubitaret.; 

Ibidem 11, 121: Nunc per singulas corporum partes iam dicta membratim tractetur historia. Caput habent 

cuncta quae sanguinem. In capite paucis animalium nec nisi volucribus apices, diversi quidem generis, phoenici 

plumarum serie e medio eo exeunte alia, pavonibus crinitis arbusculis, stymphalidi cirro, phasianae corniculis, 

praeterea parvae avi, quae, ab illo galerita appellata quondam, postea Gallico vocabulo etiam legioni nomen 

dederat alaudae.; ibidem 12, 124: Proxima Iudaeae Syria supra Phoenicen styracem gignit circa Gabala et 

Marathunta et Casium Seleuciae montem. Arbor et eodem nomine, cotoneo mało similis, lacrimae ex austero 

iucundi odoris; intus similitudo harundinis, suco praegnans. In hanc circa canis ortus advolant pinnati vermiculi 

erodentes, ob. Id scobe sordescit.; ibidem 13, 42: Hortus ille numquam nisi dominantis in aula fuit. At in 

meridiano orbe praecipuam optinent nobilitatem syagri proximamque margarides. Hae breves, candidae, 

rotundae, acinis quam balanis similiores, quare et nomen a margaritis accepere. Una earum arbor in Chora 

esse traditur, una et syagrorym, mirumque de ea accepisse, intermori ac renasci ex se ipsa, eratque, cum 

proderem, fertilis.; ibidem 29, 29: Ordiemur autem confessis, hoc est lanis ovisque, ob. Id ut rebus praecipuis 

honos in primis perhibeatur. Quaedam etiam sic alienis locis, tamen obiter, dici necesse erit. Nec deerat materia 

pompae, si quicquam aliud intueri liberet quam fidem operis, quippe inter prima proditis etiam ex cinere 

phoenicis nidoque medicinis, ceu vero id certum esset atque non fabulosum. Inridere est vitam remedia post 

millensium annum reditura monstrare; ibidem 29, 56: fit et in Syria alio modo, avium adipe curato ut dicemus, 

additis erysisceptro, xylobalsamo, phoenice, item tuso calamo singulorumpondere quod sit adipis, in vino bis aut 

ter sub serve facto. 
664 Por. Statius, Silvae II 4, 33-37; red. A. Marastoni, Leipzig 1970: 

[…] at non inglorius umbris 

mittitur: Assyrio cineres adolentur amomo 

et tenues Arabum respirant gramine plumae 

Sicaniisque crocis; senio nec fessus inerti 

scandet odoratos phoenix felicior ignes; 

Statius, Silvae II 6, 85-90: 

[…] sed nec servilis adempto 

ignis: odoriferos exhausit flamma Sabaeos 



143 

 

 
et Cilicum messes Phariaeque exempta volucri 

cinnama et Assyrio manantes gramine sucos, 

et domini fletus: hos tantum hausere favillae, 

hos bibit usque rogus […]; 

Statius, Silvae III 2, 114: 

Quae sibi praesternat vivax altaria Phoenix. 
665 Por. Martialis, Epigrammata V 7, 1-4; red. W. Heraeus, I. Borovskij, Leipzig 1982: 

Qualiter Assyrios renovant incendia nidos, 

una decem quotiens saecula vixit avis, 

taliter exuta est veterem nova Roma senctam 

 et sumpsit voltus praesidis ipsa sui. 

Martialis, Epigrammata V 37, 12-13: 

Cui conparatus indecens errat pavo, 

Inamabilis sciurus et frequens phoenix. 
666 Por. P. Mela, Chorographia III 8, 10; red. C.H. Tzschuckii, A. Weichert, Lipsiae 1816: De volucribus 

praecipue referenda Phoenix, semper unica; non enim coitu concipitur partuve generatur, sed ubi quingentorum 

annorum aevo perpetua duravit, super exaggeratam variis odoribus struem sibi ipsa incubat solviturque; dein 

putrescentium membrorum tabe concrescens ipsa se concipit atque ex se rursus renascitur. Cum adolevit, ossa 

pristini corporis inclusa murra Aegyptum exportat et in urbe quam Solis adpellant flagrantibus arae bustis 

inferens memorando funere consecrat. Ipsum promunturium quo id mare cluditur Aceraunis saltibus invium est. 
667 Tacitus, Annales VI, 28; red. C. D. Fisher, Oxonii 1906: Paulo Fabio L. Vitellio consulibus post longum 

saeculorum ambitum avis phoenix in Aegyptum venit praebuitque materiem doctissimis indigenarum et 

Graecorum multa super eo miraculo disserendi. de quibus congruunt et plura ambigua, sed cognitu non absurda 

promere libet. sacrum Soli id animal et ore ac distinctu pinnarum a ceteris avibus diversum consentiunt qui 

formam eius effinxere: de numero annorum varia traduntur. maxime vulgatum quingentorum spatium: sunt qui 

adseverent mille quadringentos sexaginta unum interici, prioresque alites Sesoside primum, post Amaside 

dominantibus, dein Ptolemaeo, qui ex Macedonibus tertius regnavit, in civitatem cui Heliopolis nomen 

advolavisse, multo ceterarum volucrum comitatu novam faciem mirantium. sed antiquitas quidem obscura: inter 

Ptolemaeum ac Tiberium minus ducenti quinquaginta anni fuerunt. unde non nulli falsum hunc phoenicem neque 

Arabum e terris credidere, nihilque usurpavisse ex his quae vetus memoria firmavit. confecto quippe annorum 

numero, ubi mors propinquet, suis in terris struere nidum eique vim genitalem adfundere ex qua fetum oriri; et 

primam adulto curam sepeliendi patris, neque id temere sed sublato murrae pondere temptatoque per longum 

iter, ubi par oneri, par meatui sit, subire patrium corpus inque Solis aram perferre atque adolere. haec incerta 

et fabulosis aucta: ceterum aspici aliquando in Aegypto eam volucrem non ambigitur.  
668 Por. Lucianus, De morte peregrini 27; red. M.D. Macleod, Oxonii 1980: ἤκουον δὲ ὡς οὐδὲ Πρωτεὺς ἔτι 

καλεῖσθαι ἀξιοῖ, ἀλλὰ Φοίνικα μετωνόμασεν ἑαυτόν, ὅτι καὶ φοῖνιξ, τὸ Ἰνδικὸν ὄρνεον, ἐπιβαίνειν πυρᾶς λέγεται 

πορρωτάτω γήρως προβεβηκώς. ἀλλὰ καὶ λογοποιεῖ καὶ χρησμούς τινας διέξεισιν παλαιοὺς δή, ὡς χρεὼν εἴη ^ 

δαίμονα νυκτοφύλακα γενέσθαι αὐτόν, καὶ δῆλός ἐστι βωμῶν ἤδη ἐπιθυμῶν καὶ χρυσοῦς ἀναστήσεσθαι 

ἐλπίζων; Lucianus, Hermotimus 53; red. M.D. Macleod, Oxonii 1987: καί τί σοι ἀποκριναίμην ἂν ἔτι, ὃς οὔτε 

αὐτόν τινα κρίνειν οἷόν τε εἶναι φής, ἢν μὴ φοίνικος ἔτη βιώσῃ πάντας ἐν κύκλῳ περιιὼν καὶ πειρώμενος, οὔτε 

τοῖς προπεπειραμένοις πιστεύειν ἀξιοῖς οὔτε τοῖς πολλοῖς ἐπαινοῦσι καὶ μαρτυροῦσι; Lucianus, Navigium 44; 

red. M.D. Macleod, Oxonii 1987: καὶ ταῦτα πάντα ἔχειν μὴ ὀλιγοχρόνιον ὄντα μηδὲ κατὰ μέτρον ζῶντα τῆς 

ἀνθρωπίνης βιοτῆς, ἀλλ᾽ ἔτη χίλια νέον ἐκ νέου γιγνόμενον διαβιῶναι ἀμφὶ τὰ ἑπτακαίδεκα ἔτη ἀεὶ ἀποδυόμενον 

τὸ γῆρας ὥσπερ οἱ ὄφεις: οὐδὲν γὰρ δεήσει με ταῦτα ἔχοντα: πάντα γὰρ ἐμὰ ἦν ἂν τὰ τῶν ἄλλων, ἐς ὅσον 

ἀνοίγειν τε τὰς θύρας ἐδυνάμην καὶ κοιμίζειν τοὺς φύλακας καὶ ἀθέατος εἶναι εἰσιών. εἰ δέ τι ἐν Ἰνδοῖς ἢ 

Ὑπερβορέοις θέαμα παράδοξον ἢ κτῆμα τίμιον ἢ ὅσα ἐμφαγεῖν ἢ πιεῖν ἡδέα, οὐ μεταστειλάμενος, ἀλλ᾽ αὐτὸς 

ἐπιπετόμενος ἀπέλαυον ἁπάντων ἐς κόρον: καὶ ἐπεὶ γρὺψ ὑπόπτερον θηρίον ἢ φοῖνιξ ὄρνεον ἐν Ἰνδοῖς ἀθέατον 

τοῖς ἄλλοις, ἐγὼ δὲ καὶ τοῦτο ἑώρων ἄν, καὶ τὰς πηγὰς δὲ τὰς Νείλου μόνος ἂν ἠπιστάμην καὶ ὅσον τῆς γῆς 

ἀοίκητον, καὶ εἴ τινες ἀντίποδες ἡμῖν οἰκοῦσι τὸ νότιον τῆς γῇς ἡμίτομον ἔχοντες. 
669 Por. Diogenes Laertios, Vitae philosophorum 9, 79; red. C.G. Conobet, Paris 1862: [Εἷς] πρῶτος ὁ παρὰ τὰς 

διαφορὰς τῶν ζῴων πρὸς ἡδονὴν καὶ ἀλγηδόνα καὶ βλάβην καὶ ὠφέλειαν. συνάγεται δὲ δι᾽ αὐτοῦ τὸ μὴ τὰς 

αὐτὰς ἀπὸ τῶν αὐτῶν προσπίπτειν φαντασίας καὶ τὸ διότι τῇ τοιαύτῃ μάχῃ ἀκολουθεῖ τὸ ἐπέχειν: τῶν γὰρ ζῴων 

τὰ μὲν χωρὶς μίξεως γίνεσθαι, ὡς τὰ πυρίβια καὶ ὁ Ἀράβιος φοῖνιξ καὶ εὐλαί: τὰ δ᾽ ἐξ ἐπιπλοκῆς, ὡς ἄνθρωποι 

καὶ τὰ ἄλλα. 
670 Por. Philostratus, Vita Apolloni 3, 49; red. F.C. Conbeare, London 1912: καὶ τὸν φοίνικα δὲ τὸν ὄρνιν τὸν διὰ 

πεντακοσίων ἐτῶν ἐς Αἴγυπτον ἥκοντα πέτεσθαι μὲν ἐν τῇ Ἰνδικῇ τὸν χρόνον τοῦτον, εἶναι δὲ ἕνα ἐκδιδόμενον 

τῶν ἀκτίνων καὶ χρυσῷ λάμποντα, μέγεθος ἀετοῦ καὶ εἶδος, ἐς καλιάν τε ἱζάνειν τὴν ἐκ τοῦ ἀρώματος 

ποιουμένην αὐτῷ πρὸς ταῖς τοῦ Νείλου πηγαῖς. ἃ δὲ Αἰγύπτιοι περὶ αὐτοῦ ᾄδουσιν, ὡς ἐς Αἴγυπτον φέρεται, καὶ 



144 

 

widoczna jest stopniowa zmiana szczegółów opowieści, będąca jednym z wielu przykładów 

dokonującej się w starożytności pracy nad mitem, a więc twórczego przekształcenia i 

adaptacji treści do panujących realiów671. Opowieść o feniksie, zachowana w grecko-

rzymskiej literaturze, wywodzi się ze znacznie starszych tradycji, których ślady odnaleźć 

można w sztuce i piśmiennictwie starożytnego Egiptu i Bliskiego Wschodu. Za jej 

pierwowzór uchodzi ptak Benu – istota ściśle powiązana z kultem słonecznym boga Re w 

Heliopolis. Jak wyjaśnia Jolanta Sawicka: 

Teksty, gdzie benu jest jedną z postaci boga Słońca, znajdują się w Księdze Umarłych. 

Benu odgrywał znaczącą rolę w kreowaniu tradycji Heliopolis od najdawniejszych 

czasów. W Tekstach Piramid jest wcieleniem przyjętym przez Atum, starożytnego boga 

Heliopolis, wcześnie utożsamionego ze słonecznym bogiem Re […] Benu był zatem 

jedną z postaci, w jakiej objawił się Atum-Re, i przede wszystkim uważano go za źródło 

życia, emanujące z boga Słońca […] Benu jako symbol życia łączony był z jeszcze 

jednym ważnym wydarzeniem – corocznym wylewem Nilu672. 

Benu był więc utożsamiany z boską siłą manifestującą się cyklicznie w powracających 

zjawiskach przyrody, a czas jego przylotu liczony i wyczekiwany przez egipskich kapłanów 

miał znamiona kosmicznej epoki wynoszącej najczęściej 500 lat. Takie postrzeganie feniksa 

i związany z nim kult z pewnością miały wpływ na umocnienie wymiaru duchowego jego 

przylotu, który z czasem powiązany został z nadzieją na przemianę i uzdrowienie świata. Tę 

pogańską intuicję dobrze znali i posługiwali się nią chrześcijanie już od I wieku, co 

potwierdza I list do Koryntian Klemensa Rzymskiego, relacjonujący dokładnie jeden z 

klasycznych wariantów opowieści o przylocie ptaka, jego śmierci spowodowanej 

samospaleniem, odrodzeniem i złożeniem ofiary z własnych szczątków na ołtarzu w 

Heliopolis: 

Ἴδωμεν τὸ παράδοξον σημεῖον τὸ γινόμενον ἐν τοῖς ἀνατολικοῖς τόποις, τουτέστιν τοῖς 

περὶ τὴν Ἀραβίαν. ὄρνεον γάρ ἐστιν, ὃ προσονομάζεται φοῖνιξ: τοῦτο μονογενὲς ὑπάρχον 

ζῇ ἔτη πεντακόσια, γενόμενόν τε ἤδη πρὸς ἀπόλυσιν τοῦ ἀποθανεῖν αὐτό, σηκὸν ἑαυτῷ 

ποιεῖ ἐκ λιβάνου καὶ σμύρνης καὶ τῶν λοιπῶν ἀρωμάτων, εἰς ὃν πληρωθέντος τοῦ χρόνου 

εἰσέρχεται καὶ τελευτᾷ. σηπομένης δὲ τῆς σαρκὸς σκώληξ τις γεννᾶται, ὃς ἐκ τῆς ἰκμάδος 

τοῦ τετελευτηκότος ζώου ἀνατρεφόμενος πτεροφυεῖ: εἶτα γενναῖος γενόμενος αἴρει τὸν 

σηκὸν ἐκεῖνον, ὅπου τὰ ὀστᾶ τοῦ προγεγονότος ἐστίν, καὶ ταῦτα βαστάζων διανύει ἀπὸ 

 
Ἰνδοὶ ξυμμαρτυροῦσι προσᾴδοντες τῷ λόγῳ τὸ τὸν φοίνικα τὸν ἐν τῇ καλιᾷ τηκόμενον προπεμπτηρίους ὕμνους 

αὑτῷ ᾄδειν. τουτὶ δὲ καὶ τοὺς κύκνους φασὶ δρᾶν οἱ σοφώτερον αὐτῶν ἀκούοντες. 
671 Zob. H. Blumenberg, Praca nad mitem, przeł. M. Herer, Z. Zwoliński, K. Najdek, Warszawa 2009. 
672 J. Sawicka, Feniks. Chrześcijańska interpretacja mitu u Laktancjusza, Warszawa 2000, s. 11. 



145 

 

τῆς Ἀραβικῆς χώρας ἕως τῆς Αἰγύπτου εἰς τὴν λεγομένην Ἡλιούπολιν, καὶ ἡμέρας, 

βλεπόντων πάντων, ἐπιπτὰς ἐπὶ τὸν τοῦ ἡλίου βωμὸν τίθησιν αὐτὰ καὶ οὕτως εἰς τοὐπίσω 

ἀφορμᾷ. οἱ οὖν ἱερεῖς ἐπισκέπτονται τὰς ἀναγραφὰς τῶν χρόνων καὶ εὑρίσκουσιν αὐτὸν 

πεντακοσιοστοῦ ἔτους πεπληρωμένου ἐληλυθέναι673. 

Użyty przez autora rzeczownik σημεῖον na określenie tego wydarzenia odsłania pierwsze 

świadectwo ukazania mitycznej postaci feniksa jako znaku czy prefiguracji postaci Chrystusa 

i Jego ofiary. Tertulian z kolei pisze o odrodzeniu feniksa w kontekście zmartwychwstania 

ciał i powołuje się na biblijne korzenie tej metafory: Deus etiam in scripturis suis, Et florebis 

enim inquit velut phoenix, id est de morte, de funere, uti credas de ignibus quoque 

substantiam corporis exigi posse674. Fragment przytoczony przez Tertuliana 

najprawdopodobniej odnosi się do Psalmu 91 (δίκαιος ὡς φοῖνιξ ἀνθήσει, ὡσεὶ ἡ κέδρος ἡ ἐν 

τῷ Λιβάνῳ πληθυνθήσεται675) lub do Księgi Hioba (εἶπα δέ ἡ ἡλικία μου γηράσει ὥσπερ 

στέλεχος φοίνικος, πολὺν χρόνον βιώσω676) choć występujący w nich wyraz φοῖνιξ może 

znaczyć zarówno feniksa, jak i daktylową palmę, na której wił on swoje gniazdo. 

Niewykluczone, że Tertulian świadomy tej dwuznaczności wykorzystał ją jako zabieg gry 

słownej677, choć bez względu na intencje chrześcijańskiego autora, nietrudno zauważyć, że 

zarówno w kulturze klasycznej, jak i biblijnej, słowo to odnosiło się do zbliżonej do siebie 

metafory obfitości i długowieczności, co znacznie ułatwiło jego trwałą kodyfikację w 

chrześcijańskiej symbolice. Wzmiankę o feniksie odnaleźć można także u Orygenesa, chociaż 

nie w takim kontekście, jak u wyżej wymienionych autorów. W swoim dziele Contra Celsum 

wspomina o owym stworzeniu, którego cudowność, jeśli tylko jest prawdziwa, powinna być 

powodem do chwalenia stwórcy, nie zaś samego stworzenia. Autor nie odnosi się jednak do 

głębszych porównań, np. w wymiarze śmierci czy ofiary678.  

 
673 Clemens Romanus, Epistula I ad Corinthios 1, 25; PG 1. 
674 Tertulianus, De resurectione mortuorum 13; CC 2, Turnholti 1954. 
675 Ps 91,13; Septuaginta. Id est Vetus Testamentum Graece iuxta LXX interpretes, Editio altera; red A. Rahlfs, 

R. Hanhart, Stuttgart 2006. 
676 Job 29:18 (LXX). 
677 Por. F. Gasti, L’immagine della Fenice fra „scienza” e simbologia antica, „Eruditio Antiqua” 10/2018, s. 17: 

„La circostanza, fra il linguistico e il teologico, è molto interessante e rivela il gusto grammaticale di Tertulliano. 

La citazione del primo colon di ps. 91, 13 iustus ut palma florebit, sicut cedrus Libani succrescet gioca 

sull’omografia fra i due termini indicanti in greco sia la palma da datteri – simbolo di fecondità non solo nella 

tradizione cristiana – sia appunto la fenice, una specie di calembour per dimostrare ulteriormente il valore 

allegorico dell’uccello in riferimento alla risurrezione, vista come una fioritura, cioè una nuova e migliore vita 

originatasi dalla morte”. 
678 Por. Origenes, Contra Celsum IV, 98; red. H. Chadwick, Cambridge 1953: καὶ φέρον ἀποθανόντα τὸν πατέρα 

καὶ ταφέντα ἐν σφαίρᾳ σμύρνης, καὶ ἐπιτιθὲν ὅπου τὸ τοῦ ἡλίου τέμενος. καὶ τοῦτο δὲ ἱστόρηται μὲν, δύναται 

δὲ, ἐάνπερ ᾗ ἀληθὲς, καὶ αὐτὸ φυσικὸν τυγχάνειν· ἐπιδαψιλευσαμένης τῆς θείας προνοίας καὶ ἐν ταῖς διαφοραῖς 

τῶν ζώων παραστῆσαι τοῖς ἀνθρώποις τὸ ποικίλον τῆς τῶν ἐν τῷ κόσμῳ κατασκευῆς φθάνον καὶ ἐπὶ τὰ ὄρνεα· 

καὶ ζῶόν τι μονογενὲς ὑπέστησεν, ἵνα καὶ τοῦτο ποιήσῃ θαυμασθῆναι οὐ τὸ ζῶον, ἀλλὰ τὸν πεποιηκότα αὐτό.  



146 

 

Laktancjuszowy poemat De ave phoenice był pierwszym tekstem antycznym w pełni 

poświęconym feniksowi, przez co należy rozpatrywać go nie tyle w kategorii późnej 

chrześcijańskiej recepcji, lecz jako najbardziej dojrzały owoc długoletniej tradycji klasycznej. 

Zresztą tekst nie zdradza w żadnym miejscu wprost swojego chrześcijańskiego rodowodu, 

przez co badacze najczęściej proponują, żeby datę jego powstania umiejscowić w młodości, 

jeszcze przed nawróceniem pisarza. Inni wprost pomijali jego znaczenie ze względu na 

pogański charakter poematu. Przykładowo, Jacob Henry Brooke Mountain, anglikański pastor 

z początku XIX wieku, w swoim opracowaniu dzieł Laktancjusza odnotowuje: „The verses 

entitled, «Phoenix» could not have been composed by Lactantius, after his conversion 

to Christianity, since the respectful mention in them of the idolatrous superstitions of 

Mythology, is wholly irreconcileable with his severe opinions on that subject”679. Licznie 

występujące w poemacie odwołania do Feba i antycznej religijności, rzeczywiście wydają się 

nie pasować do języka chrześcijańskiej apologetyki przełomu III i IV wieku, a z pewnością 

pozostają w konflikcie ze stosunkiem Laktancjusza do postaci greckich i rzymskich bogów, 

wyrażonym na kartach Divinae institutiones680. Fakt ten nie musi jednak wykluczać 

autorstwa, co do którego panuje szeroka zgoda wśród badaczy, lecz odnosi się raczej do 

rozumienia funkcji poezji, jaką Laktancjusz przedstawia w swoim opus magnum.  

Język poezji za czasów Laktancjusza jest wciąż nierozerwalnie związany z symboliką 

mitologiczną, a pierwsze próby niezależnej chrześcijańskiej epiki i liryki na długo jeszcze 

pozostaną w pełni zależne od pogańskich pierwowzorów. Subtelne odniesienia do nowej 

religii w De ave phoenice widoczne w szczególnym opisie wschodzącego słońca, będącego 

dla wspólnot chrześcijańskich bezpośrednim symbolem Chrystusa681 oraz w mesjańskim 

 
679 J.H.B. Mountain, A summary of the Writings of Lactantius, London 1839, s. 151-152. 
680 Por. J. Sawicka, Feniks…, dz. cyt., s. 71: „Z kolei dla chrześcijańskiego odczytania utworu nie bez znaczenia 

jest wątek, który przewija się przez cały poemat: wzajemnego powiązania Feniksa i Słońca. Laktancjusz nazywa 

Feniksa kapłanem i sługą Feba[…]. Opierając się na tych stwierdzeniach, wielu badaczy zajmujących się 

kwestią autorstwa poematu, zwracało uwagę, że wiersze owe gloryfikują nie tylko cudownego ptaka, lecz także 

przede wszystkim Feba, którego kapłanem jest Feniks. Powołując się na fragmenty tekstu Divinae institutiones, 

w ich ocenie zaświadczające o wrogim stosunku Laktancjusza wobec antycznych bogów i pogańskiej religii, 

stwierdzali, że idea wykorzystania imienia pogańskiego bóstwa dla alegorycznego oznaczenia mniej lub bardziej 

chrześcijańskiego wyobrażenia pozostaje sprzeczna z poglądami autora Podstaw nauki Bożej”. 
681 Por. M. Simon, Cywilizacja wczesnego chrześcijaństwa I-IV w., przeł. E. Bąkowska, Warszawa 1981, s. 275: 

„Rzeczywiście, już w II wieku niektórzy pisarze chrześcijańscy, jak na przykład Justyn, czerpiąc z 

mesjanistycznej terminologii Biblii, nadawali Chrystusowi imię Słońca. Określenia Sol salutis albo Sol justitiae 

stają się potem częste w chrześcijańskim słownictwie. Prace archeologiczne podjęte niedawno w Watykanie 

dodały do tekstów literackich świadectwo sztuk plastycznych. Wydobyto na światło dzienne mozaikę, 

pochodzącą prawdopodobnie z końca III wieku, gdzie Chrystusa przedstawiono w postaci Heliosa powożącego 

kwadrygą[…]. Ta mozaika i pokrewne jej zabytki pisemne świadczą o zbieżności pomiędzy słownictwem 

biblijnym stkwadrygą [do Mesjasza a jednym z najsilniejszych prądów dewocji i myśli pogańskiej tej epoki. 

Mamy podstawy, aby sądzić, że ten drugi czynnik oddziałał z równą siłą jak pierwszy. Był niewątpliwie 

decydujący w ukształtowaniu tej symboliki Chrystusa-Słońca. Był nim także w ustaleniu daty Bożego 



147 

 

charakterze przylotu feniksa, który po okresie tysiąca lat przybywa na ziemię, aby ją odnowić, 

wskazując na podobieństwo do wczesnochrześcijańskiego millenaryzmu. Bez względu na to, 

czy autor pisał ten tekst jako poganin, katechumen albo osoba już ochrzczona, chrześcijańska 

intuicja wydaje się przemawiać przez cały tekst, co było jasno odczytywane przez autorów 

późniejszych wieków, widzących w utworze wyraźnie elementy późniejszej konfesji 

Laktancjusza. Jak pisze Jacques Fontaine: 

Lecz jakie znaczenie ma tu ten orientalny mit o śmierci i zmartwychwstaniu 

interpretowany po chrześcijańsku […]? Czy mamy do czynienia z filigranowym 

poematem chrześcijańskim, obliczonym na zainteresowanie dworu cesarskiego, a 

odwołującym się do wizerunku Feniksa, aktualnego w owym czasie choćby dzięki 

obecności na niektórych emisjach monet konstantyńskich? Takie niezdecydowanie 

doktrynalne w każdym razie harmonizuje z intencjami nowej apologetyki, jakiej chciał 

Laktancjusz682. 

Zresztą widać wyraźnie, że w pierwszych latach po nawróceniu Laktancjusz unikał 

bezpośredniego pisania o swojej wierze – niezależnie od tego, czy wynikało to z 

prześladowań, czy z cech jego charakteru. Jednocześnie chętnie sięgał po literackie wzorce 

zaczerpnięte od klasycznych mistrzów. Takim kryptochrześcijańskim dziełem wydaje się być 

choćby pierwszy zachowany tekst – De opificjio Dei, który poza kilkoma fragmentami 

sugerującymi przynależność autora do wyznawców wiary Chrystusowej, sprawia wrażenie 

traktatu pisanego z niemal wyłącznie pozycji filozoficznego monoteizmu. 

Pogląd Laktancjusza na rolę i funkcję poezji w jego twórczości może wydawać się 

jednak niejednolity lub nawet niekonsekwentny, a autor czasem zdaje się pozostawać na 

granicy swoich własnych deklaracji. Dzięki źródłom biograficznym wiadomo, że był on nie 

tylko twórcą poezji, ale także jej teoretykiem i nauczycielem również wówczas, gdy był 

w podeszłym wieku. We wszystkich zachowanych tekstach dzieł filozoficznych Afrykańczyka 

widoczne są częste cytaty z utworów Wergiliusza i innych poetów rzymskich. Osobliwy 

przykład stanowi tu wykorzystanie utworu De rerum natura Lukrecjusza. Dzieło to z jednej 

strony służy mu jako najważniejsze źródło do rozumienia nauki Epikura, którą jako 

 
Narodzenia. W związku z kultem Mitry święto przesilenia zimowego nabierało w pogańskim kalendarzu coraz 

większego znaczenia. Dnia 25 grudnia, wraz z powrotem dłuższych dni, obchodzono Dies natalis Solis invicti. 

Kościół z całą świadomością postanowił w tym czasie obchodzić narodziny Zbawiciela, tego Solis salutis, które 

wzeszło, aby świat odkupić. Przedmiot czci się zmienił, ale data święta pozostała ta sama. Działanie pogańskich 

ram kultu słonecznego jest tak silne, że Kościół po schrystianizowaniu zimowego przesilenia łączy w tej samej 

symbolice również letnie przesilenie, poświęcone narodzinom Jana Chrzciciela, który zwiastował Mesjasza”. 
682 J. Fontaine, Chrześcijańska literatura łacińska. Rys historyczny, przeł. J. Słomka, Tarnów 1997, s. 67. 



148 

 

chrześcijanin zdecydowanie odrzuca, z drugiej zaś niekiedy wyrwany z kontekstu cytat 

wykorzystuje jako potwierdzenie własnych racji683. Wyraźnie widać to w jednym z 

fragmentów Divinae institutiones, gdzie słowa z poematu Lukrecjusza mają potwierdzać tezę 

o Bożym wcieleniu. W ten sposób paradoksalne stwierdzenie epikurejskiego poety o istocie 

ludzkiej, której należy się miano Boga, chrześcijański autor przekształca na użytek swojej 

wiary684. Podobnie Laktancjusz powołuje się na autorytet epikurejskiego poety, konstruując 

swoją definicję religii: diximus nomen religionis a vinculo pietatis esse deductum, quod 

hominem sibi deus religaverit et pietate constrinxerit, quia servire nos ei ut domino et obsequi 

ut patri necesse est. Melius ergo id nomen Lucretius interpretatus est, qui ait 'religionum se 

nodos soluere'685. Przykłady te pokazują, w jaki sposób apologeta podchodzi do zagadnienia 

poezji, którą można wykorzystać jako tworzywo dla zupełnie nowej treści, jest to więc 

podejście bliskie pochwały recepcji i wykorzystania dziedzictwa antyku. 

Z drugiej strony w trzeciej księdze Divinae institutiones autor, charakteryzując Boską 

naukę i jej nauczyciela, zdaje się twierdzić, że piękno nie ma w przekazie prawdy większego 

znaczenia, a nauka dialektyki i sztuki wymowy nie będą jej potrzebne: 

superest pars illa philosophiae tertia quam vocant λογικήν, in qua tota dialectica et omnis 

loquendi ratio continetur. hanc divina eruditio non desiderat, quia non in lingua, sed in 

corde sapientia est nec interest, quali utare sermone. res enim, non verba quaeruntur. et 

nos non de grammatico aut oratore, quorum scientia est quomodo loqui deceat, sed de 

sapiente disserimus, cuius doctrina est quomodo vivere oporteat686. 

Pogląd ten bliżej wyjaśnia krytyka poezji, znajdująca się w końcowych rozdziałach szóstej 

księgi Divinae institutiones, poświęconym zmysłom i afektom. Wedle tej części tekstu 

Laktancjusza, na nieufność zasługuje już nie tylko sama treść sztuki poetyckiej, ale również 

doświadczenie przyjemności związanej z odbiorem kunsztownych form literackich:  

 
683 Por. Lactnatius, Divinae institutiones VI 10, 7: itaque non errat Lucretius, cum dicit: ‘denique caelesti sumus 

omnes semine oriundi, omnibus ille idem pater est.’ 
684 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 14, 1-4: Rectius itaque Lucretius, cum eum laudat qui sapientiam 

primus invenit, sed hoc inepte, quod ab homine inuentam putavit;quasi vero illam alieubi iacentem homo ille 

quem laudabatinvenerit tamquam ‘tibias ad fontem’, ut poetae aiunt. quodsi repertorem sapientiae ut deum 

laudavit – ita enim dicit: ‘nemo ut opinor, erit mortali corpore cretus.nam si, ut ipsa petit maiestas cognita 

rerum,dicendum est, deus ille fuit, deus, inelyte Memmi’ –, tamen non erat sie laudandus deus, quod sapientiam 

invenerit, sed quod hominem fecerit qui posset capere sapientiam; minvit is enim laudem qui partem laudat ex 

toto. sed ille ut hominem laudavit, qui tamen ob id ipsum deberet pro deo haberi, quod sapere invenerit. nam sic 

ait: 'nonne decebit hunc hominem numero divum dignarier esse?' 
685 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 12-13. 
686 Lactantius, Divinae institutiones III 13, 4-5. 



149 

 

Aurium voluptas ex vocum et cantuum suavitate percipitur; quae scilicet tam vitiosa est, 

quam oblectatio illa, de qua diximus, oculorum. Quis enim non luxuriosum ac nequam 

putet eum, qui scenicas artes domi habeat? Atqui nihil refert, utrumne luxuriam solus 

domi, an cum populo exerceas in theatro [...] Restat unum, quod est nobis expugnandum; 

ne capiamur iis, quae ad sensum intimum penetrant. Nam illa omnia, quae verbis carent, 

id est aeris et nervorum suaves soni, possunt facile contemni, quia non adhaerent, nec 

scribi possunt687. 

Główny zarzut, stawiany w tym fragmencie, dotyczy w zasadzie siły uroku i piękna słów, 

które mają moc kierowania swoimi odbiorcami, ich umysłami i wyobraźnią. I choć groźny 

może wydawać się już Laktancjuszowi brak znajomości prawdy pogańskiego poety, 

zwodzącego swoich odbiorców, to problem dostrzega nawet w nawyku szukania kwiecistych 

słów, co może być przeszkodą w lekturze Pisma Świętego i pogłębianiu wiary: 

Carmen autem compositum, et oratio cum suavitate decipiens, capit mentes, et quo 

voluerit impellit. Inde homines litterati cum ad Dei religionem accesserint, si non fuerint 

ab aliquo perito doctore fundati, minus credunt. Assueti enim dulcibus et politis sive 

orationibus, sive carminibus, divinarum litterarum simplicem communemque sermonem 

pro sordido aspernantur. Id enim quaerunt, quod sensum demulceat. Persuadet autem 

quidquid suave est, et animo penitus, dum delectat, insidit. Num igitur Deus et mentis, et 

vocis, et linguae artifex diserte loqui non potest? Imo vero summa providentia carere fuco 

voluit ea quae divina sunt, ut omnes intelligerent quae ipse omnibus loquebatur688. 

Istota przytoczonych wyżej słów nie zawiera się jednak w wezwaniu do odrzucenia literatury, 

lecz do konieczności odbycia starannej formacji pod przewodnictwem doświadczonego 

nauczyciela – ab aliquo perito doctore fundati. Literacka przyjemność, podporządkowana 

Boskiej nauce, nie służy jedynie usprawiedliwieniu poezji, lecz prowadzi do jej sakralizacji 

i uczynienia integralnym elementem formacji duchowej i moralnej człowieka: 

Ergo qui veritati studet, qui non vult se ipse decipere, abiiciat inimicas ac noxias 

voluptates, quae animam sibi vinciant, ut corpus cibi dulces: praeferantur vera falsis, 

aeterna brevibus, utilia iucundis. Nihil aspectu gratum sit, nisi quod pie, quod iuste fieri 

videas; nihil auditu suave, nisi quod alit animam, melioremque te reddit. Maximeque hic 

sensus non est ad vitium detorquendus, qui nobis ideo datus est, ut doctrinam Dei 

percipere possemus. Itaque si voluptas est, audire cantus et carmina, Dei laudes canere et 

audire iucundum sit. Haec est voluptas vera, quae comes et socia virtutis est. Haec est non 

 
687 Lactantius, Divinae instiutiones VI 21, 1-3. 
688 Lactantius, Divinae instiutiones VI 21, 4-6. 



150 

 

caduca et brevis ut illae quas appetunt, qui corpori, ut pecudes, serviunt; sed perpetua, et 

sine ulla intermissione delectans689.  

Uczynienie sztuki służebną wobec najwyższego celu i dobra otwiera drogę do przeżycia 

prawdziwej rozkoszy – voluptas vera. Argument za taką postawą odnaleźć można wprost w 

piątej księdze, gdzie autor chwali sztukę wymowy jako nie tyle nieszkodliwą dla wiary, ile 

pożyteczną, pod warunkiem znajomości prawdy i moralnego ładu jej odbiorcy: 

ob eamque causam volui sapientiam cum religione coniungere, ne quid studiosis inanis 

illa doctrina possit officere, ut iam scientia litterarum non modo nihil noceat religioni 

atque iustitiae, sed etiam prosit quam plurimum, si is qui eas didicerit, sit in virtutibus 

instructior, in veritate sapientior. Praeterea etiamsi nulli alii, nobis certe proderit: 

delectabit se conscientia, gaudebitque mens in veritatis se luce versari, quod est animae 

pabulum incredibili quadam iucunditate perfusum690. 

W tej perspektywie zawarte jest jednocześnie silne wyzwanie, stawiane przez Laktancjusza 

literatom swoich czasów, a jest nim intelektualny podbój na polu kultury. Pokolenie twórców 

piszących u progu reform Konstantyna, w duchu nowej apologetyki, Jacques Fontaine nazywa 

wprost „Pokoleniem Laktancjusza”691. Do najwybitniejszych przedstawicieli tego nurtu 

należy zaliczyć choćby hiszpańskiego poetę Juwenkusa, który ułożył pierwszą łacińską 

harmonię ewangeliczną na wzór Eneidy692. Cechą dominującą tego podejścia do sztuki było 

założenie o konieczności powstania wielkiej chrześcijańskiej kultury, zdolnej nie tyle do 

naśladowania (imitatio) klasycznego antyku, ale do twórczej rywalizacji z nim (aemulatio).  

De Lactantio Ciceronis aemulo eiusque stilo 

Największą inspiracją i niekwestionowanym autorytetem literackim Laktancjusza był 

Cyceron. Łacina wybitnego retora i filozofa żyjącego w I wieku przed Chr., choć utrwalona 

 
689 Lactantius, Divinae institutiones VI 21, 7-10. 
690 Lactnatius, Divinae institutiones V, 1, 11-12. 
691 J. Fontaine, Chrześcijańska literatura łacińska…, dz. cyt., s. 55. 
692 Por. M. Cytowska, H. Szelest, Literatura rzymska…, dz. cyt., s. 189-190: „Juwenkus pokazuje, że Ewangelię 

można przedstawić w formie, do której już od najwcześniejszych lat szkolnych przywykli obywatele rzymscy, to 

jest w formie epopei. O tym, że będzie to epopeja chrześcijańska, mówi poeta już w ekspozycji utworu, 

zapowiada, że nie będzie opisywał spraw przemijającego świata, ani wielbił nietrwałej sławy śmiertelnych 

bohaterów, jak to czynili Homer i Wergiliusz. Tematem pieśni Juwenkusa jest bowiem żywot Chrystusa 

darzącego prawdziwym życiem (vita perennis, perpetua vita – Evang. I 1-2, 3-4, 19-20). Ze względu na temat 

epopei zwraca się Juwenkus o pomoc i natchnienie nie do muz, ale do Ducha św. (Evang. I 25-27). Wielbiciele 

Eneidy otrzymują epopeję, która zachęca, przekonuje do wiary chrześcijańskiej. Utwór jest więc protreptykiem. 

Epopeja Evangeliorum libri IV pełni też rolę katechezy, poucza i informuje o życiu, cudach i męce Chrystusa, 

przedstawia vitalia gesta Christi. Można też w poemacie dojrzeć rysy polemiczne, Juwenkus udawadnia, że 

wielkie czyny uwielbianego przez Rzymian Eneasza tracą wartość w zestawieniu z działalnością Chrystusa, 

którego poeta nazywa auctor vitae”. 



151 

 

w szkolnym kanonie, zdaje się znacznie odbiegać zarówno od codziennego języka III i IV 

wieku po Chr., jak i od tendencji literackich w literaturze pogańskiej. Szerząca się 

w prowincjach dyglosja, popularność greki w wyższych sferach łacińskiej części imperium, 

prowadziła w II i III wieku do stopniowej wulgaryzacji czy nawet degradacji języka Rzymian. 

Wśród niektórych intelektualistów i literatów panowała moda na archaizm, a więc stylizację 

na najdawniejszych autorów, dziś niemal w pełni utraconych. W pewnym sensie nurt ten 

duchowo współbrzmiał z konserwatyzmem elit zagubionych w obliczu intensywnego 

napływu orientalnych kultur do stolicy. Równocześnie jednak można go odczytywać jako 

wyraz zerwania ze skostniałą tradycją i próbę odnalezienia nowego języka dla pokoleniowych 

doświadczeń. Wśród autorów takich jak Fronton693, Tacyt694, Geliusz695 czy Apulejusz696 

dominowała właśnie tendencja do takiej archaizacji, choć style ich niekiedy znacznie różniły 

się od siebie.  

W przypadku wczesnych pisarzy chrześcijańskich, takich jak Minucjusz Felix czy 

Cyprian z Kartaginy, łatwo zauważyć, że są oni zasadniczo wierni szkolnemu klasycyzmowi. 

Sam Laktancjusz, przywołując tych autorów, zwraca szczególną uwagę na piękno i 

klarowność języka tego drugiego: 

Unus igitur praecipuus, et clarus extitit Cyprianus, quoniam et magnam sibi gloriam ex 

artis oratoriae professione quaesierat, et admodum multa conscripsit in suo genere 

miranda. Erat enim ingenio facili, copioso, suavi, et (quae sermonis maxima est virtus) 

aperto, ut discernere nequeas, utrumne ornatior in eloquendo, an felicior in explicando, an 

potentior in persuadendo fuerit697. 

Cyprian przed swoim nawróceniem był znany w Kartaginie jako utalentowany mówca i 

znawca klasycznej literatury. Chociaż z tego okresu nie zachowały się żadne świadectwa 

 
693 Por. W.C. Summers, The Silver Age of Latin Literature; from Tiberius to Trajan, London 1920, s. 214: 

„Archaizing school of Fronto, which thought even Tacitus too sparing in his use of old Latin, found Seneca's 

style positively mean and bald”. 
694 Por. Tamże, s. 189: „At this point it seems impossible to refrain from saying a word about the language of 

Tacitus. The perusal of a single page will reveal the fact that he likes words which, save in so far as they have 

already been revived by those inveterate archaizers Varro, Sallust, and the elder Pliny, seem to have fallen into 

disuse since the early period of Latin literature; that he avoids symmetry and parallelism of construction ; and 

that he is exceedingly brief. […] The archaizing of Tacitus is, of course, partly the frvit of his jealousy for the 

dignity of history. That the use of old-fashioned words ' that would not occur to any ordinary person ' (as 

Quintihan puts it 2) enhanced the solemnity and impressiveness of one's diction was a common-place of 

rhetorical instruction. It was, of course, an instrument that called for extreme nicety of touch”. 
695 Por. S.M. Beall, Civilis Eruditio: Style and Content in the „Attic Nights” of Aulus Gellius, Berkeley 1988, 

passim. 
696 W.S. Smith, The Narrative Voice in Apuleius’ Metamorphoses, „Transactions and Proceedings of the 

American Philological Association” 103/1972, s. 513-534. 
697 Lactantius, Divinae institutiones V 1, 24-25. 



152 

 

literackie, to we wczesnym dziele Ad Donatum Cyprian rozpoczyna tekst bogato 

stylizowanym wstępem, który ukazuje, że przyjęcie chrztu wiązało się dla niego z 

powściągliwością w zakresie literackiej elegancji: 

Bene admones, Donate carissime: nam et promisisse me memini, et reddendi 

tempestivum prorsus hoc tempus est, quo indulgente vindemia solutus animus in quietem 

sollemnes ac statas anni fatigantis indutias sortiatur. locus etiam cum die convenit, et 

mulcendis sensibus ac fovendis ad lenes auras blandientis autumni hortorum facies 

amoena consentit: hic iocundum sermonibus diem ducere et studentibus fabulis in divina 

praecepta conscientiam pectoris erudire. ac ne loqui nostrum arbiter profanus impediat 

aut clamor intemperans familiae strepentis obtundat, petamus hanc sedem: dant secessum 

vicina secreta, ubi dum erratici palmitum lapsus nexibus pendulis per harundines baiulas 

repunt, viteam porticum frondea tecta fecerunt. bene hic studia in aures damus, et dum in 

arbores et in vites videmus, oblectante prospectu oculos amoenamus, animam simul et 

auditus instrvit et pascit obtutus : quamquam tibi sola nunc gratia, sola cura sermonis est, 

contemptis voluptariae visionis inlecebris in me oculos tuos fixus es, qua ore, qua mente 

totus auditor es et hoc amore quo diligis698. 

Wydaje się jednak, że pochwała Laktancjusz, skierowana pod adresem Cypriana, nie 

dotyczyła pism dziś nieznanych, pełnych retorycznych ozdób, lecz właśnie tej późniejszej 

twórczości, pełnej prostoty i przejrzystości. Pod tym względem to dialog Octavius 

Minucjusza Felixa wydaje się znacznie bardziej dopracowany i wzbogacony. Widać to już w 

rozległym wstępie stylizowanym na platońskich i cycerońskich dialogach, gdzie przybliżona 

zostaje scena rodzajowa i kontekst rozmowy przyjaciół zasiadających na wybrzeżu morskim 

wypoczynkowego miasta Ostia, aby stoczyć oratorski pojedynek, któremu sekundować miał 

sam autor dzieła699. Zawarta we wstępie pochwała przyjaźni niemal wprost wskazuje na 

 
698 Cyprianus, Ad Donatum I; red. W. Hartel, Vindobona 1868. 
699 Por. Minucius Felix, Octavius I-1V: Cogitanti mihi et cum animo meo Octavi boni et fidelissimi contubernalis 

memoriam recensenti tanta dulcedo et adfectio hominis inhaesit, ut ipse quodammodo mihi viderer in praeterita 

redire, non ea quae iam transacta et decursa sunt, recordatione revocare: ita eius contemplatio quantum 

subtracta est oculis, tantum pectori meo ac paene intimis sensibus inplicata est. Nec inmerito discedens vir 

eximius et sanctus inmensum sui desiderium nobis reliquit, utpote cum et ipse tanto nostri semper amore 

flagraverit, ut et in ludicris et seriis pari mecum voluntate concineret eadem velle vel nolle: crederes unam 

mentem in duobus fuisse divisam. Sic solus in amoribus conscius, ipse socius in erroribus: et cum discussa 

caligine de tenebrarum profundo in lucem sapientiae et veritatis emergerem, non respvit comitem, sed quod est 

gloriosius, praecucurrit. Itaque cum per universam convictus nostri et familiaritatis aetatem mea cogitatio 

volveretur, in illo praecipue sermone eius mentis meae resedit intentio, quo Q. Caecilium superstitiosis 

vanitatibus etiamnunc inhaerentem disputatione gravissima ad veram religionem reformavit. Nam negotii et 

visendi mei gratia Romam contenderat, relicta domo, coniuge, liberis, et – quod est in liberis amabilius – adhuc 

annis innocentibus et adhuc dimidiata verba temptantibus, loqvellam ipso offensantis linguae fragmine 

dulciorem. Quo in adventu eius non possum exprimere sermonibus, quanto quamque inpatienti gaudio 

exultaverim, cum augeret maxime laetitiam meam amicissimi hominis inopinata praesentia. Igitur post unum et 



153 

 

inspiracje Arpinatą i jego filozoficzną twórczością. Co się zaś tyczy stylu, tekst Minucjusza 

również nie pozostaje daleki od klasycznego wzorca. Choć trudno jest streścić ogólne 

zagadnienie stylu cycerońskiego, nawet w osobnym artykule czy rozdziale książki 

poświęconej temu zagadnieniu700, to warto przytoczyć tu syntetyczny opis podany przez 

Floyda L. Morelanda i Ritę M. Fleischer, ujmujący strukturę i budowę zdań łacińskiego 

mistrza: 

The hallmark of Ciceronian Latin is the use of hypotaxis to subordinate in a careful and 

logical manner a number of related ideas to a single, main point. Cicero cultivated and 

perfected the periodic sentence, a structure that usually begins with the subject and, after 

a string of subordinate ideas and statements, ends with the main verb. The Ciceronian 

period is frequently long. but its clauses and phrases are so carefully and logically 

balanced that its construction prevents the reader from becoming lost701. 

To, co okazuje się najistotniejsze, to staranna budowa zdania pomagająca czytelnikowi lub 

słuchaczowi bez trudu podążać za wywodem, nawet w przypadku długich, nieraz zawiłych 

zdań. Charakterystyczny dla prozy Arpinaty układ podmiotu i czasownika, przedzielonego 

szeregiem zdań okresowych, tworzy odpowiednio domkniętą strukturę. Fundamentalnymi 

cechami były natomiast: elegantia, concinnitas oraz numerus. Pierwsza z nich dotyczy przede 

wszystkim odpowiedniego doboru słów i wyrażeń dostosowanych do wybranego tematu 

 
alterum diem, cum iam et aviditatem desiderii frequens adsidvitatis usus implesset et quae per absentiam 

mutuam de nobis nesciebamus, relatione alterna comperissemus, placuit Ostiam petere, amoenissimam 

civitatem, quod esset corpori meo siccandis umoribus de marinis lavacris blanda et adposita curatio: sane et ad 

vindemiam feriae iudiciariam curam relaxaverant. Nam id temporis post aestivam diem in temperiem semet 

autumnitas dirigebat. Itaque cum diluculo ad mare inambulando litori pergeremus, ut et aura adspirans leniter 

membra vegetaret et cum eximia voluptate molli vestigio cedens harena subsideret, Caecilius simulacro 

Serapidis denotato, ut vulgus superstitiosus solet, manum ori admovens osculu, labiis pressit.Tunc Octavius ait: 

„Non boni viri est, Marce frater, hominem domi forisque lateri tuo inhaerentem sic in hac inperitiae vulgaris 

caecitate deserere, ut tam luculento die in lapides eum patiaris inpingere, effigiatos sane et unctos et coronatos, 

cum scias huius erroris non minorem ad te quam ad ipsum infamiam redundare.” Cum hoc sermone eius 

medium spatium civitatis emensi iam liberum litus tenebamus. Ibi harenas extimas, velut sterneret ambulacro, 

perfundens lenis unda tendebat: et, ut semper mare etiam positis flatibus inquietum est, etsi non canis 

spumosisque fluctibus exibat ad terram, tamen crispis tortuosisque ibidem erroribus delectati perquam sumus, 

cum in ipso aequoris limine plantas tingueremus, quod vicissim nunc adpulsum nostris pedibus adluderet 

fluctus, nunc relabens ac vestigia retrahens in sese resorberet. Sensim itaque tranquilleque progressi oram curvi 

molliter litoris iter fabulis fallentibus legebamus. Haec fabulae erant Octavi disserentis de navigatione narratio. 

Sed ubi eundi spatium satis iustum cum sermone consumpsimus, eandem emensi viam rursus versis vestigiis 

terebamus, et cum ad id loci ventum est, ubi subductae naviculae substratis roboribus a terrena labe suspensae 

quiescebant, pveros videmus certatim gestientes testarum in mare iaculationibus ludere. Is lusus est testam 

teretem iactatione fluctuum levigatam legere de litore, eam testam plano situ digitis comprehensam inclinem 

ipsum atque humilem quantum potest super undas inrotare, ut illud iaculum vel dorsum maris raderet enataret, 

dum leni impetu labitur, vel summis fluctibus tonsis emicaret emergeret, dum adsiduo saltu sublevatur. Is se in 

pueris victorem ferebat, cuius testa et procurreret longius et frequentius exsiliret. 
700 Por. J.G.F. Powell, Cicero’s style, w: The Cambridge Companion to Cicero, red. C. Steel, Cambridge 2013, 

s. 41-72. 
701 F.L. Moreland, R.M. Fleischer, An Introduction to Latin Literature and Style, California 1977, s. 87. 



154 

 

i okoliczności dzieła. Concinnitas, oznaczająca równowagę czy balans, wskazuje na 

konieczność zachowania równoległości w konstrukcji zdań, zwłaszcza w długości i brzmieniu 

fraz oraz klauzul (clausulae), z których jego ulubioną była: esse videatur. Cyceron, wzorując 

się na greckich mistrzach, chętnie dzielił zdania na κῶλα, nazwane po łacinie membra. 

Najczęściej spotykane w jego twórczości były złożenia z trzech i czterech części, czyli 

tricolony i tetracolony. Odpowiednia kompozycja układu elementów w zdaniu tworzyła 

zamierzony efekt rytmiczny tekstu nazwany numerus702. 

Patrząc na styl pism Laktancjusza, można zauważyć, że był on w dużej mierze zależny 

od tego wzorca i pozostawał mu wierny we wszystkich swoich pismach. Ioannes Georgius 

Walchus, wydawca zbioru Opera omnia pism Laktancjusza opublikowanego w 1735 roku 

w Lipsku, posiłkując się opinią Augusta Krebsiusa z rozprawy De stilo Lactantii, wydanej 

trzydzieści lat wcześniej703, chwali chrześcijańskiego autora za przejrzystość, elegancję, 

powściągliwość w stosowaniu środków retorycznych oraz odpowiednią proporcję: 

Lactantii stilus humilis est, medius; studet puritati vocum; est perspicuus, suavis atque 

elegans; Ciceronis scribenti modum aemulatur, et in vocum compositione tantam 

suavitatem observat, ut oratoris ingenium sapere videatur. Tenuis seu humilis character 

eius est, quia parcius utitur tropis et figuris; sermone vulgari, qui purus persipicuus et 

evidens est, et fugit omne, quod magnificae compositionis. Qui character pertinet ad 

disputationes, in quibus summa operis Lactantiani posita est; quandoquidem adversus 

falsae sapientiae sectatores disputat, ac religionem paganorum, qui variis et ineptis 

superstitionibus serviebant, destrvit plane. Quod dicendi genus porro nec tam copiosum; 

nec vero concisum est; nihil habet superflui, nihilque deficit, periodi non tam longiores 

sunt, nec commata et cola verborum copiam complectuntur704. 

 
702 Por. tamże: „In his works on the theory and practice of oratory. Cicero speaks of three main features that 

should concern the orator: elegantia («elegance»), concinnitas («balance ») and numerus («rhythm»). Elegance 

requires a choice of words and expressions appropriate to the theme and a general aura of decorum that 

permeates the whole. Balance is achieved by a series of parallel constructions, as well as clauses and phrases of 

roughly similar length and sound. Cicero recognized the validity of the Greek principle of breaking down 

utterances into κῶλα [cola], «limbs» or. as Cicero translates this into Latin, membra. The colonic structure lends 

harmony and balance to a periodic sentence. Arrangement into cola. in particular in groups of three (tricolonic 

structure) and four, became a very important element in the theories of prose style prevalent in Cicero’s day. 

While considering other poeticisms inappropriate to oratorical prose, Cicero recognized and exploited the effects 

of rhythm. Many of his periodic sentences, when read aloud, give evidence of Cicero’s concern for creating a 

smooth, rhythmical flow. He often chose to end his periods with distinctive rhythmical sequences that were 

called clausulae («closings»). Cicero’s favorite clausula is represented in the sequence esse vldeatur”. 
703 Zob. A. Krebsius, De stilo Lactantii, Halae 1706. 
704 Por. I.G. Walchus, De Lactantio eiusdem stilo, w: Lucii Coelii sive Caecilii Lactanti Opera Omnia, Lipsiae 

1735, s. 58. 



155 

 

Przykład takiej zwięzłości widzi Walchus między innymi we fragmencie z De ira Dei, gdzie 

Laktancjusz, powtarzając trzykrotnie poszczególne elementy, buduje zwięzły period705: Sive 

igitur gratiam Deo, sive iram, sive utrumque detraxeris, religionem tolli necesse est, sine qua 

vita hominum stultitia, scelere, immanitate completur706. Z tego samego dzieła podaje 

przykład konstrukcji złożonej ze wzajemnie powiązanych segmentów, tworzących ciągłą 

wypowiedź707: Sed discrimen illud est, quod cum virtus habeat amaritudinem, et sit dulcis 

illecebra voluptatis, vincuntur plurimi, et abstrahuntur ad suavitatem. Ii vero, qui se corpori 

rebusque terrenis addixerunt, premuntur in terram, nec assequi possunt divini muneris 

gratiam, quia se vitiorum labibus inquinaverunt708. Afrykańczyk, podobnie jak Cyceron, 

zawiera okresy w trzech lub czterech kolonach, widoczna jest u niego dbałość o użycie 

klasycznych słów, choć niekiedy występują barbaryzmy bądź wyrazy charakterystyczne już 

dla łaciny kościelnej709. Walchus przedstawia listę 130 słów, nieobecnych w złotej łacinie lub 

nietypowych dla niej gramatycznych połączeń, którymi posługuje się Laktancjusz, choć część 

z nich, mogła pochodzić od późniejszych skrybów, nie zaś od autora710. Nowożytny wydawca 

twierdzi, że naśladownictwo klasycznej prozy, tak widoczne u Laktancjusza, nie opiera się 

jednak na kopiowaniu całych fraz czy klauzul od klasycznych autorów, lecz na niemal 

nieuchwytnym dla reguł podobieństwie: Qua suavitate oritur omnis numerus oratorius; qui 

observandus quidem est, more veteris Latii; sed certis regulis determinari neutiquam 

potestnec audiendi funt, qui exiftimant, sese Ciceronis, Livii aliusque numeros adfecutos effe, 

quando vnum vel duo nomina extremo periodi ponunt scrupulose: iudicamus, potuisset, esse 

videatur, esse voluerunt; aut mei, tui, nunquam711. Jego śladów można szukać w 

charakterystycznym układzie syntaktycznym, w którym przymiotniki, niekiedy również 

przedzielone wyrazami, występują przed rzeczownikami, zaimki dzierżawcze po 

 
705 Por. tamże: Quibus periodis loqvitur modo incisum, cum singulis fere distingvitur. 
706 Lactantius, De ira Dei XIX 3. 
707 Por. I.G. Walchus, De Lactantio eiusdem stilo…, dz. cyt., s. 58-59: Modo membratim, quando non quidem 

singulis vocibus, sed singulis membris invicem colligates sermonem continuat. 
708 Por, Tamże, 59; Lactantius, De ira Dei XIX. 
709 Por. tamże, s. 59: Modo periodice, quum usurpat periodes, quae duobus colis sunt inclusae, tria, etiam 

quatuor habent membra. Exemplam addicerem, si disserationis modus illud permitteret. Puritate stilus Lactantii 

etiam commentabilis est, quoniam maxime nitori et claritati sermonis studvit, cum quod ad simplices voces, tum 

earum iuncturas adtinet. It quidem fateor, quod interdum in verbum non satis latinum aut posterioris aevi 

Lactantii porest condonari. Suam sibi fecit latinitatem poeticam atque exxlesiasticam et usus est vocibus novae 

significationis aut usus rarioris.Poetis licitum est dicendi genus, quod sermonem non ligatum ingratum saepe 

atque iniucundum efficit. Et ecclesia invexit quoque vocabula, quae ante christianorum tempora in veteri Latio 

inaudita; saltem alia notione usitata fuerunt. Quae impure in Lactantii monimentis tum a nobis, tum, ab allis 

observata fuerunt, exhibendo, non secundum librorum, sed litterarum ordinem. 
710 Por. tamże, s. 60-62. 
711 Tamże, s. 63. 



156 

 

rzeczownikach, a do stopnia wyższego dodany jest odpowiedni przypadek jak i wiele innych 

cech bliskich prozie cycerońskiej712. 

Temat zależności Laktancjusza od prozy Cycerona ze strony formalnej rozwija Jerzy 

Wojtczak-Szyszkowski w pracy De Lactantio Ciceronis aemulo et sectatore. Powołując się na 

przyjęty przez Tadeusza Zielińskiego schemat pięciu klauzul w prozie Arpinaty (V-schema,  

L-schema, M-schema, P-schema oraz S-schema713), wykazuje on drobiazgowo podobieństwa 

i zależności od cycerońskiego wzorca714. Podobnie Antonie Wlosok i Eberhard Heck, 

skupiając się na trzech rodzajach najczystszych klauzul (tres clausulae principales et purae) 

u Laktancjusza, wymieniają te, które zbudowane są w następujący sposób: creticus i 

trochaeus (np. veheménter oderunt), dicreticus (np. patiénter aut audiat) czy creticus i 

ditrochaeus (np. fábulas contulisset)715. Ponadto w swojej pracy Jerzy Wojtczak-

Szyszkowski, porównując długości periodów u Cycerona i Laktancjusza, zestawił je z tymi, 

które tworzyli pisarze rzymscy okresu srebrnej łaciny: Tacyt, Seneka i Salustiusz, by 

podkreślić ich odmienność. Jak argumentuje: patefactum est vel eas apud hos scriptores 

plures periodos fuisse, quae plura atque apud nostros verba continerent, vel easdem periodos 

multo saepius obviam se dare716. Z jego badań wynika również, że Laktancjusz chętnie 

wykorzystywał słowa i konstrukcje rzadko spotykane u innych autorów niż Cyceron, a 

wylicza takich przykładów aż 55 w swojej pracy717.  

Temat podobieństwa między autorami w aspekcie rekcji czasowników, funkcji 

przypadków i innych zagadnień gramatycznych został szczegółowo opisany w rozprawie Quo 

iure Lactantius appelletur Cicero Christianus, opublikowanej w 1896 roku przez Henricusa 

Limberga w Münster. W podsumowaniu swojej pracy, odpowiadając na zadane w tytule 

pytanie, z dużą powściągliwością pisze:  

Qua re cognita solvamus quaestionem quo iure appelletur Lactantius Cicero christianus. 

Duplici autem ratione responderi posse puto. Si scriptorem christianum, ut nomine 

 
712 Por. tamże, s. 63-64: Cui, sermonis suavitati elegantia coniunda est, quam non minus in Lactantii charactere 

deprehendimus quandoquidem; eleganti transpofitione, adiectione, abscislione ac permutatione utitur; sic ponit 

aliquid inter adiectivum et substantivum; adiectiua præponit subftantiuis; pronomina possesiua postponit; 

comparatiuis certos auferendi casus addit;, per est, quid est, quod, sunt, qui &c. orationem eleganter amplificat; 

gradum supremum permutat varia ratione et quae cetera sunt. Praecipue imitatus est Ciceronem: cuius 

iuncturam, compositionem, voces, dictiones, et quae decorem stili iuvant, curatius exprimere, studio nisus fuit. 
713 Por. T. Zieliński, Das Austeb en des Clauselgesetzes , „Philologus” , 10/1907, s. 431-464. 
714 Por. J. Wojtczak, De Lactantio Ciceronis aemulo et sectatore, Warszawa 1969, s. 67. 
715 Por. E. Heck, A. Wlosok, Praefationis supplementum, w: L. Caelius Firmianus Lactantius, Divinarum 

institutionum libri septem Fasc. 3. Libri V et V, s. LXXXI. 
716 J. Wojtczak, De Lactantio Ciceronis aemulo et sectatore, Warszawa 1969, s. 67. 
717 Por. tamże, s. 58-66. 



157 

 

Ciceronis christiani dignus sit, e vestigiis eius unquam excedere vetas, Lactantium iure 

illo nomine appellari quin negem facere non possum. Sin autem illo nomine lenius usus 

significare vis, Lactantium genere dicendi omnibus aequalibus antecellere aeque ac 

Ciceronem suis, non repugno quominus Ciceronem christianum eum appelles. Nam vel 

ex una syntaxis parte, in quam inquisivimus, intellegitur Lactantium licentiae aequalium 

et ita temperasse ut terminos a Cicerone constitutos non nimis transgressus sit, et tantum 

indulsisse quantum Cicero ipse, si aetate Lactantii floruisset, obsecutus esset718. 

Jak widać, to nie niewolnicze naśladownictwo stylu, tak typowe dla późniejszych 

cyceronianistów, ale ogólna, nieuchwytna wręcz dla reguł maniera, decyduje o przypisaniu 

Laktancjuszowi w tradycji najbardziej zaszczytnego miana Cicero Christianus. Co więcej, 

zdaniem osiemnastowiecznego filologa Johanna Ludolfa Bünemanna, Laktancjusza miało 

cechować nie tylko dorównanie Cyceronowi, ale wręcz jego przewyższenie. W swoich 

pismach badacz ten pisał: Quis apud nos non videat esse Ciceronem, sed christianum hoc est 

aliquem qui eum ad lineam unguemque expresserit? quis enim non advertit Lactantium 

Firmianum aequasse ipsum et forte praecelluisse in eloquendo?719 

Na podstawie powyższych analiz można stwierdzić, że Laktancjusz chętnie sięga po 

składnię accusativus cum infinitivo, czego przykładem jest na przykład streszczenie Divinae 

institutiones, w którym można naliczyć aż 210 takich konstrukcji na zaledwie 85 stronach 

tekstu720. Celowość tego zabiegu widoczna jest w staranności, z jaką autor dobiera verbum 

regens, starając się unikać jego częstego powtarzania – nawet wtedy, gdy dane słowo 

wydawało się najtrafniejsze w konkretnej frazie721. Trzymanie się zasad gramatycznych 

klasycznej łaciny w tak konsekwentny sposób przez pisarza z przełomu III i IV wieku, należy 

uznać za jasną deklarację preferencji literackich, zwłaszcza że odbiega ona zarówno od 

typowych cech stylu twórców pogańskich z tego okresu, jak i pisarzy kościelnych722. Według 

 
718 H. Limberg, Quo iure Lactantius appelletur Cicero Christianus, Monasterii Guestfalorum 1896, s. 40. 
719 Cyt za: tamże, s. 2. 
720 J. Wojtczak, Verba sentiendi, dicendi, opinandi w Epitome Divinaerum institutionum Laktancjusza, 

„Roczniki Humanistyczne” 44 (3)/1996, s. 182: „Ogólna ilość składni accusativus cum infinitivo w tym utworze 

zamyka się liczbą 210, co mając na względzie wymienioną liczbę stron 85 - stanowi duże nasycenie tekstu tego 

rodzaju konstrukcją, tym bardziej że niekiedy treść ujęta w accusativus cum infinitivo obejmuje szereg wierszy 

tak, że znaczna część strony, a czasem i cała objęta jest tą składnią”. 
721 Por. tamże: „Laktancjusz nie preferuje ponad konieczność żadnego verbum regens, nawet spośród tak 

popularnych czasowników jak existimare, scire, affirmare czy censere, które w trakcie dowodzenia 

i wnioskowania aż same cisną się pod pióro. Trudno przypuścić, by taka właśnie struktura występowania tych 

czasowników i ich układ był przypadkowy i nie wynikał z określonych założeń stylistycznych”. 
722 Por. tamże: „Laktancjusz pisze w okresie, gdy język łaciński zaczyna już odchodzić od reguł gramatyki 

klasycznej, dostaje się pod wpływ języków ludów ościennych, które coraz szerszym strumieniem wdzierają się 

w granice imperium, oddziałując własnymi językami na łacinę, mimo to nasz autor, poza wspomnianymi 

wyjątkami, stara się konsekwentnie trzymać zasad gramatycznych stosowanych przez Cezara i Cycerona i to jest 

doskonale ilustrowane właśnie konstrukcją accusativus cum infinitivo, która – jak wiadomo – w szczególny 



158 

 

słów Jerzego Wojtczaka-Szyszkowskiego: Quae immo magis laudanda est, quod iis 

temporibus vixit Lactantius, quibus pauci studiis dediti ad operam eis promovendis navandam 

adhortati sunt723. 

Niekiedy styl Laktancjusza jednak znacznie różni się od siebie w poszczególnych 

pismach, jak w przypadku De mortibus persecotorum, którego autorstwo pozostawało 

niepewne, między innymi przez tę odmienność. Nie można jednak zaprzeczyć, że decydujące 

znaczenie miało tu osobiste zaangażowanie autora w sprawę, znacznie odbiegającą od 

typowej dla niego problematyki filozoficznej i teologicznej, ponieważ dotyczyła niemal 

aktualnych wydarzeń politycznych. Jak słusznie zauważa Michael von Albrecht, także 

Cyceron potrafił zmieniać styl w zależności od podejmowanego tematu lub sytuacji życiowej, 

w jakiej się znajdował:  

The development of Cicero’s style is subject both to external influences and to personal 

preferences. To begin with external influences, the Style of Cicero’s Letters becomes 

more negligent during his exile, whereas after his daughter’s death solemnity gains 

ground. In his philosophical writings the death of Tullia causes a shift from dialogue to 

soliloquy (Cicero addresses a consolatio to himself). Especially in the Fifties Cicero 

cultivated several literary genres simultaneously. The result was a frvitful interaction 

among poems, orations, and philosophical writings on the level of style724. 

Cum Cicerone loqui 

Temat zależności Laktancjusza od Cycerona sięga jednak jeszcze jednego wymiaru, 

znacznie bardziej osobistego niż naśladownictwo stylu czy postawy literackiej: afrykański 

autor zwraca się bezpośrednio do swojego mistrza, a nawet polemizuje z nim, tocząc swoistą 

retoryczną batalię. Zabieg ten na wiele stuleci poprzedza typowe dla wczesnej nowożytności 

ćwiczenia literackie i intelektualne, którym oddawali się zarówno uczniowie, jak 

i doświadczeni pisarze. Mowa o praktyce, nazywaną za śląskimi humanistami z XVI wieku 

cum Cicerone loqui725. Szerzej wyjaśniając, dotyczy ona szeroko występującej tendencji 

 
sposób podlegała zmianom w tekstach pisarzy tego okresu i okresów późniejszych. Przemawia to tym bardziej 

na korzyść Laktancjusza i utwierdza nas w przekonaniu o jego staraniach o utrzymanie czystości zasad 

językowych okresu klasycznego”. 
723 J. Wojtczak, De Lactantio…, dz. cyt., s. 67. 
724 M. Albrecht, Cicero’s style, Leiden 2003, s. 120. 
725 Por. B, Gaj, Cyceron – nauczyciel śląskiej młodzieży: dydaktyzm w retoryce, czyli o wykorzystaniu retoryki 

cycerońskiej na przykładzie śląskich gimnazjów humanistycznych od XVI do XVIII w., „Symbolae Philologorum 

Posnaniensium Graecae et Latine” 19/2009, s. 372: „Uczący się w Brzegu polscy szlachcice Stefan i Andrzej 

Dembińscy, Johannes Eytelius z Transylwanii, Johannes Lemonon z Galii oraz kilku innych uczniów 

przyznających się do narodowości niemieckiej bądź śląskiej, wplatają między wersy swych utworów wyrażenie 



159 

 

humanistów do nieustannego odnoszenia swojej twórczości do stylu lub tematów podjętych 

w pismach Cycerona. Wielość sposobów podejścia do prozy pogańskiego mistrza wywołała 

konflikt wśród uczonych, opowiadających się za mniejszą lub większą wiernością wobec 

wzorca726. Za dzieło podsumowujące ową wojnę literatów uważa się niekiedy wydany w 1528 

roku dialog Ciceronianius autorstwa Erazma z Rotterdamu, w którym to autor opowiada się 

za umiarkowanym naśladownictwem klasycznego mistrza727. 

W pismach Laktancjusza, prócz wielu miejsc, gdzie autor cytuje lub nawiązuje do 

Cycerona bez wspomnienia go imiennie, można dostrzec także te, zawierające bezpośrednie 

zwroty do niego i komentujące wybrany fragment jego pism. Już w pierwszym zachowanym 

tekście apologety De opificio Dei, widoczne są odniesienia do Arpinaty, stanowiące klamrę 

kompozycyjną dzieła. W pierwszym rozdziale autor uzasadnia, że temat, którego zamierza się 

podjąć, został jedynie wspomniany przez Marka Tuliusza, lecz ten mu w pełni nie podołał728. 

Laktancjusz kończy dzieło, wyrażając przekonanie, że jego pismo, nawet jeśli nie było tak 

piękne i dopracowane jak dzieła Cycerona, to jednak, w przeciwieństwie do rzymskiego 

retora, przemawia za nim sama objawiona prawda729. Apologeta, odwołując się do toposu 

 
cum Cicerone loqui. Wspomniane uobecnienie milczącego rozmówcy, tak charakterystyczne dla renesansu, 

pozostaje nadal albo znów aktualne”. 
726 Por. B. Gaj, Tradycje retoryczne na dawnym Śląsku (XVI–XVIII wiek), Katowice-Opole 2007, s. 124-126: 

„Europejski kryzys literacki, szesnastowieczny konflikt między ortodoksyjnymi cycerończykami a ich 

przeciwnikami, którego uwieńczeniem był satyryczny dialog Erazma z Rotterdamu Ciceronianus (1528 r.), 

objawił się także i w Polsce: Jan Dantyszek parafrazuje fragment z Ciceronianusa, w którym Erazm przedstawia 

wyższość moralną i estetyczną treści chrześcijańskich nad złudnymi urokami pogańskich mitów. Inne wyraźne 

echa związanej z dialogiem Erazma polemiki, które pojawiły się w Polsce, to: Cicero relegatus et Cicero 

revocatus Hortensjusza Landiego (1534 r.), także fragment przedmowy Knapskiego w Tesaurusie (1621 r.), a 

przede wszystkim – Walentego Fabriciusa Disquisitio de formis styli variis, wygłoszona i wydana w Toruniu w 

1619 roku . Przed Fabriciusem i Knapskim powstał jednak Anticiceronianus Jerzego Logusa, Ślązaka, pisemko 

znane tylko z tytułu i o niewiadomej dacie wydania (reedycja toruńska pochodzi z roku 1583). Fakt ten na 

pewno nie jest przypadkowy i świadczy o stopniu świadomości literackiej na terenie Śląska, kształtowanym 

przez szkołę humanistyczno-retoryczną”. 
727 Por. B. Otwinowska, Cyceronianizm, w: Słownik literatury staropolskiej, red. T. Michałowska, Wrocław 

2002, s. 141–147. 
728 Por. Lactnatius, De opificio Dei I 11-14: Tentabo tamen, quoniam corporis et animi facta mentio est, 

utriusque rationem, quantum pusillitas intelligentiae meae pervidet, explicare. Quod officium hac de causa 

maxime suscipiendum puto, quod M. Tullius, vir ingenii singularis, in quarto de Republica libro, cum id facere 

tentasset, nihil prorsus effecit; nam materiam late patentem angustis finibus terminavit, leviter summa quaeque 

decerpens. Ac ne ulla esset excusatio, cur eum locum non fuerit executus, ipse testatus est, nec voluntatem sibi 

defuisse, nec curam. In libro enim de Legibus primo, cum hoc idem summatim stringeret, sic ait: Hunc locum 

satis (ut mihi videtur) in iis libris, quos legistis, expressit Scipio. Postea tamen in libro de Natura deorum 

secundo, hoc idem latius exequi conatus est. Sed quoniam ne ibi quidem satis expressit, aggrediar hoc munus et 

sumam mihi audacter explicandum, quod homo disertissimus pene omisit intactum. 
729 Por. Lactantius, De opificio Dei XX 5-9: Nam si Marcus Tullius, eloquentiae ipsius unicum exemplar, ab 

indoctis et ineloquentibus, qui tamen pro vero nitebantur, saepe superatus est, cur desperemus veritatem ipsam 

contra fallacem captiosamque facundiam sua propria vi et claritate valituram? Illi quidem sese patronos 

veritatis profiteri solent: sed quis potest eam rem defendere, quam non didicit, aut illustrare apud alios, quod 

ipse non novit? Magnum videor polliceri: sed coelesti opus est munere, ut nobis facultas ac tempus ad proposita 

persequenda tribuatur. Quod si vita est optanda sapienti, profecto nullam aliam ob causam vivere optaverim, 



160 

 

skromności, przekonuje czytelnika o swoim zwycięstwie nad niekwestionowanym 

autorytetem łacińskiej literatury. Jednak jednoznaczna ocena stosunku Laktancjusza do 

Cycerona nie jest wcale taka łatwa. Z jednej strony chwali go jako najwybitniejszego retora, 

filozofa730 i niemal proroka731, z drugiej zaś potrafi nazywać go głupcem732 czy wytykać mu 

błędy. Wielokrotnie Afrykańczyk powołuje się na niego, podając etymologię danego słowa 

bądź jego warianty733, nierzadko też polemizuje z nimi, wykazując ich niespójność na gruncie 

filozofii i teologii, jak w przypadku definicji imienia Jowisz734 czy pojęcia religii735. W 

krytyce tej widoczny jest element agonistyczny, który ujawnia, że Laktancjusz pragnie w 

swoim dialogu z Cyceronem, nie tyle mu dorównać, co znacznie go przewyższyć. 

Ciągła rozmowa z Tuliuszem tak przewija się wciąż na kartach pism Laktancjusza, 

że można domyślać się jego szczególnej roli w życiu chrześcijańskiego myśliciela. Cyceron 

zarówno pod względem stylu, jak i treści był dla niego największym z autorytetów 

pogańskich, możliwe nawet, że apologeta postrzegał go jako figurę mędrca, tak jak mieli to w 

zwyczaju greccy filozofowie, gdy oddawali się duchowemu ćwiczeniu kontemplowania 

postaci Sokratesa jako najwyższego autorytetu moralnego736. Nawet jeśli Laktancjusz 

postrzegał w taki sposób rzymskiego filozofa, to z pewnością miało to miejsce we 

wcześniejszych latach jego życia, jeszcze przed nawróceniem. W tekście Divinae institutiones 

i innych mniejszych utworach występuje on już jako człowiek pewny nowej nauki, a postać 

 
quam ut aliquid efficiam quod vita dignum sit, et quod utilitatem legentibus, etsi non ad eloquentiam, quia tenuis 

in nobis facundiae rivus est ad vivendum tamen afferat: quod est maxime necessarium. Quo perfecto, satis me 

vixisse arbitrabor, et officium hominis implesse, si labor meus aliquos homines ab erroribus liberatos ad iter 

coeleste direxerit. 
730 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 15, 16: Marcus Tullius, qui non tantum perfectus orator, sed etiam 

philosophus fuit, siquidem solus extitit Platonis imitator, in eo libro quo se ipse de morte filiae consolatus est, 

non dubitavit dicere deos qui publice colerentur homines fuisse. quod ipsius testimonium eo debet gravissimum 

iudicari. 
731 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 11, 15: quod Cicero quamvis expers caelestium litterarum uidit 

tamen, qui libro de legibus primo hoc idem tradidit quod prophetae. 
732 Por. Lactnatius, Divinae institutiones I 10, 14: stultus autem Marcus Tullius, qui Gaio Verri adulteria obiecit 

– eadem enim Iuppiter quem colebat admisit –, qui Publio Clodio sororis incestum – at illi Optimo Maximo 

eadem fuit ‘et soror et coniunx’. 
733 Por. Lactantius, Divinae instiutiones II 9, 12: nam sicut sol, qui oritur in diem, licet sit unus, unde ‘solem esse 

appellatum Cicero vult videri,‘quod obscuratis sideribus solus appareat’,tamen quia verum ac perfectae 

plenitudinis lumen est et calore potentissimo et fulgore clarissimo inlustrat omnia, ita in deo, licet sit unus, et 

maiestas et virtus et claritudo perfecta est; ibidem V, 14, 15: altera est iustitiae pars aequitas. aequitatem dico 

non utique bene iudicandi, quod et ipsum laudabile est in homine iusto, sed se cum ceteris coaequandi, quam 

Cicero ‘aequabilitatem’ vocat. 
734 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 11, 40: Iuppiter’quasi ‘ivuans pater’ dicitur. quod nomen in deum 

minime congrvit, quia ivuare hominis est opis aliquid conferentis in eum, qui sit alienus, et exigui beneficii. 

nemo sic deum precatur, ut se adivuet, sed ut servet, ut vitam salutemque tribuat, quod multo plus ac maius est 

quam ivuare. et quoniam de patre loquimur, nullus pater dicitur filios ivuare, cum eos generat aut educat. 
735 Por. Lactnatius, Divinae institutiones IV, 28, 3: hoc vinculo pietatis obstricti deo et religati sumus, unde ipsa 

religio nomen accepit, non ut Cicero interpretatus est a reiegendo. 
736 Por. P. Hadot, Czym jest filozofia starożytna?, dz. cyt., s. 280-283. 



161 

 

Tuliusza spełnia funkcję dawnego mistrza, z którym Laktancjusz pragnie się zmierzyć i 

przekonać go do swojej racji. Oprócz osobistej rozprawy z własną przeszłością, zabieg ten 

zawiera również próbę zakwestionowania całej tradycji literacko-filozoficznej z Cyceronem 

jako jej symbolicznym patronem w łacińskiej kulturze; celem tego aktu staje się ogłoszenie 

chrześcijaństwa jako nowego fundamentu dla świata intelektualnego i artystycznego. W tym 

sensie cum Cicerone loqui może oznaczać dialog z tym co najlepsze w ludzkim pojęciu, 

będzie przedstawieniem nowego i doskonałego wzoru dla kultury, zawartego w Boskiej 

nauce.  

Na zakończenie tych rozważań warto przywołać najważniejszą z owych apostrof do 

Cycerona, dotyczącej natury samej nauki mądrości, a ściśle jest ona komentarzem do 

słynnego hymnu do filozofii z dzieła Tusculanae disputationes, zaczynającego się od słów: O 

vitae philosophia dux, o virtutis indagatrix expultrixque vitiorum737. Laktancjusz, polemizując 

z rzekomo boskim charakterem tej nauki, wykazuje jej niemoc na przykładzie słabości 

samego Cycerona. Zastosowanie argumentum ad personam ma nie tyle na celu zaatakowanie 

osoby rzymskiego filozofa, ile, jak zostało to wyżej opisane, figury najwyższego autorytetu 

świata pogańskiego:  

nos ergo, Marce Tulli, parricidae sumus et insuendi te iudice in culleum, qui 

philosophiam negamus ‘parentem’ esse ‘vitae’, an tu, qui adversus deum tarn impie 

ingratus es, non hunc cuius effigiem veneraris in Capitolio sedentem, sed ilium qui 

mundum fecit hominemque generavit, qui sapientiam quoque ipsam inter cetera caelestia 

sua beneficia largitus est? ‘magistram’ tu ‘virtutis’ aut ‘parentem vitae’ vocas? ad quam si 

quis accesserit, multo sit incertior necesse est quam prius fuerit. cuius enim virtutis? quae 

ipsa ubi sita sit, adhuc philosophi non expediunt. cuius vitae? Cum ipsi doctores ante 

fuerint senectute ac morte confecti quam constituerint, quomodo vivi deceat. cuius 

‘veritatis indagatricem’ profiteri potes, qui saepe testaris, ‘cum tanta multitudo fuerit 

philosophorum, sapientem tamen extitisse adhuc neminem’? quid ergo te ‘magistra’ illa 

‘vitae’ docuit? an ut potentissimum consulem maledictis incesseres eumque hostem 

patriae uenenatis orationibus faceres? sed omittamus ilia, quae possunt excusari fortunae 

nomine, studuisti nempe philosophiae et quidem sic, ut nullus umquam diligentius, 

quippe qui omnes cognoveris disciplinas, sicut ipse gloriari soles, eamque ipsam Latinis 

litteris inlustraveris imitatoremque te Platonis ostenderis. cedo igitur quid didiceris aut in 

qua secta veritatem deprehenderis. in Academia scilicet, quam secutus es, quam probasti. 

at haec nihil docet nisi ut scias te nihil scire, tui ergo te libri arguunt, quam nihil a 

 
737 Cicero, Tusculanae Disputationes V, 2. 



162 

 

philosophia disci possit ad vitam; haec tua verba sunt: ‘mihi autem non modo ad 

sapientiam caeci videmur, sed ad ea ipsa, quae aliqua ex parte cerni videantur, hebetes et 

obtunsi.’ si ergo philosophia vitae magistra est, cur tibi ipse caecus et hebes et obtunsus 

videbare, quem oportuit illa docente et sentire et sapere et in clarissima luce versari? at 

quam confisus fueris philosophiae veritate, docent ad filium composita praecepta, quibus 

mones ‘philosophiae quidem praecepta noscenda, vivendum autem esse civiliter’. quid 

tam repugnans dici potest? Si noscenda sunt praecepta philosophiae, ideo utique noscenda 

sunt, ut recte sapienterque vivamus, vel si civiliter vivendum est, non est igitur 

philosophia sapientia, siquidem melius est civiliter quam philosophe vivere. nam si 

sapientia est quae dicitur philosophia, stulte profecto vivet qui non secundum 

philosophiam vivet. si autem non stulte vivit qui civiliter vivit, sequitur ut stulte vivat qui 

phiiosophe vivit. tuo itaque iudicio philosophia stultitiae inanitatisque damnata est. idem 

in Consolatione, id est in opere non iocuiari, hanc de philosophia sententiam tuiisti: ‘sed 

nescio qui nos teneat error ac miserabilis ignoration ueri.’ ubi est ergo ‘philosophiae 

magisterium’ aut quid te docuit ilia ‘vitae parens’, si verum miserabiliter ignoras? quodsi 

haec erroris ignorationisque confessio paene invito tibi ab intimo peclo tore expressa est, 

cur non tibi verum fateris aliquando, philosophiam, quam tu nihil docentem in caelum 

laudibus extulisti, ‘magistram virtutis’ esse non posse?738 

Jak widać na podstawie przytoczonych przykładów, praktyka cum Cicerone loqui będzie 

oznaczała ożywiony dialog literacki z Arpinatą, obejmujący zarówno pochwałę, jak i naganę, 

nade wszystko zaś pisanie w poczuciu żywej obecności adresata. To, co jest najważniejsze dla 

niniejszej rozprawy, to zwrócenie uwagi na to, że Laktancjusz, stosując taki zabieg jako 

pierwszy w chrześcijańskim piśmiennictwie łacińskiego Zachodu, odwołuje się do kreacji Res 

publica litterarum, antycypując wczesnonowożytną topikę. To natomiast wiąże się z silnym 

poczuciem konceptu klasycznego autora, idealnego stylu czy kanonu pism, a więc cech, które 

wedle opisanej w pierwszym rozdziale teorii renesansu Christophe’a Rico, stanowiły 

wyznacznik humanistycznego modelu kulturowego we wszystkich przełomach europejskiej 

historii. 

Podsumowanie 

Rozdział ten koncentruje się na pojęciu humanitas w twórczości Laktancjusza, 

rozpoczynając od analizy wymiaru semantycznego, obejmującej charakter wyrazów 

pochodnych od homo występujących w jego pismach. W dalszej kolejności starano się 

przyporządkować je określonej specyfice, na którą chrześcijański pisarz szczególnie zdaje się 

 
738 Lactantius, Divinae institutiones III 15, 9-18. 



163 

 

zwracać uwagę. Zaobserwowano, że Laktancjusz najczęściej stosuje pojęcie humanitas w 

odniesieniu do idealnego typu ludzkiej moralności, zgodnego z postulowanym przez niego 

chrześcijańskim programem Boskiej nauki. Stwierdzono, że w tym ujęciu ma ono przede 

wszystkim charakter etyczny i egzystencjalny. Temat został pogłębiony o charakterystykę 

pojęć vera sapientia oraz vera religio – terminy mające składać się, według Laktancjusza, na 

pełny obraz chrześcijańskiej wiary i kultu. Podkreślono zarówno chrześcijańskie, jak i 

pogańskie inspiracje obecne w jego myśli, wskazując na głębokie zakorzenienie w tych 

tradycjach przy równoczesnym wprowadzeniu autorskich elementów interpretacyjnych, 

charakterystycznych dla sposobu recepcji zaproponowanego przez Afrykańczyka. 

Szczególnie pomocne okazały się przy tym współczesne opracowania z zakresu filozofii 

religii, których dokonał Toni Alimi, wykazując, że pojęcie religio użyte przez Laktancjusza 

znacznie wyprzedza klasyczne rozumienie i antycypuje nowożytne podejście do tego 

zagadnienia. 

W dalszej części rozdziału, stosownie do fragmentów pism samego Laktancjusza, 

poddano refleksji znacznie literatury i wykształcenia humanistycznego w modelu 

proponowanym przez apologetę. Starano się przybliżyć i po części zrekonstruować teorię 

estetyczną preferowaną przez niego. W tym celu przeanalizowano rolę poezji antycznej 

licznie cytowanej przez afrykańskiego autora w pismach, a także znaczenie alegorycznej 

postaci feniksa, interpretowanej w duchu chrześcijańskim, w przypisanym mu utworze – De 

ave phoenice. Zestawiono je z bardzo krytycznym stanowiskiem wobec klasycznej twórczości 

i odbioru poezji jako takiej, zamieszczonej przez Laktancjusza w kilku miejscach Divinae 

institutiones. Po przeanalizowaniu wybranych fragmentów stwierdzono jednak, że istota 

zarzutu odnosi się do ściśle określonego kontekstu związanego ze sztuką, a jej rozwiązaniem 

jest uwydatnienie roli nauczyciela Boskiej nauki, dzięki któremu jej adepci mają zostać 

przeprowadzeni przez świat piękna sztuki nie tylko bez szwanku, lecz także znacznie 

wzbogaceni. Na potwierdzenie tej tezy została przytoczona pochwała studiów literackich i 

sztuki wymowy, wygłoszona na początku piątej księgi dzieła.  

W kolejnych partiach rozdziału skupiono się na analizie stylu chrześcijańskiego 

autora, wykazując za innymi badaczami jego silną, choć nie niewolniczą zależność od 

Cycerona i jego stylu, zwłaszcza w wymiarze konstrukcji zdań i poszczególnych słów, nie 

wspominając o samych tematach bogato zaczerpniętych z pism pogańskiego mistrza. 

Następnie opisano zjawisko literackich zwrotów do Cycerona, występujących licznie w 

Divinae institutiones, doszukano się podobieństwa do praktyki, obecnej u 



164 

 

wczesnonowożytnych humanistów, polegającej na prowadzeniu dialogu z Arpinatą – cum 

Cicerone loqui – na kartach swoich pism. Podjęto próbę interpretacji tego zjawiska u 

Laktancjusza, które – jak stwierdzono – nie polegało na idealizowaniu swojego mistrza, lecz 

niekiedy na zaciekłej rywalizacji z nim lub nawet na ataku skierowanym przeciw niemu. 

Uznano, że ten zabieg literacki może być przejawem osobistego rozliczenia się z intelektualną 

przeszłością autora lub szerzej pokazuje on, jak ideały świata klasycznego, mimo swojego 

piękna i mocy ustępują pod naporem prawdy objawienia chrześcijańskiego, zwiastującego 

nadejście nowej, prawdziwie ludzkiej kultury. 

Uznano, że doktryna estetyczna Laktancjusza jest zatem ściśle powiązana z etyką 

i religią, a więc cnotą i prawdziwym kultem. Z tego względu oba zagadnienia ujęto wspólnie 

w jednym rozdziale, zamiast rozdzielać je na odrębne części. Dzięki temu możliwe stało się 

jednoczesne omówienie dwóch wymiarów humanizmu wskazanych w rozdziale pierwszym. 

Trzeci wymiar, odnoszący się do społecznego znaczenia humanitas jako wspólnoty, kultury i 

cywilizacji, stanowi temat kolejnego rozdziału. Celem będzie ukazanie, w jakim stopniu 

Laktancjusz w swoich pismach przedstawiał wizję nowego, chrześcijańskiego świata 

odpowiadającego ówczesnym prądom intelektualnym i politycznym oraz na ile jego 

indywidualne koncepcje przeniknęły do szeroko zakrojonego projektu christianitas, który 

przez wiele stuleci kształtował cywilizację Zachodu. 



165 

 

Rozdział IV Humanitas christiana – Christianitas  

 

Dotychczas omówiono zagadnienie chrześcijańskiego humanizmu myśli Laktancjusza 

w jego dwóch podstawowych wymiarach: etycznym i estetycznym. Kolejnym krokiem będzie 

przybliżenie znaczenia pojęcia humatnias christiana rozumianego jako ludzkość 

i społeczeństwo, a więc w ujęciu pozornie oddalonym tematycznie od tych już 

przeanalizowanych. W rzeczywistości jednak, co postara się wykazać niniejsza część pracy, 

są one nie tylko ze sobą związane, lecz w bezpośredni sposób przenikają się na wielu 

płaszczyznach, tak że niemożliwe byłoby pełne zrozumienie tego obszaru myśli Laktancjusza 

bez wcześniejszego wprowadzenia. Na równi z pozostałymi dwoma znaczeniami humanitas, 

również to trzecie wymaga rozpatrzenia jako typ idealistyczny, tym razem odnoszący się nie 

do jednostki, jej etycznej doskonałości czy wykształcenia, lecz do całej wspólnoty ludzkiej. 

W tym znaczeniu ostatni wymiar humanizmu chrześcijańskiego, odczytywanego wprost 

z pism Afrykańczyka, będzie postulatem doskonałego społeczeństwa i państwa, którego 

rdzeniem będzie Boska nauka – chrześcijaństwo. 

Twórczość literacką Laktancjusza i jej wpływ na ówczesne elity skupione wokół 

cesarza Konstantyna, należy rozpatrywać jako jego czynny wkład w życie polityczne. Bez 

wątpienia dzieła tego pisarza, choć nie zajmują się w pierwszym rzędzie sprawami 

państwowej administracji, to z pozycji filozoficznej i teologicznej starają się wyznaczyć 

ścieżkę dla ducha nowego prawa w Imperium. Jak słusznie zauważa Charles Norris Cochrane: 

„Laktancjusz zasługuje na miano Cycerona chrześcijańskiego w sensie znacznie głębszym niż 

sugeruje czysto słowne znaczenie tych wyrazów. Cel jego Divinae Institutiones był dokładnie 

taki sam, jaki miał na oku Cycero dla swego pokolenia; dzieło Laktancjusza miało stanowić 

De officiis dla Nowej Republiki”739. Można wręcz powiedzieć, że apologeta ma ambicje 

poprowadzić duchową rewolucję wśród intelektualistów swojego czasu, a ślady jego myśli, co 

postara się wykazać ten rozdział, znalazły bezpośrednie odzwierciedlenie w ustawodawstwie 

rodzącego się z wolna chrześcijańskiego państwa. 

Res gestae humani generis 

Historia ludzkości wyrażona na kartach pism Laktancjusza podlega ściśle określonym 

prawom, dzięki którym zmierza do swojego celu. Do pewnego stopnia poglądy jego wydają 

się być syntezą ówczesnej grecko-rzymskiej kosmologii, mitologii czy antropologii z biblijną 

 
739 C.N. Cochrane, Chrześcijaństwo i kultura antyczna, przeł. G. Pianko, Warszawa 1960, s. 194. 



166 

 

historią o pochodzeniu człowieka. Świat zostaje stworzony przez Boga nie tyle ze względu na 

rodzaj ludzki, jak twierdzą stoicy, lecz ze względu na jednostkowego człowieka: id quod 

Stoici aiunt, hominum causa mundum esse fabricatum; quamquam in hoc ipso non 

mediocriter peccent, quod non hominis causa dicunt, sed hominum; unius enim singularis 

appellatio totum comprehendit humanum genus. sed hoc ideo, quia ignorant unum hominem a 

deo esse formatum putantque homines in omnibus terris et agris tamquam fungos esse 

generatos740. Choć pozornie niewielka, różnica ta okazuje się dla Laktancjusza znacząca, 

ponieważ w rozważaniach o pojawieniu się człowieka na ziemi wyraźnie podkreśla on, że 

Adam został stworzony bezpośrednio przez Boga. W przytoczonym fragmencie dostrzegalne 

są już początki tezy podkreślającej przyrodzoną godność człowieka oraz jego bezwzględną 

wartość – uznaną za zasadniczy powód całego stworzenia. To zaś przywodzi na myśl tezy 

bliskie personalizmowi chrześcijańskiemu, a także pojęciu jednostkowej podmiotowości, 

pojawiające się w myśli chrześcijańskiej wiele wieków później741. 

Zrozumienie biegu losów ludzkości jest, wedle myśli Laktancjusza, uwarunkowane 

pojęciem stanu pierwotnej sprawiedliwości i występującego po nim zerwania. Co ciekawe, 

do opisu tego stanu Laktancjusz posłuży się obrazem mitycznego złotego wieku. Widać to 

szczególnie w piątej księdze, gdy pisze: 

atque ut doceant quid sit iuste vivere – solent enim praecepta per ambages dare –, a 

Saturni temporibus, quae illi vocant aurea, repetunt exempla iustitiae narrantque in quo 

statu fuerit humana vita, dum illa in terra moraretur. quod quidem non pro poetica 

fictione, sed pro vero habendum est. Saturno enim regnante, nondum deorum cultibus 

institutis nec adhuc illa gente ad divinitatis opinionem consecrata, deus utique 

colebatur742. 

W królestwie Saturna rządzi przede wszystkim sprawiedliwość będąca gwarantem dobrobytu, 

jest to zarazem poetycka wizja organizacji wspólnoty politycznej. Ten sposób myślenia 

o idealnym społeczeństwie obecny był już u wcześniejszych filozofów. Na ten przykład 

nawiązanie do idei złotego wieku widać w drugiej księdze Państwa Platona, w której stanowi 

ona wzór ludzkiej wspólnoty politycznej: 

 
740 Lactantius, Divinae institutiones VII 4, 2-3. 
741 Por. S. Rudman, Concepts of Person and Christian Ethics, Cambridge 1997, s. 3; zob. E. Ozorowski, 

Personalizm chrześcijański, „Rocznik Teologii Katolickiej” 4/2005, s. 7-17; C. Taylor, Źródła podmiotowości. 

Narodziny tożsamości nowoczesnej, przeł. M. Gruszczyński, O. Latek, A. Lipszyc, A. Michalak, A. Rostkowska, 

M. Rychter, Ł. Sommer, Warszawa 2010. 
742 Lactantius, Divinae institutiones V 5, 2-3. 



167 

 

πρῶτον οὖν σκεψώμεθα τίνα τρόπον διαιτήσονται οἱ οὕτω παρεσκευασμένοι. ἄλλο τι ἢ 

σῖτόν τε ποιοῦντες καὶ οἶνον καὶ ἱμάτια καὶ ὑποδήματα; καὶ οἰκοδομησάμενοι οἰκίας, 

θέρους μὲν τὰ πολλὰ γυμνοί τε καὶ ἀνυπόδητοι ἐργάσονται, τοῦ δὲ χειμῶνος ἠμφιεσμένοι 

τε καὶ ὑποδεδεμένοι ἱκανῶς: θρέψονται δὲ ἐκ μὲν τῶν κριθῶν ἄλφιτα σκευαζόμενοι, ἐκ δὲ 

τῶν πυρῶν ἄλευρα, τὰ μὲν πέψαντες, τὰ δὲ μάξαντες, μάζας γενναίας καὶ ἄρτους ἐπὶ 

κάλαμόν τινα παραβαλλόμενοι ἢ φύλλα καθαρά, κατακλινέντες ἐπὶ στιβάδων 

ἐστρωμένων μίλακί τε καὶ μυρρίναις, εὐωχήσονται αὐτοί τε καὶ τὰ παιδία, ἐπιπίνοντες 

τοῦ οἴνου, ἐστεφανωμένοι καὶ ὑμνοῦντες τοὺς θεούς, ἡδέως συνόντες ἀλλήλοις, οὐχ ὑπὲρ 

τὴν οὐσίαν ποιούμενοι τοὺς παῖδας, εὐλαβούμενοι πενίαν ἢ πόλεμον743.  

Widoczny w tym fragmencie obraz wsi i urodzaju łączy się ze szlachetnym umiarem, 

sprawiedliwym życiem i doczesnym spełnieniem. Podobna wizja pierwotnego wieku 

szczęśliwości pojawiała się także w myśli starej Stoi, gdzie odczytywano ją jako alegorię 

doskonałego życia w zgodzie z rozumem, właściwego pierwszym ludziom744.  

Perspektywa Laktancjusza uzupełniona jest także o przekaz dotyczący pierwotnego 

monoteistycznego kultu, mającego utrzymywać się za panowania Saturna. To właśnie ta 

wiara, niezmącona jeszcze błędem, miała stanowić gwarancję sprawiedliwości między 

ludźmi. Autor, charakteryzując tę wspólnotę, pisze, że nie było między nimi wojen ani sporów 

o ziemię czy własność745. Do załamania tak funkcjonującego społeczeństwa miało dojść w 

momencie buntu Jowisza, który wypędził swojego ojca, aby przejąć władzę. Akt ten, w 

interpretacji Afrykańczyka, doprowadził do degeneracji porządku religijnego, a w 

konsekwencji społecznego i politycznego: cum iam populus vel novi regis metu vel sua sponte 

depravatus deum colere desisset regemque pro deo habere coepisset, cum ipse propemodum 

parricida exemplo ceteris esset ad violandam pietatem746. Tyran, uciskając strachem i 

deprawując złym przykładem, zajmuje miejsce Boga, uzurpując sobie Jego prawodawcze 

 
743 Plato, Politeia 372a-c; red. J. Burnet, Oxford 1903.  
744 K.J. Reckford, Some Appearances of the Golden Age, „The Classical Journal” 54/1958, s. 80: „The Old Stoa 

held a number of views to which the myth of the Golden Age was excellently adopted, provided that one 

accepted the allegorical explanations of myths as presenting philosophical truths in popular form. For one thing, 

they believed that man was morally perfect in origin, since he was most closely united then with the world spirit, 

or, more poetically, early man saw the gods”.  
745 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 5, 3-6: Saturno enim regnante, nondum deorum cultibus institutis nec 

adhuc illa gente ad divinitatis opinionem consecrata, deus utique colebatur. et ideo non erant neque 

dissensiones neque inimicitiae neque bella, ‘nondum uesanos rabies nudaverat enses’, ut Germanicus Caesar in 

Arateo loqvitur carmine, ‘nec consanguineis fuerat discordia nota’, immo ne alienigenis quidem, sed neque ulli 

omnino gladii qui nudarentur fuerunt. quis enim praesente ac uigente iustitia aut de tutela sui, cum nemo 

insidiaretur, aut de pernicie alterius cogitaret, cum nemo quidquam concupisceret? ‘malebant tenui contenti 

vivere cultu’, ut Cicero in suo narrat, quod est proprium nostrae religionis. ‘ne signare quidem aut partiri limite 

campum fas erat; in medium quaerebant’, quippe cum deus communem omnibus terram dedisset, ut commune 

degerent vitam, non ut rabida et furens avaritia sibi omnia vindicaret, nec ulli deesset quod omnibus nasceretur. 
746 Lactantius, Divinae institutiones V 5, 9. 



168 

 

kompetencje. Doprowadziło to do zasiania w ludziach nienawiści i niezgody, a w 

konsekwencji do ich moralnej degradacji i upodobnienia do istot nierozumnych: id est odium 

et invidiam et dolum hominibus insevit, ut tam essent quam serpentes venenati, tam rapaces 

quam lupi. Quod quidem vere faciunt ii, qui iustos ac fideles deo persequuntur dantque 

iudicibus saeviendi adversus innoxios potestatem. Fortasse aliquid eiusmodi Iuppiter fecerit 

ad expugnandam tollendamque iustitiam et idcirco efferasse serpentes ac lupos acuisse 

tradatur747. W opowieści tej na pierwszy plan wybija się znacząca rola króla, którego władza 

ma decydujący wpływ na utrzymanie naturalnego porządku i religii. Potwierdzenie takiego 

przeświadczenia znajduje się także w drugim rozdziale Epitome, gdzie Laktancjusz wprost 

pisze, o koniecznym następstwie monoteizmu, jakim jest monarchia obecna w planie całego 

stworzenia: 

Nec potest aliter rerum summa consistere, nisi ad unum cuncta referantur, nisi unus teneat 

gubernaculum, nisi unus frena moderetur regatque universa membra tamquam mens una. 

Si multi sint in examine apum reges, peribunt aut dissipabuntur, ‘dum regibus incessit 

magno discordia motu’; si plures in armento duces, tamdiu proeliabuntur, donec unus 

obtineat; si multi in exercitu imperatores, nec pareri poterit a milite, cum diversa 

iubeantur, nec ab iis ipsis unitas obtineri, cum sibi quisque pro moribus consulat. Sic in 

hac mundi re publica nisi unus fuisset moderator, qui et conditor, aut soluta fuisset omnis 

haec moles aut ne condi quidem omnino potuisset. Praeterea in multis non potest esse 

totum, cum singuli sua officia, suas obtineant potestates. Nullus igitur eorum poterit 

omnipotens nuncupari, quod est verum cognomentum dei, quoniam id solum poterit, 

quod in ipso est, quod autem in aliis, nec audebit attingere748. 

Władza jednego, będąca prostą implikacją metafizycznego porządku, od początku pojawienia 

się człowieka na ziemi wpisuje się w plan naturalnej polityczności. Król ustanowiony przez 

Opatrzność pełni więc pośrednio boską funkcję na ziemi, o ile sam zostaje Bogu i Jego prawu 

poddany. W relacji Laktancjusza na temat panowania Saturna, który uosabia ten plan, widać, 

że władca taki pozostaje niemal niewidoczny, a jego zadaniem jest sprawowanie straży nad 

sprawiedliwością, a nie jej redefiniowanie. Jowisz będący mitologiczną figurą odstępstwa od 

tego stanu, natychmiast doprowadza do społecznej nierówności i uległości wszystkich wobec 

swojej woli749. Zaprzecza sprawiedliwości, na którą składa się humanitas, aequitas 

 
747 Lactantius, Divinae institutiones V 5, 10-12. 
748 Lactantius, Epitome II. 
749 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 6, 2-4: ut enim servitio ceteros subiugarent, in primis necessaria vitae 

subducere et colligere coeperunt eaque firmiter conclusa servare, ut beneficia caelestia facerent sua, non 



169 

 

i misericordia, i pogrąża wszystkich ludzi w stanie odbiegającej od ich natury. Za jego 

panowania zostają przyznane zaszczyty i godności wywyższające ludzi z jego otoczenia, 

a także powołana zostaje zbrojna straż, sprawująca przemocą kontrolę nad poddanymi750. 

Tak zorganizowana wspólnota nie zasługuje już na miano królestwa, lecz „bezbożnej tyranii”, 

jak podkreśla Laktancjusz: in hac condicione humanam vitam rex ille constitvit, qui debellato 

ac fugato parente non regnum, sed impiam tyrannidem viet hominibus armatis occupavit et 

aureum illud iustumque saeculum sustulit coegitque homines malos et impios fieri vel ex hoc 

ipso, quod eos avertit a deo ad se adorandum; quod terror insolentissimae potestatis 

expresserat751. To, co widać wyraźnie w tekście apologety, to przeświadczenie o ogromnej 

sile i teologicznym znaczeniu osoby króla, będącego zwierciadłem Bóstwa na ziemi. Tyran 

zaś, uzurpując sobie boskie prerogatywy, będzie jedynie karykaturą Stwórcy i wiecznego 

Prawodawcy. 

Cała historiozoficzna opowieść Laktancjusza o losach rodzaju ludzkiego znajduje 

swoje wyjaśnienie w chrześcijańskim objawieniu. Różne koncepcje filozofów i historyków na 

temat początku człowieka i świata, choć byłyby wewnętrznie spójne i intelektualnie 

zadowalające odbiorców, nie mogą znaleźć potwierdzenia, które może dać jedynie Stwórca 

rodzaju ludzkiego. Przykładem tego mogą być rozważania Afrykańczyka na temat stoickiej 

i epikurejskiej kosmogenezy i antropogenezy. Wiek świata, jak i sposób jego powstania, 

odsłania zdaniem chrześcijańskiego autora dopiero tradycja biblijna, nie zaś spekulacje 

filozofów752. Przy okazji Laktancjusz przywołuje myśl bliską żydowskiej filozofii 

aleksandryjskiej dotyczącej wieków świata, odpowiadającym dniom tygodnia i szczególnej 

roli siódmego dnia: 

hic est autem dies sabbati, qui lingua Hebraeorum a numero nomen accepit, unde 

septenarius numerus legitimus ac plenus est. nam et dies septem sunt quibus per vicem 

revolutis orbes conficiuntur annorum et septem stellae quae non occident et septem sidera 

 
propter humanitatem, quae nulla in eis erat, sed ut omnia cupiditatis et avaritiae instrumenta corraderent. leges 

etiam sibi iustitiae nomine iniquissimas iniustissimasque sanxerunt, quibus rapinas. 

et avaritiam suam contra uim multitudinis tuerentur. tantum igitur auctoritate, quantum viribus aut opibus aut 

malitia praeualebant. et quoniam nullum in iis uestigium iustitiae fuit, cuius officia sunt humanitas aequitas 

misericordia, iam superba et tumida inaequalitate gaudebant altioresque se ceteris hominibus satellitum 

comitatu et ferro et insigni ueste faciebant. 
750 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 6, 5: hinc honores sibi et purpuras et fasces invenerunt, ut securium 

gladiorumque terrore subnixi quasi iure dominorum perculsis ac pauentibus imperarent. 
751 Lactantius, Divinae institutiones V 6, 6. 
752 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 14, 6: sciant igitur philosophi, qui ab exordio mundi saeculorum 

milia enumerant, nondum sextum millesimum annum esse conclusum. quo numero expleto consummationem fieri 

necesse est et humanarum rerum statum in melius reformari. cuius rei argumentum prius enarrandum est, ut 

ratio eluceat. Mundum deus et hoc rerum naturae admirabile opus, sicut arcanis sacrae scripturae continetur, 

sex dierum spatio consummavit diemque septimum, quo ab operibus suis requieverat, sanxit. 



170 

 

quae vocantur errantia, quorum dispares cursus et inaequabiles motus rerum ac temporum 

varietates efficere creduntur. ergo quoniam sex diebus cuncta dei opera perfecta sunt, per 

saecula sex id est annorum sex milia manere in hoc statu mundum necesse est. dies enim 

magnus dei mille annorum circulo terminatur, sicut indicat propheta, qui dicit: ‘ante 

oculos tuos, domine, mille anni tamquam dies unus’. et sicut deus sex illos dies in tantis 

rebus fabricandis laboravit, ita et religio eius et veritas in his sex milibus annorum laboret 

necesse est, militia praeualente atque dominante. et rursus quoniam perfectis operibus 

requievit die septimo eumque benedixit, necesse est ut in fine sexti millesimi anni malitia 

omnis aboleatur e terra et regnet per annos mille iustitia sitque tranquillitas et requies a 

laboribus quos mundus iam diu perfert753. 

Ostatni wiek ludzkości ma stać się szczególnym czasem, w którym ustanie przemoc i zło, 

a zapanuje sprawiedliwość (iustitia), pokój (tranquilitas) i odpoczynek od trudów (requies 

a laboribus). Obraz ten w wyraźny sposób powiązany jest ze stanem pierwotnym, opisanym 

powyżej i, podobnie jak w tamtym przypadku, Laktancjusz znów stosuje mitologiczny 

kostium, tak cenny dla wykształconego pogańskiego odbiorcy. Po opisie licznych 

prześladowań dotykających wiernych oraz niemal całkowitym spustoszeniu przyrody, 

następuje cudowna interwencja Boga: prześladujący królowie zostają pokonani, pogański kult 

zniesiony, a ziemia ponownie podporządkowana Stwórcy: cum vero deletis religionibus impiis 

et scelere compresso subiecta erit deo terra754. To właśnie w tym miejscu Laktancjusz cytuje 

dłuższy ustęp z IV eklogii Wergiliusza, zmieniając jednak nieznacznie kolejność wersów755. 

Całe stworzenie na powrót wraca co swojej natury, zarówno człowiek, jak i przyroda, czego 

obrazem staje się niezwykła płodność ziemi, która zrzuciwszy jarzmo zła sprowadzonego 

przez człowieka, doznaje pełnego odnowienia: 

 
753 Lactantius, Divinae institutiones VII 14, 9-11. 
754 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 11. 
755 Por. Lactantius, Divinae institutions VII 24, 11: 

‘cedet et ipse mari uector nec nautica pinus 

mutabit merces, omnis feret omnia tellus.  

non rastros patietur humus, non uinea falcem; 

robustus quoque iam tauris iuga soluet arator’. 

[…] 

‘molli paulatim flavescet campus arista 

incultisque rubens pendebit sentibus uua  

et durae quercus sudabunt roscida mella. 

nec varios discet mentiri lana colores, 

ipse sed in pratis aries iam suave rubenti 

murice, iam croceo mutabit vellera luto, 

sponte sua sandyx pascentis uestiet agnos. 

ipsae lacte domum referent distenta capellae 

ubera nec magnos metuent armenta leones’. 



171 

 

tunc auferentur a mundo tenebrae illae quibus obfundetur atque occaecabitur caelum, et 

luna claritudinem solis accipiet nec minuetur ulterius, sol autem septies tanto quam nunc 

est clarior fiet. terra vero aperiet fecunditatem suam et uberrimas fruges sua sponte 

generabit, rupes montium melle sudabunt, per rivos vina decurrent et flumina lacte 

inundabunt: mundus Denique ipse gaudebit et omnis rerum natura laetabitur erepta et 

liberata dominio mali et impietatis et sceleris et erroris756. 

Sam autor nie ucieka od literackich pierwowzorów tego opisu i pisze nawet wprost, że epoka 

mesjańska przypominać będzie królowanie Saturna: Denique tum fient illa quae poetae aureis 

temporibus facta esse iam Saturno regnante dixerunt757. W innym fragmencie z tego samego 

rozdziału widać już płynne przejście od pogańskiej wizji złotego wieku do tradycji judeo-

chrześcijańskiej apokaliptyki: Non bestiae per hoc tempus sanguine alentur, non aves praeda, 

sed quieta et placida erunt omnia. leones et vituli ad praesepe simul stabunt, lupus ouem non 

rapiet, canis non venabitur, accipitres et aquilae non nocebunt, infans cum serpentibus 

ludet758. Laktancjusz wyraźnie nawiązuje w tym miejscu do jedenastego rozdziału Księgi 

Proroka Izajasza759, dostrzegając jej podobieństwo do słów z IV eklogii. Warto jednak 

zauważyć, że mimo podobieństw, kontekst utworu Wergiliusza wyraża nieco odmienną 

nadzieję niż ta obecna w proroctwie biblijnym. 

W rzymskiej tradycji utożsamianej z wyroczniami sybillińskimi, wierzono, że świat 

miał wrócić do swojego stanu pierwotnego po dziesięciu wiekach. Wydarzeniem, od którego 

liczono czas, miała być wojna trojańska, datowana za Eratostenesem na lata 1194/3–1184/3 

przed Chr.760. Tysiąc lat przypadało więc na początku drugiego wieku, lecz w wyniku 

reinterpretacji rachuby czasu związanej z datą pierwszego ludi saeculares oraz braku jasności 

w definicji saeculum, mogącego trwać 100 lub 110 lat761, przesunięto tę datę na ponad sto lat 

 
756 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 7. 
757 Lactantius, Divinae institutiones VII 24, 9. 
758 Lactantius, Divinae isntitutiones VII 24, 8. 
759 Por. Iz 11, 6-9 (LXX): καὶ συμβοσκηθήσεται λύκος μετ᾿ ἀρνός, καὶ πάρδαλις συναναπαύσεται ἐρίφω, καὶ 

μοσχάριον καὶ ταῦρος καὶ λέων ἅμα βοσκηθήσονται, καὶ παιδίον μικρὸν ἄξει αὐτούς· καὶ βοῦς καὶ ἄρκος ἅμα 

βοσκηθήσονται, καὶ ἅμα τὰ παιδία αὐτῶν ἔσονται, καὶ λέων καὶ βοῦς ἅμα φάγονται ἄχυρα. καὶ παιδίον νήπιον 

ἐπὶ τρώγλην ἀσπίδων καὶ ἐπὶ κοίτην ἐκγόνων ἀσπίδων τὴν χεῖρα ἐπιβαλεῖ. καὶ οὐ μὴ κακοποιήσουσιν, οὐδὲ μὴ 

δύνωνται ἀπολέσαι οὐδένα ἐπὶ τὸ ὄρος τὸ ἅγιόν μου, ὅτι ἐνεπλήσθη ἡ σύμπασα τοῦ γνῶναι τὸν Κύριον ὡς ὕδωρ 

πολὺ κατακαλύψαι θαλάσσας. 
760 Por. A. Jankowski, W sprawie rzekomego mesjanizmu czwartej eklogi Wergiliusza  ̧ „Ruch Biblijny 

i Liturgiczny” (15/1962, s. 367. 
761 Por. S. Satterfield, The Prodigies of 17 B.C.E. and the Ludi Saeculares, „TAPA” Vol. 146/2016, s. 327: 

„A saeculum was defined as the limits of human lifespan, so that no one who had witnessed one celebration of 

Ludi Saeculares should live to see another. But ancient sources disagreed not only on its length, whether 100 or 

110 years, but also on when exactly to begin counting, whether at the birth of Rome in 753 B.C.E. or some later 

date”.  



172 

 

do przodu762. Szczyt nadziei na odmianę świata przypadł więc na I wiek przed Chr., a ten 

sposób myślenia stał się jedną z głównych sił napędowych propagandy Oktawiana Augusta763. 

Chociaż Wergiliusz nie wyraża nadziei w typie mesjańskim, do jakiej przyzwyczajony jest 

współczesny interpretator myśli chrześcijańskiej, to jednak millenarystyczny nurt, do którego 

należeli wciąż jeszcze wyznawcy Chrystusa z pokolenia Laktancjusza, był znacznie zbliżony 

do wyobrażenia pogańskiego poety. Oczywiście nastanie złotego wieku nie wiąże się dla 

niego z odkupieniem ludzkości z grzechów, lecz bardziej ze stabilizacją życia politycznego i 

ekonomicznego764. Jest to nadzieja powrotu do stanu pierwotnego, a nie przemiana życia 

ludzkiego, polegająca na przekroczeniu dotychczasowego stanu i podniesieniu go do wymiaru 

boskości. Oczywiście mowa jest o przemianie moralnej, lecz wydaje się ona jedynie skutkiem 

odmiany warunków życia na świecie, a nie osobistego nawrócenia. Choć pogański typ 

mesjanizmu różni się od wersji judeo-chrześcijańskiej765, to jednak interpretacja odnosząca 

utwór Wergiliusza do narodzin Chrystusa mogła wydawać się dość intuicyjna wśród 

chrześcijan obeznanych z kanonem klasycznej literatury, wciąż jednak pozostając w relacji 

analogicznej niż dosłownej. 

Przedstawiony w mitologicznej szacie obraz upadku ludzkości odsłania zdaniem 

Laktancjusza obecny stan, w którym znaleźli się ludzie wszystkich czasów następujących po 

wydarzeniu odstępstwa od pierwotnej sprawiedliwości. Natomiast próby opisu utraconej 

szczęśliwości, podjęte przez poetów, próby pojęcia zapomnianej mądrości przez filozofów, 

próby przebłagania Bóstwa przez kapłanów czy próby ustanowienia prawa przez władców, 

będą jedynie niemożliwym do spełnienia dążeniem wszystkich wieków. Pęknięta jedność 

 
762 Por. M.A. Kubiaczyk, The Idea of the Golden Age and Ludi Saeculares in Ancient Rome, „Studia Europaea 

Gnesnensia” 13/2016, s. 393-401. 
763 Por. D. Barker, The Golden Age is Proclaimed? The Carmen Saeculare and the renascence of the 

golden race, „The Classical Quarterly” 46/1992, s. 434-446. 
764 Por. P.A. Johnston, Vergil’s Conception of Saturnus, „California Studies in Classical Antiquity” 10/1977, 

s. 58: „Vergil’s conception of Saturnus thus unfolds, so that the Hesiodic ruler of heaven in the Eclogues 

becomes, in the Georgics and the Aeneid, a former king who once lived the life of a farmer, and who brought 

about a golden age in Italy. This golden age, however, is based not on leisure, but on agriculture. Vergil’s 

Saturnus is the embodiment of a reconciliation of two contradictory conceptions of a golden age, the one a 

period of idle luxury, the other a period of agricultural toil and its rewards”. 
765 Por. Ap 20, 1-6 (LXX): Καὶ εἶδον ἄγγελον καταβαίνοντα ἐκ τοῦ οὐρανοῦ, ἔχοντα τὴν κλεῖν τῆς ἀβύσσου καὶ 

ἅλυσιν μεγάλην ἐπὶ τὴν χεῖρα αὐτοῦ. καὶ ἐκράτησεν τὸν δράκοντα, ὁ ὄφις ὁ ἀρχαῖος, ὅς ἐστιν Διάβολος καὶ ὁ 

Σατανᾶς, καὶ ἔδησεν αὐτὸν χίλια ἔτη, καὶ ἔβαλεν αὐτὸν εἰς τὴν ἄβυσσον καὶ ἔκλεισεν καὶ ἐσφράγισεν ἐπάνω 

αὐτοῦ ἵνα μὴ πλανήσῃ ἔτι τὰ ἔθνη ἄχρι τελεσθῇ τὰ χίλια ἔτη: μετὰ ταῦτα δεῖ λυθῆναι αὐτὸν μικρὸν χρόνον. Καὶ 

εἶδον θρόνους, καὶ ἐκάθισαν ἐπ' αὐτούς, καὶ κρίμα ἐδόθη αὐτοῖς, καὶ τὰς ψυχὰς τῶν πεπελεκισμένων διὰ τὴν 

μαρτυρίαν Ἰησοῦ καὶ διὰ τὸν λόγον τοῦ θεοῦ, καὶ οἵτινες οὐ προσεκύνησαν τὸ θηρίον οὐδὲ τὴν εἰκόνα αὐτοῦ καὶ 

οὐκ ἔλαβον τὸ χάραγμα ἐπὶ τὸ μέτωπον καὶ ἐπὶ τὴν χεῖρα αὐτῶν: καὶ ἔζησαν καὶ ἐβασίλευσαν μετὰ τοῦ Χριστοῦ 

χίλια ἔτη. οἱ λοιποὶ τῶν νεκρῶν οὐκ ἔζησαν ἄχρι τελεσθῇ τὰ χίλια ἔτη. αὕτη ἡ ἀνάστασις ἡ πρώτη. μακάριος καὶ 

ἅγιος ὁ ἔχων μέρος ἐν τῇ ἀναστάσει τῇ πρώτῃ: ἐπὶ τούτων ὁ δεύτερος θάνατος οὐκ ἔχει ἐξουσίαν, ἀλλ' ἔσονται 

ἱερεῖς τοῦ θεοῦ καὶ τοῦ Χριστοῦ, καὶ βασιλεύσουσιν μετ' αὐτοῦ [τὰ] χίλια ἔτη. 



173 

 

ludzkości staje się tego najlepszym obrazem. W tych okolicznościach niemożliwa jest do 

zrealizowania humanitas vera, oznaczająca w tym ujęciu prawdziwą ludzkość, a więc ogół 

wszystkich osób związanych węzłem przyrodzonej łączności pod względem natury i boskiego 

powołania. Najgłębsze i zarazem najszersze rozumienie pojęcia humanitas odnajduje 

u Laktancjusza swoje zastosowanie w nadziei na przywrócenie utraconej rajskiej 

sprawiedliwości. Pośrednikiem tej odnowy nie będzie sama wiara chrześcijańska, lecz jej 

konkretna realizacja w dziedzinie polityki i prawodawstwa – dzieło wysłanego przez Boga 

pośrednika, pełniącego funkcję nowego Saturna.: Sed deus ut parens indulgentissimus 

adpropinquante ultimo tempore nuntium misit qui vetus illud saeculum fugatamque iustitiam 

reduceret, ne humanum genus maximis et perpetuis agitaretur erroribus. rediit ergo species 

illius aurei temporis et reddita quidem terrae, sed paucis adsignata iustitia est, quae nihil 

aliud est quam dei unici pia et religiosa cultura766. Obraz epoki mesjańskiej zawartej w 

siódmej księdze Divinae institutiones, może być więc częściowo traktowany jako alegoria 

sytuacji politycznej, w której znalazło się Imperium Rzymskie i Kościół po 313 roku. Takie 

właśnie interpretacje można spotkać u niektórych badaczy. Stąd też istotne wydaje się 

rozpatrzenie roli Laktancjusza w kreacji teologicznej propagandy wizerunku Konstantyna i 

jego roli w odnowie sprawiedliwości w świecie. 

De Constantino Lactantioque 

Konstantyn, jeszcze zanim objął władzę nad zachodnią częścią Cesarstwa, stał się dla 

Laktancjusza szczególną postacią. Nie znane są kulisy ich znajomości oraz stopień zażyłości, 

jaki łączył ich w okresie pobytu apologety w Nikomedii, lecz z dużym prawdopodobieństwem 

przyszły Cesarz podziwiał jego intelekt i zdolności, co wpłynęło na decyzję o ustanowieniu 

go nauczycielem dla swego syna Kryspusa ponad dekadę później na dworze w galijskim 

w Trewirze. Nie jest też wykluczone, że wierność Laktancjusza wobec wiary w trakcie 

prześladowań, jak i jego koncepcja integralnej Boskiej nauki, stały się silnym świadectwem 

pociągającym Konstantyna w stronę chrześcijaństwa. W nakreśleniu postawy i charakteru 

Cesarza w Vita Contatini Euzebiusza z Cezarei widoczne są również ślady ideałów, 

wytyczonych przez Afrykańczyka w Divinae institutiones. Konstantyn jako filozof oddaje się 

ciągłym rozważaniom Boskiej nauki: Καὶ μὴν τὴν αὐτὸς αὐτοῦ διάνοιαν τοῖς ἐνθέοις 

συναύξων λόγοις767, a układając mowy apologetyczne, miał zachowywać ten sam porządek, 

co Laktancjusz w swoim dziele: od krytyki politeizmu, przez wykazanie istnienia 

 
766 Lactantius, Divinae institutiones V 7, 1-2. 
767 Eusebius, Vita Constatini IV 28, 1; red. F. Winkelmann, Berlin 1975. 



174 

 

Opatrzności, kończąc na pozytywnym wykładzie wiary i wezwania o charakterze 

moralizatorskim: 

ὑποδιαιρῶν δὲ τὰς ὑποθέσεις, τοτὲ μὲν τῆς πολυθέου πλάνης ἐλέγχους κατεβάλλετο, 

παριστὰς ἀπάτην εἶναι καὶ ἀθεότητος πρόβολον τὴν τῶν ἐθνῶν δεισιδαιμονίαν, τοτὲ δὲ 

τὴν μόναρχον γνωρίζειν παρεδίδου θεότητα, διῄει δ’ ἐφεξῆς τὸν περὶ προνοίας τῶν τε 

καθόλου καὶ τῶν περὶ μέρους λόγον. μεταβὰς δ’ ἐντεῦθεν τὴν περὶ τοῦ θείου 

δικαιωτηρίου διδασκαλίαν ἐκίνει. ἔνθα δὴ μάλιστα τῶν ἀκροατῶν πληκτικώτατα 

καθήπτετο, διελέγχων τοὺς ἅρπαγας καὶ πλεονέκτας τούς τ’ ἀπληστίᾳ φιλοχρημοσύνης 

σφᾶς αὐτοὺς ἐκδεδωκότας768. 

Relację tych dwóch postaci i dzieje ich wzajemnego wpływu można starać się odtworzyć dziś 

przede wszystkim dzięki świadectwom pisanym, w szczególności dziełom Laktancjusza, 

a także zapisowi mów Cesarza oraz dekretom i szerzej rozumianemu duchowi jego 

prawodawstwa. Pierwszym z nich – najbardziej oczywistym – jest dedykacja dołączona do 

drugiej redakcji Divinae institutiones, sporządzona najprawdopodobniej krótko przed śmiercią 

autora. Drugim – historyczno-polityczny panegiryk De mortibus persecutorum, w którym 

postać Konstantyna jako obrońcy chrześcijaństwa, została ukazana w sposób wyraźnie 

określony, stając się nie tylko cennym źródłem dla pozytywnej recepcji cesarza w literaturze 

Zachodu, lecz także dla badań nad historią tetrarchii769. Nie brakuje również głosów wśród 

badaczy, że dzieło to uległo niemal całkowitemu zapomnieniu w schyłkowym okresie epoki 

starożytnej770. To, co jednak najważniejsze dla niniejszej pracy, to kształtujący się w tym 

dialogu, pomiędzy chrześcijańskim filozofem a pretendującym do chrześcijaństwa władcą, 

obraz zjednoczonej ludzkości – humanitas, mającej dzięki przywróconej sprawiedliwości, 

powrócić do zagubionej przed wiekami jedności. Mowa o ideologicznym projekcie 

całościowego obrazu świata obejmującego wizję państwa, religii czy interpretacji mitów 

i opowieści świata pogańskiego odczytanych w kontekście przygotowania ewangelicznego – 

praeparatio evangelica. Jednowładztwo Boga nad światem zostaje wprost zaimplementowane 

do postulatu jednowładztwa ziemskiego, politycznego czy prawnego. Słowa kluczowe tego 

postulatu to jedność (unitas) i powszechność (universitas), opisujące najlepiej projekt nowej 

ludzkości. 

 
768 Eusebius, Vita Contatini IV 29, 3.  
769 Por. A Polichetti, Le „historiae” di Orosio e la „storiografia ecclesiastica” occidentale (311–417 d.C.), 

Napoli 2000, s. 154. 
770 Por. J. Moreau, Lactance: De la mort des persécuteurs, Paris 1954, s. 72. 



175 

 

Już pierwsza dedykacja czy raczej apostrofa do Konstantyna, znajdująca się w połowie 

otwierającego rozdziału pierwszej księgi Divinae institutiones, odsłania intencje i nadzieje 

związane z rolą Cesarza w historiozoficznym planie Opatrzności, przyświecającym pracy 

Laktancjusza: 

Quod opus nunc nominis tui auspicio inchoamus, Constantine imperator maxime, qui 

primus Romanorum principum repudiates erroribus maiestatem dei singularis ac veri et 

cognovisti et honorasti. nam cum dies ille felicissimus orbi terrarum inluxisset, quo te 

deus summus ad beatum imperii columen evexit, salutarem universis et optabilem 

principatum praeclaro initio auspicatus es, cum eversam sublatamque iustitiam reducens 

taeterrimum aliorum facinus expiasti. pro quo facto dabit tibi deus felicitatem virtutem 

diuturnitatem, ut eadem iustitia, qua iuvenis exorsus es, gubernaculum rei publicae etiam 

senex teneas tuisque liberis ut ipse a patre accepisti tutelam Romani nominis tradas. nam 

malis, qui adhuc adversus iustos in aliis terrarum partibus saeviunt, quanto serius tanto 

vehementius idem omnipotens mercedem sceleris exsoluet, quia ut est erga pios 

indulgentissimus pater, sic adversus impios severissimus iudex. cuius religionem 

cultumque divinum cupiens defendere quem potius appellem, quem adloquar nisi eum, 

per quem rebus humanis iustitia et sapientia restituta est?771 

Autor, powierzając swoje dzieło Cesarzowi, podkreśla, że to właśnie on-władca jako pierwszy 

jest odpowiedzialny za odrzucenie fałszywego kultu bogów, a jego poznanie prawdy i jej 

uczczenie ma zbawienny skutek dla całego rodzaju ludzkiego. Słowa apologety mogą jawić 

się jako oczywista retoryczna przesada, choć kontekst zakończenia prześladowań dręczących 

przez dekadę chrześcijan, pozwala spojrzeć na te słowa jako wyraz szczerych odczuć pisarza. 

Z analizowanego fragmentu wyłania się obraz Konstantyna jako postaci niemal mesjańskiej, 

odpowiedzialnej za przywrócenie sprawiedliwości. Warto podkreślić, że pojęcie to w myśli 

Laktancjusza spełnia szczególną rolę, gdyż iustitia w jego teologicznym i filozoficznym 

programie jest nadrzędną kategorią, jak wyraził to Hans Blumenberg: „Specyfika osobnego 

regionu «prawd fideistycznych» jest Laktancjuszowi zupełnie obca; jego głównym pojęciem 

postawy chrześcijańskiej nie jest fides [wiara], lecz iustitia [sprawiedliwość]”772. Stąd należy 

wnioskować, że funkcja, sprawowana w jego przeświadczeniu przez Konstantyna, mieści się 

w najdonioślejszym ze wszystkich zadaniu w planie Opatrzności.  

 
771 Lactantius, Divinae institutiones I 1, 13-16. 
772 H. Blumenberg, Paradygmaty dla metaforologii, przeł. B. Baran, Warszawa 2017, s. 66 



176 

 

Dedykacja dołączona do drugiej księgi773 ogranicza się jedynie do krótkiej apostrofy 

Constantine imperator włączonej w tekst bez większej zmiany w redakcji tekstu. Całości 

nadaje to jednak wrażenie dialogu autora ze swoim opiekunem i intelektualnym 

powiernikiem. Pierwszy rozdział stanowi ogólny zarys myśli Laktancjusza na temat ludzkiej 

kondycji oraz zapowiedź tematu reszty księgi. Autor podkreśla, że cesarz odgrywa rolę 

idealnego odbiorcy słów i katechumena Boskiej nauki. Podobna sytuacja ma miejsce w 

księgach trzeciej774, czwartej775, piątej776 i szóstej777, choć w tej ostatniej Afrykańczyk 

wymienia imię władcy dopiero w trzecim rozdziale księgi, gdy prowadzi wykład 

chrześcijańskiej nauki o dwóch drogach ludzkiego życia.  

Najdłuższy zwrot do Konstantyna można znaleźć w siódmej księdze, pod koniec 

dzieła, gdy autor opisze już tragiczne wydarzenia prześladowań, epokę mesjańską i Sąd 

Ostateczny: 

Sed omnia iam, sanctissime imperator, figmenta sopita sunt, ex quo te deus summus ad 

restituendum iustitiae domicilium et ad tutelam generis humani excitavit. quo gubernante 

Romanae rei publicae statum iam cultores dei pro sceleratis ac nefariis non habemur, iam 

emergente atque inlustrata veritate non arguimur ut iniusti qui opera iustitiae facere 

conamur. nemo iam nobis dei nomen exprobrat, nemo inreligiosus ulterius appellatur, qui 

soli omnium religiosi sumus, quoniam contemptis imaginibus mortuorum vivum colimus 

et verum deum. te providentia summae divinitatis ad fastigium principale provexit, qui 

posses vera pietate aliorum male consulta rescindere, peccata corrigere, saluti hominum 

paterna clementia providere, ipsos denique malos a re publica submovere, quos summa 

potestate deiectos in manus tuas idem deus tradidit, ut esset omnibus clarum quae sit vera 

maiestas. illi enim, qui ut impias religiones defenderent, caelestis 〈ac〉 singularis dei 

cultum tollere voluerunt, profligati iacent, tu autem, qui nomen eius defendis et diligis, 

virtute ac felicitate praepollens immortalibus tuis gloriis beatissime frueris. illi poenas 

sceleris sui et pendunt et pependerunt, te dextera dei potens ab omnibus periculis protegit, 

tibi quietum tranquillumque moderamen cum summa omnium gratulatione largitur. nec 

immerito rerum dominus ac rector te potissimum delegit, per quem sanctam religionem 

suam restauraret, quoniam unus ex omnibus extitisti qui praecipua virtutis et sanctitatis 

exempla praeberes, quibus antiquorum principum gloriam, quos tamen fama inter bonos 

numerat, non modo aequares, sed etiam, quod est maximum, praeterires. illi quidem 

 
773 Por. Lactantius, Divinae institutiones II, 1, 2. 
774 Por. Lactantius, Divinae instiutiones III 1, 1. 
775 Por. Lactantius, Divinae institutiones IV 1, 1. 
776 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 1, 1. 
777 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 3, 1. 



177 

 

natura fortasse tantum similes iustis fuerunt. qui enim moderatorem universitatis deum 

ignorat, similitudinem iustitiae adsequi potest, ipsam vero non potest. tu vero et morum 

ingenita sanctitate et veritatis et dei agnitione in omni actu iustitiae opera consummas. 

erat igitur congruens, ut in formando generis humani statu te auctore ac ministro divinitas 

uteretur. cui nos cottidianis precibus supplicamus, ut te in primis, quem rerum custodem 

voluit esse, custodiat, deinde inspiret tibi voluntatem, qua semper in amore divini nominis 

perseveres, quod est omnibus salutare et tibi ad felicitatem, ceteris ad quietem778. 

Obraz wyłaniający się z tego tekstu przywołuje tryumfalne zwycięstwo sprawiedliwości 

i prawdziwej religii pod rządami Konstantyna, które miało rzekomo dokonać się już 

w momencie, gdy autor pisze te słowa, a więc we wczesnych latach dwudziestych IV wieku. 

Fragment ten naturalnie jest paralelą do słów z pierwszej księgi opiewającej rządy Cesarza, 

co stanowi spójną klamrę kompozycyjną całego dzieła, choć pozostaje w trudnej do 

uzgodnienia zależności względem treści z siódmej księgi, czemu warto poświęcić trochę 

uwagi. 

Począwszy od piętnastego rozdziału siódmej księgi Divinae institutiones 

Laktancjusza, bazując na tekście Starego Testamentu, zwiastuje nadejście plag, które, jak 

dotknęły w czasach Mojżesza Egipt, tak teraz mają opanować całą ziemię779. Wraz z 

kataklizmami naturalnymi ziemię nawiedzi zupełny upadek moralny780, prowadzący do 

załamania się porządku państwowego: confundetur omne ius et leges interibunt. nihil 

quisquam tunc habebit nisi aut quaesitum aut defensum manu, audacia et vis omnia 

possidebunt. non fides in hominibus, non pax, non humanitas, non pudor, non veritas erit 

atque ita neque securitas neque regimen neque requies a malis ulla781. Jako pierwszy ma 

upaść Egipt jako odpowiedzialny za największą liczbę przesądów i bałwochwalczych 

 
778 Lactantius, Divinae instiutiones VII 26, 11-17. 
779 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 5: sed quoniam tunc una plebs dei et apud unam gentem fuit, 

Aegyptus sola percussa est, nunc autem quia populus dei ex omnibus linguis congregatus apud omnes gentes 

commoratur et ab his dominantibus premitur, necesse est universas nationes id est orbem totum caelestibus 

plagis verberari, ut iustus et cultor dei populus liberetur. et sicut tum signa facta sunt quibus futura clades 

Aegyptiis ostenderetur. 
780 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 7-8: propinquante igitur huius saeculi termino humanarum 

rerum statum commutari necesse est et in deterius nequitia inualescente prolabi, ut iam nostra haec tempora, 

quibus iniqvitas et malitia usque ad summum gradum crevit, in illius tamen insanabilis mali comparatione 

felicia et prope aurea possint iudicari. ita enim iustitia rarescet, ita impietas et avaritia et cupiditas et libido 

crebrescet, ut si qui forte tum fuerint boni, praedae sint sceleratis ac divexentur undique ab iniustis, soli autem 

mali opulenti sint, boni vero in omnibus contumeliis atque in egestate iactentur. 
781 Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 8. 



178 

 

kultów782, aczkolwiek za największą tragedię uznaje Laktancjusz odebranie Rzymowi władzy 

nad światem i przekazanie jej wschodniemu tyranowi: cuius vastitatis et confusionis haec erit 

causa, quod Romanum nomen, quo nunc regitur orbis – horret animus dicere, sed dicam, quia 

futurum est – tolletur e terra et imperium in Asiam revertetur ac rursus oriens dominabitur 

atque occidens serviet783. Owo imperium, które wedle świadectwa apologety znajdowało się 

w rękach kolejnych cesarzy, uosabia porządek i gwarancję pokoju w świecie, choć jak 

wszystko w ludzkim porządku, konstatuje Laktancjusz, musi przeminąć784. 

W następnym fragmencie autor wpisuje rzymskie państwo nawet w poczet wielkich 

hegemonii z przeszłości, sprawujących tyrańską władzę nad światem, choć niejednoznacznie 

napomina o jego wielkości i wspaniałości: sic et alia prius regna cum diutius 

floruissent,nihilominus tamen occiderunt. nam et Aegyptios et Persas et Graecos et Assyrios 

proditum est regimen habuisse terrarum, quibus omnibus destructis ad Romanos quoque 

rerum summa pervenit. qui quanto ceteris omnibus regnis magnitudine antistant, tanto maiore 

decident lapsu, quia plus habent ponderis ad ruinam quae sunt ceteris altiora785. 

Na potwierdzenie przepowiedni o upadku Rzymu Laktancjusz przytacza jeszcze świadectwo 

Sybill786 oraz Hystaspesa787, co wpisuje się w konstrukcję całego dzieła.  

W dalszej części tekstu Afrykańczyk pisze o tym, że nowe imperium znacznie się 

powiększy, lecz władza w nim w wyniku nieustannych wojen zostanie podzielona między 

dziesięciu królów, którzy doprowadzą do zupełnego zniszczenia i zapaści gospodarczej788. 

Trzech z nich zostanie pokonanych przez władcę przybyłego z dalekiej północy, ten zaś 

 
782 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 10: omnis enim terra tumultuabitur, frement ubique bella, 

omnes gentes in armis erunt et se invicem oppugnabunt; civitates inter se finitimae proeliabuntur, et prima 

omnium Aegyptus stultarum superstitionum luet poenas et sanguine velut flumine operietur. 
783 Lactantius, Divinae insitutiones VII 15, 11. 
784 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 12: nec mirum cuiquam debet videri, si regnum tanta mole 

fundatum ac tamdiu per tot et tales viros auctum, tantis denique opibus confirmatum aliquando tamen 

corruet. nihil est enim humanis viribus laboratum quod non humanis aeque viribus destrui possit, quoniam 

mortalia sunt opera mortalium. 
785 Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 13. 
786 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 15, 18: Sibyllae tamen aperte ‘interituram esse Romam’ loquuntur 

‘et quidem iudicio dei, quod nomen eius habuerit inuisum et inimica iustitiae alumnum veritatis populum 

trucidarit’. 
787 Por. Lactantius, Divinae insitutiones VII 15, 19: Hystaspes quoque, qui fuit Medorum rex antiquissimus, a 

quo amnis nomen accepit qui nunc Hydaspes dicitur, admirabile somnium sub interpretatione uaticinantis pueri 

ad memoriam posteris tradidit: ‘sublatuiri ex orbe imperium nomenque Romanum’ multo ante praefatus est 

quam illa Troiana gens conderetur. 
788 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 16, 1-2: in primis multiplicabitur regnum et summa rerum potestas 

per plurimos dissipata et concisa minuetur. tum discordiae civiles in perpetuum serentur nec ulla requies bellis 

exitialibus erit, donec reges decem pariter existant, qui orbem terrae non ad regendum, sed ad consumendum 

partiantur. hi exercitibus in immensum auctis et agrorum cultibus destitutis, quod est principium eversionis et 

cladis, disperdent omnia et comminuent et uorabunt. 



179 

 

zajmie ich miejsce i przejmie dowództwo nad pozostałymi789. Będzie panował jako tyran, 

mieszający sprawy boskie i ludzkie, i powoła własne państwo, w którym samodzielnie 

ustanowi porządek prawny. Odzwierciedleniem tej niesprawiedliwości będzie całkowite 

załamanie się cyklu kosmicznego, pory roku zmieszają się ze sobą, miesiące dni skrócą się 

tak, że czas nie będzie uchwytny dla człowieka, a gwiazdy spadając, niemal zupełnie znikną z 

nieba790. Wedle narracji Laktancjusza okres ten przetrwa jedynie jedna dziesiąta ludzkości, a 

wśród ocalałych będzie tylko jedna trzecia wierzących791. W kolejnym etapie 

apokaliptycznych dziejów ma zostać zesłany od Boga prorok głoszący ludziom pociechę, a 

także czyniący cuda, dzięki czemu uda się ponowie nawrócić ogrom ludzkości792. Przeciw 

niemu powstanie król z Syrii, który zamorduje proroka i rozkaże pozostawić jego ciało 

niepogrzebane, lecz po trzech dniach zmartwychwstanie on i zostanie wzięty do nieba na 

oczach wielu ludzi793. Król tymczasem sam obwoła się Bogiem i niewyjaśnioną mocą będzie 

czynił liczne cuda, zmuszając ludzi do oddawania mu czci794. Wielu uczonych i mędrców mu 

ulegnie i przyjmie jego świętokradczą religię, pozostali zaś z grona sprawiedliwych, jak 

określa ich Laktancjusz, w wyniku wielkich prześladowań zbiegną na pustkowie, modląc się 

w oczekiwaniu na ostateczny ratunek od Boga795. W tym miejscu autor pisze o cudownej 

 
789 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 16, 3: tum repente adversus eos hostis potentissimus ab extremis 

finibus plagae septentrionalis orietur, qui tribus ex eo numero deletis, qui tunc Asiam obtinebunt, adsumetur in 

societatem a ceteris ac princeps omnium constituetur. 
790 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 16, 9-10: nec tamen haec usitato modo fient, sed existent subito 

ignota et inuisa oculis astra. sol in perpetuum fuscabitur, ut vix inter noctem diemque discernat, luna iam non 

tribus deficiet horis, sed perpetuo sanguine offusa meatus extraordinarios peraget, ut non sit homini 

promptum aut siderum cursus aut rationem temporum agnoscere; fiet enim vel aestas in hieme vel hiems in 

aestate. tunc annus breviabitur et mensis minuetur et dies in angustum coartabitur, stellae vero creberrimae 

cadent, ut caelum omne caecum sine ullis luminibus appareat. 
791 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 16, 14: ita enim conficietur humanum genus, ut vix decima pars 

hominum relinquatur, et unde mille processerant, vix prodient centum. de cultoribus etiam dei duae partes 

interibunt et tertia quae fuerit probata remanebit. 
792 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 1-2: imminente iam temporum conclusione propheta magnus 

mittetur a deo, qui convertat homines ad dei agnitionem, et accipiet potestatem mirabilia faciendi. ubicumque 

homines non audierint eum, claudet caelum et abstinebit imbres, aquam convertet in sanguinem et cruciabit illos 

siti ac fame, et quicumque conabitur eum laedere, procedet ignis de ore eius atque comburet illum. his prodigiis 

ac virtutibus convertet multos ad dei cultum. 
793 Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 2-4: peractisque operibus ipsius alter rex orietur e Syria malo spiritu 

genitus eversor ac perditor generis humani, qui reliquias illius prioris mali cum ipso simul deleat. hic pugnabit 

adversus prophetam dei et vincet et interficiet eum et insepultum iacere patietur, sed post diem tertium 

reuiuescet atque inspectantibus et mirantibus cunctis rapietur in caelum. 
794 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 4: rex vero ille taeterrimus erit quidem et ipse, sed 

mendaciorum propheta, et se ipsum constituet ac vocabit deum, se coli iubebit ut dei filium. et dabitur ei 

potestas,ut faciat signa et prodigia, quibus visis inretiat homines, ut adorent eum. 
795 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 5-11: quibus miraculis etiam sapientium plurimi adlicientur ab 

eo. tunc eruere templum dei conabitur et iustum populum persequetur et erit pressura et contritio qualis 

numquam fuit a principio mundi. quicumque crediderint atque accesserint ei, signabuntur ab eo tamquam 

pecudes, qui autem recusauerint notam eius, aut in montes fugient aut comprehensi exquisitis cruciatibus 

necabuntur. idem iustos homines obvoluet libris prophetarum atque ita cremabit. et dabitur ei desolare orbem 

terrae mensibus quadraginta duobus. id erit tempus, quo iustitia proicietur et innocentia odio erit, quo mali 



180 

 

pomocy „wielkiego króla” zesłanego z nieba, który wyniszczy wroga i obali jego władzę: et 

exaudiet eos deus et mittet regem magnum de caelo, qui eos eripiat ac liberet omnesque 

impios ferro ignique disperdat796. Apologeta wspomina również o jego zwycięskiej walce z 

poprzednim królem – Antychrystem, mającym ulec dopiero po czwartej bitwie797. 

Sprawiedliwi, początkowo kryjący się na pustkowiu, zostaną obdarzeni mocą aniołów i staną 

w szeregach Chrystusa, aby wraz z Nim zniszczyć wroga. Pokonani władcy ziemscy ze 

swoim wodzem ukorzą się i zostaną ukarani przez nowego króla na ziemi798. Tożsamość tej 

postaci z początku może wydawać się jasno sprecyzowana, Laktancjusz bowiem wzmiankuje, 

że jest to filius Dei zesłany a Patre, co przywodzi na myśl oczywistą chrześcijańską 

interpretację799. Jednak dla pogańskiego odbiorcy pojęcie to może nieść za sobą jeszcze inne 

skojarzenie, a mianowicie odnosić się od cesarza, następcy Augusta800. Choć dwa rozdziały 

później dopowiada: hic est enim liberator et iudex et ultor et rex et deus, quem nos Christum 

vocamus, qui priusquam descendat, hoc signum dabit801, to wciąż określenia te pozostają w 

polu semantycznym bliskim cesarskiej godności. Podobieństwo to pokazuje w dość jasny 

sposób, w jaki Laktancjusz projektuje obraz Boga jako absolutnego władcy, którego 

panowanie nie tyle rozciąga się w sposób duchowy na ziemi poprzez jego Opatrzność, lecz 

także ta władza będzie sprawowana w sposób dosłowny i namacalny. Z drugiej strony widać 

dość znaczącą analogię pomiędzy wyzwoleniem sprawiedliwych przez Króla-Chrystusa a 

opisem tryumfu chrześcijaństwa pod przewodnictwem Konstantyna. We wstępie De mortibus 

persecutorum można odczytać: 

 
bonos hostiliter praedabuntur. non lex aut ordo aut militiae disciplina servabitur, non canos quisquam 

reverebitur, non officium pietatis agnoscet, non sexus aut infantiae miserebitur; confundentur omnia et 

miscebuntur contra fas, contra iura naturae. ita quasi uno communique latrocinio terra universa vastabitur. cum 

haec facta erunt, tum iusti et sectatores veritatis segregabunt se a malis et fugient in solitudines. quo audito 

impius inflammatus ira veniet cum exercitu magno et admotis omnibus copiis circumdabit montem in quo iusti 

morabuntur, ut eos comprehendat. illi vero ubi se clausos undique atque obsessos viderint, exclamabunt ad 

deum voce magna et auxilium caeleste implorabunt. 
796 Lactantius, Divinae institutiones VII 17, 11. 
797 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 19, 6: hic est autem qui appellatur Antichristus, sed se ipse 

Christum mentietur et contra verum dimicabit et uictus effugiet et bellum saepe renovabit et saepe vincetur, 

donec quarto proelio confectis omnibus impiis debellatus et captus tandem scelerum suorum luat poenas. 
798 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 19,7-9: sed et ceteri principes ac tyranni, qui contriuerunt 

orbem, simul cum eo vincti adducentur ad regem, et increpabit eos et coarguet et exprobrabit his facinora 

ipsorum et damnabit eos ac meritis cruciatibus tradet. sic extincta malitia et impietate compressa requiescet 

orbis, qui per tot saecula subiectus errori ac sceleri nefandam pertulit servitutem. 
799 Por. Lactantius, Divinae institutiones VII 18, 3: sed et illud non sine daemonum fraude subtractum, missuiri a 

patre tunc filium dei, qui deletis omnibus malis pios liberet. 
800 Por. H.F. Burton, The Worship of the Roman Emperors, „Biblical World” 40 (2)/1912, s. 82: „When Octavian 

by the defeat of his rivals brought the whole Roman world under his sway, he too was universally hailed as a 

god. There was doubtless the same mingling of flattery and sincerity in the homage paid to him as in that 

accorded to Julius Caesar, and his attitude toward it was much the same as that which had been taken by Caesar. 

As the grand-nephew and adoptive son of Julius he used the title Divi Filius in documents and on coins”. 
801 Lactantius, Divinae institutiones VII 19, 4. 



181 

 

Ecce, deletis omnibus adversariis, restituta per orbem tranquillitate, profligata nuper 

ecclesia rursum exurgit et maiore gloria templum dei, quod ab impiis fuerat eversum, 

misericordia domini fabricatur. Excitavit enim deus principes qui tyrannorum nefaria et 

cruenta imperia resciderunt et humano generi providerunt, ut iam quasi discusso 

tristissimi temporis nubilo mentes omnium pax iucunda et serena laetificet. Nunc post 

atrae tempestatis violentos turbines placidus aer et optata lux refulsit. Nunc placatus 

servorum suorum precibus deus iacentes et afflictos caelesti auxilio sublevavit, nunc 

maerentium lacrimas extincta impiorum conspiratione detersit. Qui insultaverant deo, 

iacent, qui templum sanctum everterant, ruina maiore ceciderunt, qui iustos 

excarnificaverunt, caelestibus plagis et cruciatibus meritis nocentes animas 

profuderunt802. 

W obydwu fragmentach narracja skupia się na przedstawieniu nagłego przełomu, 

następującego po zwyciężeniu niesprawiedliwych rządów. Zasadnicza różnica ogranicza się 

jedynie do tego, że w tekście Divinae institutiones mowa jest o jednym tyranie i jednym 

wyzwolicielu, natomiast w De mortibus persecutorum Laktancjusz pisze o „dowódcach. 

którzy znieśli niegodziwe i krwawe rządy tyranów”. Konstrukcja wizji apokaliptycznej oraz 

bieżącej rzeczywistości politycznej tworzy spójną całość, lecz w porządku historycznym 

pozostaje wewnętrznie sprzeczna. Ogłoszenie złotego wieku Kościoła i ludzkości, którego 

świadkiem jest sam autor, wyklucza nadchodzący regres moralny i polityczny. Co prawda, 

tekst stara się podkreślać, że wydarzenia te dotkną świat dopiero w perspektywie około 

dwustu lat: quando tamen compleatur haec summa, docent ii, qui de temporibus scripserunt, 

colligentes ex litteris sanctis et ex variis historiis, quantus sit numerus annorum ab exordio 

mundi. qui licet varient et aliquantum numeri eorum summa dissentiant, omnis tamen 

expectatio non amplius quam ducentorum uidetur annorum803. To przekonanie stawia jednak 

cały optymizm Laktancjusza, związany z trwałością reform Konstantyna i jego 

propagandowym projektem chrześcijańskiego państwa, pod znakiem zapytania.  

Jednym z możliwych rozwiązań tego ideologicznego impasu może być propozycja 

odczytania wydarzeń z siódmej księgi Divinae isntitutiones jako swoistej alegorii wydarzeń 

politycznych, którą proponuje Elizabeth DePalma Digeser. Zdaniem amerykańskiej badaczki 

cały opis wydarzeń z drugiej połowy księgi, wykorzystując apokaliptyczną narrację, staje się 

opowieścią o wydarzeniach z początku IV wieku. Jako przykład swojej hipotezy Digeser 

podaje nieobecny w nowotestamentalnej Apokalipsie epizod z królem pochodzącym z Syrii, 

 
802 Lactantius, De mortibus persecutorum I 2-5. 
803 Lactantius, Divinae institutiones VII 25, 5. 



182 

 

będący rzekomo opowieścią o Galeriuszu, na co mogłyby wskazywać niektóre elementy jego 

biografii804. Zdaniem badaczki takie wykorzystanie apokaliptycznej szaty literackiej nie 

byłoby nawet niczym niespotykanym, na co wskazuje panująca podówczas teoria wśród 

niechrześcijańskich interpretatorów Pisma Świętego, że proroctwa zawarte w Księdze Daniela 

w rzeczywistości były komentarzem spisanym przez anonimowego autora w czasach 

Antiocha IV805. Taki pogląd miał powielać na przykład tekst Porfiriusza Adversus 

Christianos, stanowczo zaś sprzeciwił się takiej interpretacji dopiero Hieronim, piszący w 

ponad sto lat po Laktancjuszu806. Digeser sugeruje, że Laktancjusz mógł celowo zasugerować 

taką interpretację swojego dzieła, co tłumaczy w ten sposób: „it is not unlikely that Lactantius 

here has slyly engaged in some ex eventu «prophecy» of his own, aware that his auditors 

would know to be alert for contemporary references, as soon as he launched into his 

apocalyptic narrative. In this sense, the controversial character of his ideas shows through as 

pieces of a puzzle under the veil of eschatological rhetoric”807. Najbardziej kontrowersyjna 

może wydawać się jednak próba odczytania tożsamości króla zesłanego z nieba, który w 

propozycji amerykańskiej badaczki zostaje zrównany z Konstantynem. W świetle takiej 

lektury cały tekst zaczyna jawić się nie tylko jako zacięta krytyka „jowiszowego” systemu 

tetrarchii808, ale jako bardzo śmiały manifest chrześcijańskiego imperializmu:  

 
804 Por. E. D. Digeser, Persecution and the Art of Writing between the Lines: De vita beata, Lactantius, and the 

Great Persecution, „Revue belge de Philologie et d'Histoire” 92/2014, s. 175-176: „Nevertheless, the deviations 

from the Revelation in Lactantius’ account, namely, the rise of the king from Syria, his destruction of his 

predecessor, his claim to be the son of a god, and his wonder working, all suggest that this time Lactantius is 

using the New Testament to cloak his description of Galerius. In De mortibus persecutorum, Lactantius sees 

Galerius as having urged Diocletian to wage the persecution, first by sending for an oracle of Apollo (the 

speaking statue) and then by setting fire to the palace and blaming it on the Christians (Mort., 10-11, 14-15). As 

Diocletian’s adopted son, Galerius is born of „the destroyer of the human race” (referring to the passage from 

Daniel, above) and as the Jovian Caesar he is a king „ 

out of Syria,” for he triumphed militarily out of Antioch (Lact., Mort., 9). Moreover, since the edicts of 

persecution that Galerius had advocated required the burning of Scripture (Lact., Mort., 12), Lactantius can, in 

fact, claim that the second king killed the prophet of God. Finally, the cult of the tetrarchy accounts for the 

claims that as Jovius, he was worshipped as the son of a god. 
805 Por. tamże, s. 176: „Using an ostensibly apocalyptic and prophetic narrative to comment on contemporary 

events would not have been at all foreign to Lactantius’ auditors. Indeed, Porphyry’s Against the Christians, 

circulating just before the persecution, illustrated how the Book of Daniel – another ostensibly apocalyptic and 

prophetic narrative – was a veiled Jewish commentary on the reign of Antiochus IV”. 
806 Por. Hieronymus, Commentaria in Danielem 617-618a; PL 25: Contra prophetam Danielem duodecimum 

librum scripsit Porphyrius, nolens eum ab ipso, cujus inscriptus est nomine, esse compositum: sed a quodam qui 

temporibus Antiochi qui appellatus est Epiphanes, fuerit in Judaea, et non tam Danielem ventura dixisse, quam 

illum narrasse praeterita. Denique quidquid usque ad Antiochum dixerit, veram historiam continere: si quid 

autem ultra opinatus sit, quia futura nescierit, esse mentitum. 
807 E. D. Digeser, Persecution and the Art of Writing between the Lines: De vita beata, Lactantius, and the Great 

Persecution, „Revue belge de Philologie et d'Histoire” 92/2014s. 176  
808 C. Ocker, Unius Arbitrio Mundum Regi Necesse Est: Lactantius’ Concern for the Preservation of Roman 

Society, „Vigiliae Christianae” 40 (4)/1986, s. 356: „In short, a just society is impossible apart from Christian 

monotheism. Two remote historical periods make the connection between religion and justice clear: the 

paradisiacal Golden Age at the beginning of history and the millennial Golden Age at the end of history. The 



183 

 

No one would be surprised that a Christian, writing in the first decade of the fourth 

century would see the two chief tetrarchs as demonic beasts. Lactantius, however, is 

doing more than using clever intertextualities to condemn the tetrarchy. Indeed, he is also 

using his text to call for revolution, seeing the end of the Empire as the world has known 

it and identifying Constantine as the heavenly king, indeed the incarnation of Christ, who 

will usher in a new age809. 

Chociaż taka propozycja może budzić sprzeciw, to warto przyznać, że pewna analogia do 

bieżących wydarzeń może nasuwać się sama. Widać to choćby w apokaliptycznej liczbie 

czterdziestu dwóch miesięcy, w trakcie których rozgrywać się ma wielkie prześladowanie810. 

Biorąc pod uwagę datę rozpoczęcia systemowego ucisku chrześcijan z 23 lutego 303 roku za 

Dioklecjana oraz powstanie Konstantyna na zachodzie 25 lipca 306 roku, można dostrzec, iż 

te dwa wydarzenia oddziela czterdzieści jeden pełnych miesięcy. Wciąż jednak nie rok 306 

uznano za kres prześladowań, które zakończą się dopiero kilka lat później811. Samo 

przekonanie o boskim wybraniu Cesarza do spełnienia szczególnej roli, widoczne jest bardzo 

jasno w omawianym tekście oraz w innych dokumentach pisanych z epoki. W jednym z 

panegiryków skierowanych do Konstantyna znajdują się słowa: te enim tantus ille et 

imperator in terris et in caelo deus in primo aetatis suae flore generavit812. Tego typu 

przekonania nie sugerują jednak wprost chrześcijańskiego rozumienia, a nawet odwołują się 

raczej do dawnej rzymskiej teologii cesarstwa. Jak referuje Hugo Rahner: „Konstantyn czuł 

 
Golden Age of the poets, according to Lactantius, was literally a time of absolute justice, in which people 

recognized the rule of one God. Those were days of social tranquility; there was not even a need for courts of 

law. Saturn was the king. Jupiter, his son, was responsible for the ensuing ruination. He illegitimately assumed 

his father's rule. Jupiter set an example of impiety to the people, who readily followed and began worshipping 

the king as god. In this manner, Roman religion was born and a just society was abandoned. Justice was lost 

when the throne was illicitly taken and when monotheism was discontinued. Such problems, Lactantius no doubt 

believed, extended into the present among Jupiter's sons in the Tetrarchy”. 
809 E.D. Digeser, Persecution and the Art of Writing…, dz. cyt., s. 176-177. 
810 Por. Ap 13,2-5: καὶ τὸ θηρίον ὃ εἶδον ἦν ὅμοιον παρδάλει, καὶ οἱ πόδες αὐτοῦ ὡς ἄρκου, καὶ τὸ στόμα αὐτοῦ 

ὡς στόμα λέοντο. καὶ ἔδωκεν αὐτῷ ὁ δράκων τὴν δύναμιν αὐτοῦ καὶ τὸν θρόνον αὐτοῦ καὶ ἐξουσίαν 

μεγάλην.καὶ μίαν ἐκ τῶν κεφαλῶν αὐτοῦ ὡς ἐσφαγμένην εἰς θάνατον, καὶ ἡ πληγὴ τοῦ θανάτου αὐτοῦ 

ἐθεραπεύθη. καὶ ἐθαυμάσθη ὅλη ἡ γῆ ὀπίσω τοῦ θηρίου,καὶ προσεκύνησαν τῷ δράκοντι ὅτι ἔδωκεν τὴν 

ἐξουσίαν τῷ θηρίῳ, καὶ προσεκύνησαν τῷ θηρίῳ λέγοντες, Τίς ὅμοιος τῷ θηρίῳ, καὶ τίς δύναται πολεμῆσαι μετ' 

αὐτοῦ;Καὶ ἐδόθη αὐτῷ στόμα λαλοῦν μεγάλα καὶ βλασφημίας, καὶ ἐδόθη αὐτῷ ἐξουσία ποιῆσαι μῆνας 

τεσσεράκοντα [καὶ] δύο. 
811 Por. E.D. Digeser, Persecution and the Art of Writing…, dz. cyt., s. 177: „As shocking as this may seem to us, 

Lactantius’ auditors at Trier would be well primed to recognize Constantine as the heavenly king, indeed the 

embodiment of Christ. Two clues in the text signal that Lactantius is pointing to Constantine in this way. First, 

although the forty-two month-rule of the evil king comes from Revelation 13:5, in the context of Lactantius’ 

preceding commentary on the tetrarchs Diocletian and Galerius, this reference points to the precise time that had 

elapsed between the onset of the general persecution (23 Feb 303), for which Lactantius consistently blamed 

Galerius (Lact., Mort., 11-16), and the rise in the west of Constantine (25 July 306), who is thus cast here as the 

«great king from heaven» come «to rescue and to free» the persecuted and «to destroy all the impious with fire 

and sword» ” (Inst., VII, 17, 11). 
812 Panegiricus Constatino Augusto VII, 4, 23; red. A.Baehrens, Lipsiae 1874. 



184 

 

się zupełnie jak dawny Pontifex Maximus i jak cesarz ustanowiony wolą Bożą, a by był 

widzialnym organem ziemskim Bóstwa; jego monarchia jest doczesnym obrazem jedynego, 

najwyższego Boga uniwersalnego”813. Konstantyn jako Vicarius Christi814 rzeczywiście pełni 

niejako rolę Chrystusa na ziemi, zwłaszcza jako wyzwoliciel, sędzia, mściciel czy król (hic 

est enim liberator et iudex et ultor et rex815), jednak przekonanie o jego bóstwie (et deus816) 

nie jest do pogodzenia z wywodem Laktancjusza, surowo potępiającego wszelkie formy 

idolatrii czy statolatrii. Choć trudno w pełni zaakceptować interpretację zaproponowaną przez 

Digeser, to wciąż dostrzeżenie analogii między Konstantynem a Chrystusem z wizji 

apokaliptycznej w narracji literackiej IV wieku wydaje się zasadne Wielu chrześcijańskich 

pisarzy III i IV wieku chętnie posługuje się w odniesieniu do Chrystusa tytułami 

zarezerwowanymi w łacinie i grece dla cesarzy817. Bardzo wyraźnie eksponuje to również 

Euzebiusz w Vita Constatini w bliźniaczo podobnym opisie pokoju, który zapanował po 

dojściu cesarza do władzy: 

Καὶ δὴ τῶν δυσσεβῶν ἀνδρῶν ἐκποδὼν ἠρμένων καθαραὶ λοιπὸν ἦσαν ἡλίου αὐγαὶ 

τυραννικῆς δυναστείας, συνήπτετό τε πᾶσα ὅση τις ὑπὸ Ῥωμαίους ἐτύγχανε μοῖρα, τῶν 

κατὰ τὴν ἑῴαν ἐθνῶν ἑνουμένων θατέρῳ μέρει, μιᾷ τε τῇ τοῦ παντὸς ἀρχῇ ὥσπερ τινὶ 

κεφαλῇ τὸ πᾶν κατεκοσμεῖτο σῶμα μοναρχικῆς ἐξουσίας διὰ πάντων ἡκούσης, λαμπραί 

τε φωτὸς εὐσεβείας μαρμαρυγαὶ τοῖς πρὶν καθημένοις ἐν σκότῳ καὶ σκιᾷ θανάτου 

φαιδρὰς παρεῖχον ἡμέρας. οὐδ’ ἦν τις ἔτι προτέρων μνήμη κακῶν, ἁπανταχοῦ πάντων τὸν 

νικητὴν ἀνυμνούντων μόνον τε τὸν τούτου σωτῆρα θεὸν ὁμολογούντων γνωρίζειν. ὁ δ’ 

ἀρετῇ θεοσεβείας πάσῃ ἐμπρέπων νικητὴς βασιλεύς (ταύτην γὰρ αὐτὸς αὐτῷ τὴν 

ἐπώνυμον κυριωτάτην ἐπηγορίαν εὕρατο τῆς ἐκ θεοῦ δεδομένης αὐτῷ κατὰ πάντων 

ἐχθρῶν τε καὶ πολεμίων νίκης εἵνεκα) τὴν ἑῴαν ἀπελάμβανε, καὶ μίαν συνημμένην κατὰ 

τὸ παλαιὸν τὴν Ῥωμαίων ἀρχὴν ὑφ’ ἑαυτὸν ἐποιεῖτο, μοναρχίας μὲν ἐξάρχων θεοῦ 

κηρύγματος τοῖς πᾶσι, μοναρχίᾳ δὲ καὶ αὐτὸς τοῦ Ῥωμαίων κράτους τὸν σύμπαντα 

πηδαλιουχῶν βίον. ἀφῄρητό τε πᾶν δέος τῶν πρὶν πιεζόντων τοὺς πάντας κακῶν, 

λαμπρὰς δ’ ἐπετέλουν ἑορτὰς οἱ κατὰ πάσας ἐπαρχίας καὶ πόλεις δῆμοι, μειδιῶσί τε 

προσώποις ὄμμασί τε φαιδροῖς οἱ πρὶν κατηφεῖς ἀλλήλοις ἐνέβλεπον, χοροὶ δ’ αὐτοῖς καὶ 

ὕμνοι τὸν παμβασιλέα θεὸν πρώτιστα πάντων †ὄντα δὴ τοῦτον ἐδίδασκον†, κἄπειτα τὸν 

καλλίνικον παῖδάς τ’ αὐτοῦ κοσμιωτάτους καὶ θεοφιλεῖς καίσαρας φωναῖς ἀσχέτοις 

 
813 H. Rahner, Kościół i państwo we wczesnym chrześcijaństwie, przeł. M. Radożycka, J. Radożycki, Warszawa 

1986, s. 55-56. 
814 Por. A. von Harnack, Vicarius Dei und Vicarius Christi, „Sitzungsberichte der Beliner Akademie der 

Wissenschaften, Historisch-philosophische Klasse” 19/927, s. 436. 
815 Lactantius, Divinae institutiones VII 19, 4. 
816 Tamże. 
817 Por. E. Peterson, Chrystus jako imperator, przeł. T.M. Myśków, „Czterdzieści Cztery. Magazyn 

Apokaliptyczny” 4/2012, s. 18. 



185 

 

ἐγέραιρον, κακῶν τ’ ἀμνηστία παλαιῶν ἦν καὶ δυσσεβείας ἁπάσης λήθη, παρόντων δ’ 

ἀγαθῶν ἀπόλαυσις καὶ προσέτι μελλόντων προσδοκία818. 

Konstantyn, obwołując sam siebie „zwycięskim królem” (νικητὴς βασιλεύς), rozpoczyna 

sprawiedliwe rządy, a podstawą ich ma być kult jedynego Boga, obok którego cesarz ma zająć 

również pośrednie miejsce. Taka koncepcja władzy, choć po części wykazuje podobieństwo 

do dawnych wschodnich despotii, to jednak wydaje się stanowić unikalny wkład 

chrześcijaństwa w teologię polityczną Rzymu, domykający obraz władcy kształtowany co 

najmniej od czasów Oktawiana Augusta819. Nowość tej wizji dotyczy w szczególności 

koncepcji władcy namaszczonego, występującego jako pośrednik między Bogiem a ludem; 

cesarz jawi się jako ziemski obraz Najwyższego, a powierzona mu z góry władza zostaje 

rozdzielona pomiędzy poddanych i urzędników: αὐτῷ μὲν γὰρ τὸν ἐπὶ πάντων θεὸν τῶν ἐπὶ 

γῆς τὴν βασιλείαν παρασχεῖν, αὐτὸν δὲ μιμήσει τοῦ κρείττονος τῆς ἀρχῆς τὰς κατὰ μέρος 

αὐτοῖς ἐπιτρέψαι διοικήσεις, πάντας γε μὴν τῷ μεγάλῳ βασιλεῖ κατὰ καιρὸν τὰς εὐθύνας τῶν 

πραττομένων ὑφέξειν. ταῦτα συνεχῶς διεμαρτύρετο, ταῦθ’ ὑπεμίμνησκε, τούτων διδάσκαλος 

ἦν820. W tego rodzaju ujęciu zaciera się granica pomiędzy osobą władcy a osobą Chrystusa, 

co w wymiarze konfesyjnym i katechetycznym mogło prowadzić do poważnych trudności821. 

Szczególnie istotny wydaje się również fakt, że brak jednolicie sprecyzowanej doktryny 

chrystologicznej i trynitarnej w Kościele przed 325 rokiem, jak i panujący po nim kryzys 

ariański, nie pomagały w wytworzeniu ortodoksyjnego stanowiska na linii religii i władzy822. 

Tego rodzaju podział, odnoszony do omawianej epoki, z konieczności musi zostać uznany za 

 
818 Eusebius, Vita Constatini II 19. 
819 Por. E. Peterson, Monoteizm jako problem polityczny, przeł. J. Duraj, „Res Publica Nowa”, nr 20/2012, s. 54: 

„Mamy zatem do czynienia z nierozerwalnym związkiem trzech pojęć: Imperium Rzymskie, pokój, monoteizm. 

Dochodzi do tego wszakże czwarty element: monarchia cesarza rzymskiego. Jedyny ziemski monarcha - dla 

Euzebiusza jest nim tylko i wyłącznie Konstantyn I Wielki - koresponduje z jedyną monarchią bożą w niebie. 

Przy całym wpływie antycznej filozofii i retoryki na Euzebiusza nie należy zapominać o tym, że całościowa 

koncepcja powiązania wspomnianych czterech elementów - imperium, pokoju, monoteizmu oraz monarchii - to 

konstrukcja stworzona przez chrześcijan”.  
820 Eusebius, Vita Constatini, IV, 29. 
821 Por. H. Drake, The emperor as a 'Man of God': The impact of Constantine the great's: Conversion on roman 

ideas of kingship, „Historia” 35 (1)/2016, s. 1-17; A. Momigliano, How Roman Emperors became Gods, 

„American Scholar” 55 (2)/1986, s. 181-193. 
822 Por. O. Kashchuk, The attitude of the pro-Arian bishops towards the emperor in the period of reception of the 

Nicene Christology (325-381), „Vox Patrum” 34 (61)/2014, s. 137: „The Nicene Council did not put an end to 

the Arian polemic. After the Council there came a long period of the struggle for reception of the Nicene 

Christology. Half a century after Nicaea was a period necessary for the whole reception of a new rational 

language in theology . In this period the episcopacy of the Eastern Church was divided into different groups. As 

a result, such a division caused the groups’ fight with each other. Soon, the controversy became a subject of 

interest for the Emperor since it was perceived as a threat for the imperial unity. For this reason, the custom of 

the Emperor to intervene in the ecclesiastical affairs, which arose as a result of legalization of the Christianity, 

began to increase even in the area of doctrine. Such situation evoked a reaction of bishops and became an 

opportunity for defining the role of the Emperor in the Church. There are two main standpoints in this regard in 

the fourth century: one of the pro-Arian bishops and the other of the anti-Arian bishops”. 



186 

 

anachroniczny, ponieważ całkowite rozdzielenie sfery duchowej i świeckiej jako postulat, 

niefunkcjonujący wcale na gruncie starożytnym823, ukształtuje się dopiero wiele stuleci 

później824. Ze względu na złożoność teologicznego statusu władzy cesarskiej na Wschodzie i 

konflikt pomiędzy władzą duchowną a świecką na Zachodzie, zagadnienie to zostaje 

pominięte w niniejszym opracowaniu, aby nie oddalać się od tematu zależności między myślą 

Laktancjusza a programem politycznym Konstantyna. 

Pomimo badawczej atrakcyjności zawartej w interpretacji „boskiego króla” z siódmej 

księgi Divinae institutiones, konieczne wydaje się uwzględnienie argumentów 

przemawiających za innym rozumieniem stanowiska Laktancjusza. Przykładem bardziej 

zachowawczego odczytania tego fragmentu pozostaje stanowisko Christophera Ockera, 

według którego autor wyraźnie oddziela państwo ziemskie od zapowiedzianego królestwa 

mesjańskiego: 

We may now understand Lactantius’ claims for the social significance of Christianity. The 

Christian religion, he argued, is the only means of justice in the time between the aetates 

aureae. Christians possess justice because they submit themselves to the one true Ruler of 

the world. In effect, Lactantius taught that God was the only actual ruler; Christians were 

the only people who acknowledged his sovereignty. Consequently, the Christians could 

experience a semblance (species) of the „golden time” (aureum tempus).And furthermore, 

contemporary society could find justice only by means of adherence to the Christian 

religion. Nevertheless, a Christian empire would not be the Golden Age which will come 

by divine fiat. It would be a society functioning according to the apparatus of the Roman 

imperium825. 

W takim ujęciu tego zagadnienia, pochwałę pokoju Konstantyna i jego państwa można 

rozumieć jako przejaw retorycznej przesady i epideiktycznej topiki przynależnej do tego typu 

laudacji. Aczkolwiek optymizm związany z nadejściem władzy przychylnej prześladowanym 

dotychczas chrześcijanom można odczytać jako wyraz nadziei na stworzenie sprawiedliwego 

państwa bez interwencji samego Boga w historię. Z całą pewnością interpretacja taka nie 

odrzuca politycznej refleksji, a nawet może stanowić przyczynek do wczesnochrześcijańskich 

 
823 Zob. R.W. Lovin, Authority, Legitimacy and Sovereignty: Religion and Politics in the Roman Empire before 

Constantine, „Studies in Christian Ethics” 29 (2)/2016, s. 190-203; P. Kragelund, Dreams, Religion and Politics 

in Republican Rome, „Historia: Zeitschrift für Alte Geschichte” 50 (1)/1974, s. 53-95; E. Rawson, Religion and 

Politics in the Late Second Century B. C. at Rome, „Pheonix” 28 (2)/1974, s.193-212; R.M. Grant, Religion and 

Politics at the Council at Nicaea, „The Journal of Religion” 55(1)/1975, s. 1-12;  
824 Zob. M. Cladis, Religion, Secularism, and Democratic Culture, „The Good Society” 19 (2)/2010, s.22-29; 

R. Bizzocchi, Church, Religion, and State in the Early Modern Period, „The Journal of Modern History” 

63/1995, s. 152-165. 
825 C. Ocker, Unius Arbitrio Mundum Regi Necesse Est… dz. cyt., s. 357. 



187 

 

rozważań nad projektem tymczasowego państwa opartego na chrześcijańskich fundamentach, 

którego praworządność może mieć decydujący wpływ na odsunięcie wydarzeń 

eschatologicznych. Takie rozumienie potwierdza fragment z przedostatniego rozdziału 

siódmej księgi, gdzie Laktancjusz podejmuje ten temat bezpośrednio: illa, illa est civitas quae 

adhuc sustentat omnia, precandusque nobis et adorandus est deus caeli, si tamen statuta eius 

et placita differri possunt, ne citius quam putamus tyrannus ille abominabilis veniat, qui 

tantum facinus moliatur ac lumen illud effodiat, cuius interitu mundus ipse lapsurus est826. 

Owa civitas, stanowi oczywiście państwo rzymskie, odgrywające w tym miejscu o rolę, 

określaną przez św. Paweł mianem κατεχών, a więc siły powstrzymującej nadejście 

Antychrysta i wypełnienie się historii827. Może więc znaczenie Rzymu za Konstantyna, wcale 

nie zostaje umniejszone w sytuacji, gdy nie zostaje on wprost utożsamiony z mesjańskim 

królestwem Apokalipsy, a jego ścisłe dostosowanie do wymogów Boskiej nauki ma 

decydujący wpływ na bieg wydarzeń. Szczególnie istotna wydaje się funkcja zmiany 

ustawodawstwa, która popchnie ludzkość do zupełnej odnowy. Tak jak w mitologizowanej 

opowieści z piątej księgi Divinae institutiones rozłam wśród ludzkości został dokonany przez 

niesprawiedliwość Jowisza, tak przykład sprawiedliwości idący od dobrego króla może scalić 

utraconą jedność – unitas humanitatis828.  

Ius et lex Dei 

Zagadnienia związane z teorią polityczną i państwową pojawiają się u Laktancjusza jedynie 

fragmentarycznie, jednak na podstawie pozostawionych wskazówek oraz domniemanego 

wpływu na elity możliwe jest odtworzenie ich podstawowych założeń. U jej podstaw będzie 

zawsze stał projekt fuzji Romanitas w jej klasycznym cesarskim kształcie z christianitas 

pojętą jako Dei lex829. W literaturze przedmiotu niejednokrotnie pomijano wkład 

afrykańskiego autora w rozwój myśli politycznej, marginalizując jego znaczenie z powodu 

niedoskonałości w innych obszarach jego twórczości830. Część współczesnych analiz nie tylko 

stara się przywrócić Laktancjuszowi należne miejsce wśród pisarzy chrześcijańskich 

łacińskiego kręgu kulturowego, lecz także sugeruje, że jego wpływ na powstanie 

chrześcijańskiego imperium nie ograniczał się jedynie do sfery idei. Tezę taką proponowała 

 
826 Lactantius, Divinae institutiones VII 25, 8. 
827 Por. C.E. Powell, The Identity of the ‘Restrainer’ in 2 Thessalonians 2:6-7, „Bibliotheca Sacra” 154 

(616)/1997, s. 320-332. 
828 Takie pojęcie nie pada wprost u Laktancjusza, ale ma sens w kontekście wywodu.  
829 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 5, 21. 
830 Zob. É. Gilson, Metamorfozy Państwa Bożego, przeł. A. Kuryś, Warszawa 2020; por. E. Gilson, Historia 

filozofii chrześcijańskiej w wiekach średnich, przeł. S. Zalewski, Warszawa, 1987, s. 49. 



188 

 

na początku XXI wieku wspomniana już badaczka Elizabeth DePalma Digeser831, natomiast 

w polskich badaniach wysunął ją Bartosz Zalewski832. Warto rozważyć, jaką funkcję pełni 

państwo w myśli Laktancjusza, na czym polega jego polityczny ideał i w jakim stopniu mógł 

on mieć realny wpływ na realizację tego projektu, a także w jaki sposób zagadnienie to łączy 

się z ideą humanitas, osiągając w tym wymiarze swój punkt kulminacyjny. 

Realia życia i twórczości Laktancjusza, tak bardzo zmienne w swoich następstwach, 

pozwalają domyślić się, jak skomplikowaną drogę musiał przejść człowiek, który po pełnym 

sukcesów życiu, w bardzo dojrzałym życiu stracił wszystko i popadł w skrajną nędzę, aby na 

starość uzyskać pozycję i uznanie, jakich nie miał dotąd wcześniej. Autor przebył tę drogę nie 

tylko w sensie geograficznym, ponieważ, jak wynika z dostępnych informacji biograficznych, 

żył kolejno w Afryce Północnej, Azji Mniejszej i Galii, lecz także w sensie duchowym – od 

bogatego poganina przez ubogiego chrześcijanina aż po nauczyciela i doradcę na cesarskim 

dworze. Oczywiście brak danych nie pozwala na dokładniejsze zagłębienie się w tę historię, 

lecz na podstawie szczątkowych informacji można odsłonić prawie niedostrzegalną 

działalność podeszłego w latach apologety na polu politycznym, w szczególności zaś 

prawnym. 

Wśród badaczy historii prawa rzymskiego, co najmniej od czasów nowożytnych, 

czego przykładem był Iacobus Gothofredus, istniało przekonanie, że część dokumentów 

sygnowanych imieniem Konstantyna nie poziomie redakcji nie pochodziła od wyznaczonych 

na tę funkcję kancelistów piastujących urząd nazwany questor sacrii palatii, lecz od 

członków hierarchii kościelnej833. Tezę tę stara się podtrzymać współczesny badacz Edoardo 

Volterra na podstawie analizy stylistycznej dokumentów834, jak komentuje to Bartosz 

Zalewski: „Do tezy tej należy odnieść się z aprobatą, z tym jednak zastrzeżeniem, że są 

podstawy do tego, by przypuszczać, iż autorem niektórych konstytucji sygnowanych 

imieniem Konstantyna był również Laktancjusz, niebędący członkiem hierarchii 

duchownej”835.  

Zanim omówione zostaną konkretne dokumenty, warto przyjrzeć się refleksji samego 

Laktancjusza na temat prawa stanowionego oraz inspiracji z nim związanych. Znaczna liczba 

 
831 Zob. E.D. Digeser, The Making of a Christian Empire…, dz. cyt. 
832 Zob. B. Zalewski, Humanitas w ustawodawstwie Konstantyna Wielkiego. Religia – Polityka – Prawo, Lublin 

2021. 
833 Por. tamże, s. 28. 
834 Zob. E. Volterra, Intorno ad alcune costituzioni di Constantino, „Accademia Nazionale dei Lincei” 13/1958, 

s. 61-89. 
835 B. Zalewski, Humanitas…, dz. cyt., s. 28. 



189 

 

zapożyczeń z terminologii prawniczej w pismach autora sugeruje silne przesiąknięcie jego 

myśli tą właśnie dziedziną: zwroty takie jak infirmitas sexus836 w odniesieniu do kobiet, 

zwrotu pro viri portionem837 w kontekście udziału władców i zarządców prowincji w boskiej 

władzy czy określenie vi et hominibus armatis838 w opisie uzurpacji Jowisza – odnoszące się 

do formuły interdictum de vi armata – dowodzą jego znajomości jurysprudencji839. Również 

w samym wywodzie, podobnie jak Tertulian840, nawiązał do procedury dochodzenia 

sądowego. Jej fundamentalną zasadą miało być prawo do obrony: Nam si sacrilegis 

et proditoribus et veneficis potestas defendendi sui datur, nec praedemnari quemquam 

incognita causa licet841. Podobnie postępuje w opisie Boga rozumianego jako dominus [...] 

qui regit, qui habet vitae ac necis veram et perpetuam potestatem – widoczne w tym 

fragmencie podobieństwo do opisu kompetencji, które w rodzinie ma paterfamilias – qui in 

domo dominium habet842. Porównanie to jednak ujawnia szereg problemów i złożoność 

związaną z użyciem terminów stosowanych przez jurystów do nowego sensu duchowego 

ukazywanego przez apologetę, choć wydaje się to zasadne w projekcie podejmowanym przez 

Laktancjusza843.  

 
836 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 13, 3; V 13, 14. 
837 Por. Lactantius, Divinae institutiones II 7, 2. 
838 Por. Lactantius, Divinae intitutiones V 6, 6. 
839 Por. A. Dębiński, Problematyka prawna w Divinae institutiones Laktancjusza, „Roczniki Nauk Prawnych” 

7/1997, s. 142-143. 
840 Por. Tertullianus, Apologeticum I 1-3: I: Si non licet vobis, Romani imperii antistites, in aperto et edito, in 

ipso fere vertice civitatis praesidentibus ad iudicandum palam dispicere et coram examinare, quid sit liquido in 

causa Christianorum, si ad hanc solam speciem auctoritas vestra de iustitiae diligentia in publico aut timet aut 

erubescit inquirere, si denique, quod proxime accidit, domesticis iudiciis nimis operata infestatio sectae huius 

obstrvit defensioni: liceat veritati vel occulta via tacitarum litterarum ad aures vestras pervenire. Nihil de causa 

sua deprecatur, quia nec de condicione miratur. Scit se peregrinam in terris agere, inter extraneos facile 

inimicos invenire, ceterum genus, sedem, spem, gratiam, dignitatem in caelis habere. Unum gestit interdum, ne 

ignorata damnetur.Quid hic deperit legibus in suo regno dominantibus, si audiatur? An hoc magis gloriabitur 

potestas earum, quo etiam auditam damnabunt veritatem? Ceterum inauditam si damnent, praeter invidiam 

iniqvitatis etiam suspicionem merebuntur alicuius conscientiae, nolentes audire, quod auditum damnare non 

possint. 
841 Lactantius, Divinae institutiones V 1, 2. 
842 D. 50, 16, 195, 2; Corpus Iuris Civilis, t. 1: Digesta, rec. Th. Mommsen, retract. P. Krüger, Berolini 1870.  
843 C.P. Pinel, The Survival of the Classical Idea of Justice in Lactantius’ Work, „Studia Patristica” 80 (6)/2017, 

s. 177: „The use of an analogy between God and the paterfamilias is not something new but the way Lactantius 

uses the term is astonishing. It is very surprising to find that when Lactantius says God is a paterfamilias, he 

sometimes has in mind the old conception that belongs to the archaic period of Roman law while at other times 

he has in mind the new one that belongs to the post-classical period. Sometimes he even combines both. Why 

does he apply the title of paterfamilias to God in this way? Is he not afraid of his audience judging this use of the 

term as anachronistic? This use can neither be due to chance nor to lack of knowledge but is rather due to 

theological will. He does it because it is useful and appropriate for him when explaining his thoughts about God 

to pagan Romans. The idea of the father who has power over the life of his children, the father who rules, who 

commands and must be obeyed as soon as he gives an order, is very important to sustain his idea of justice”. 



190 

 

Pomimo inspiracji zaczerpniętych z prawa rzymskiego, zwłaszcza z pism Ulpiana844, 

oraz z filozofii, szczególnie Cycerona845, chrześcijański myśliciel jednoznacznie odrzuca 

utilitas jako fundament porozumienia w sprawach publicznych i prywatnych846. Zauważalne 

jest to wyraźnie w omówionym w poprzednim rozdziale fragmencie dotyczącym etycznego 

wymiaru humanitas, gdzie autor zwracał się do Cycerona słowami: quae cum sint paria 

natura cum illis casibus fortvitis et unam eandemque humanitatem desiderent, tamen illa 

discernunt, quia non re ipsa vera, sed utilitate praesenti omnia metiuntur847, a także: hic, hic, 

Marce Tulli, aberrasti a vera iustitia eamque uno verbo sustulisti, cum pietatiset humanitatis 

officia utilitate metitus es848. Zarzut Laktancjusza kierowany jest w tym miejscu jednak 

znacznie głębiej niż tylko wobec słów rzymskiego filozofa, a dotyczy samej istoty 

rzymskiego prawa w dziedzinie prywatnej, co widać we wstępie Institutiones Justyniana 

wykorzystującym tekst Ulpiana: Iuris praecepta sunt haec: honeste vivere, alterum non 

laedere, suum cuique tribuere. Huius studii duae sunt positiones, publicum et privatum. 

publicum ius est quod ad statum rei Romanae spectat, privatum quod ad singulorum 

utilitatem pertinet849. Zrównanie utilitas z egoizmem może obecnie wydawać się przesadne, 

zwłaszcza że prawo prywatne służy ochronie interesów jednostki, jednak u Laktancjusza 

zrównanie to dotyczy archaicznych form roszczeń i subtelności interpretacyjnych 

prowadzących do wypaczenia pojęcia sprawiedliwości850, co podkreśla Bartosz Zalewski: 

Znający dzieło Ulpiana apologeta postrzegał prawo stanowione (pozytywne) poprzez 

kryterium korzyści, uważając je za emanację egoistycznych interesów poszczególnych 

ludów, nie zaś za normy urzeczywistniające uniwersalne nakazy sprawiedliwości. 

Pozwala to postawić tezę, iż w poglądach Laktancjusza działania ludzkie – zarówno 

 
844 Por. Lactantius, Divinae isntitutiones V 11, 19. 
845 Por. Cicero, De officiis 1, 88. 
846 B. Zalewski, Humanitas…dz. cyt, s. 81-82: „Negatywne nastawienie Laktancjusza do utilitas wynikać też 

może z niechęci do prawa świeckiego w ogóle. Antoni Debiński wskazał, że jakkolwiek Laktancjusz 

niewątpliwie znał dzieła rzymskich jurystów, to odnosił się do przedstawicieli rzymskich elit prawniczych i ich 

twórczości z dużą niechęcią. Jak wspominiano, formalnym wzorem dla Laktancjusza były m.in. Institutiones 

Ulpiana, który na wstępie odnosił się do pojęcia utilitas, stanowiącego kryterium podziału prawa na publiczne i 

prywatne. Znający dzieło Ulpiana apologeta postrzegał prawo stanowione (pozytywne) poprzez kryterium 

korzyści, uważając za emanację egoistycznych interesów poszczególnych ludów, nie zaś za normy 

urzeczywistniające uniwersalne nakazy sprawiedliwości. Pozwala to postawić tezę, iż w poglądach Laktancjusza 

działanie ludzkie – zarówno indywidualne, jak i podejmowane wspólnotowo – mogą być uznane za dobre i 

słuszne jedynie wówczas, gdy wynikają z czci Boga oraz pobudek altruistycznych”. 
847 Lactantius, Divinae institutiones VI 11, 6. 
848 Lactantius, Divinae institutiones VI 11, 12. 
849 Iustinianus, Institutiones I, 1; Corpus Iuris Civilis, t. 1: Institutiones, rec. P. Krüger, Berolini 1872. 
850 Lactantius, Divinae institutiones I, 1, 12: Et si quidem prudentes et arbitri aequitatis institutiones iuris civilis 

conpositas ediderunt, [,..j in quibus non de stillicidiis aut aquis arcendis aut de manu conserenda, 

sed de spe, de vita, de salute, de inmortalitate, de Deo loquemur. 



191 

 

indywidualne, jak i podejmowane wspólnotowo – mogą być uznane dobre i słuszne 

jedynie wówczas, gdy wynikają z czci Boga oraz pobudek altruistycznych851. 

W tekście Divinae institutiones dostrzega się nawet niechęć do postaci rzymskiego jurysty, 

apologeta bowiem uznaje go za winnego zebrania wszystkich reskryptów cesarskich, na 

podstawie których wymierzone zostały oskarżenia przeciwko chrześcijanom: Domitius de 

officio proconsulis libro septimo, recripta principum nefaria collegit, ut doceret quibus poenis 

adfici oporteret eos qui se cultores dei confiteremur852. Postrzegał go więc jako uczestnika 

bezbożnej i niesprawiedliwej polityki, choć, co ciekawe, możliwe, że inspiracje twórczością 

Ulpiana mają również pozytywną stronę i to właśnie od niego najprawdopodobniej 

Laktancjusz zapożycza termin ius fraternitatis853, pierwotnie odnoszący się do prawa spółki 

zakazującego krzywdzenia partnerów, zwłaszcza poprzez działania prowadzące do ich 

niewypłacalności: Verum est quod Sabino videtur, etiamsi non universorum bonorum socii 

sunt, sed unius rei, attamen in id quod facere possunt quodve dolo malo fecerint quo minus 

possint, condemnari oportere. Hoc enim summam rationem habet, cum societas ius 

quodammodo fraternitatis in se habeat854. Pomimo pewnych nieścisłości związanych z 

zachowanym tekstem Ulpiana, który przetrwał dzięki kompilatorom Justyniana, oraz brakiem 

dalszego wywodu, można się domyślać, że prawo to stawało po stronie słabszej ze stron, aby 

uniknąć jej bankructwa i wystawienia jej majątku na licytację855. Cel i przedmiot tego prawa 

dotyczył wzajemnego zobowiązania między stronami. Chociaż ścisłe pojęcia prawne 

przenikały niekiedy do potocznej łaciny, tracąc swój legalistyczny kontekst, to jednak 

używane przez Laktancjusza pojęcie co do zasady pozostaje w związku z prawną 

interpretacją856. Dla Afrykańczyka jednak pojęcie to zostaje znacznie rozszerzone, tak że 

 
851 B. Zalewski, Humanitas…,dz. cyt., s. 81-82. 
852 Lactantius, Divinae institutiones V 11, 19. 
853 Lactantius, Divinae institutiones V 22, 7-8. 
854 D. 17,2,63. 
855 Por. C.P. Pinel, The Ulpianian Libri ad edictum on the Shelf of Legal Books in Lactantius’ Library? The 

Evidence of Ius fraternitatis, „Studia Patristica” 127 (24)/2019, s. 205: „We know that it was a special type of 

taxatio that invited the judge to fix his judgement inside the limits of the true possibilities of fulfilment the 

condemned debtor had. By doing so, the debtor would be able to pay his condemnation and he would avoid the 

execution of the judgement through a procedure of insolvency that would imply the seizure and auctioning of his 

property (bonorum venditio). As in this case, he would incur a situation of infamia, which means that he would 

suffer from civil, political and legal limitations what would constitute a social stigma”. 
856 Por. tamże, s. 206: „ After this approach to the meaning of ius fraternitatis in its occurrence in the Ulpianian 

text, it is necessary to wonder whether this legal meaning meets somehow the Lactantian use of the term. A 

positive answer is mandatory to sustain the affirmation that Lactantius probably red Ulpian. It has to be said that 

the meaning of ius fraternitatis is, in this sense, fully coherent with the sense of the Lactantian text, which 

explains that a fair and wise man is the one who does not cause any harm to another. The dimension of not 

asking for more than what it is possible to give which is the meaning of ius fraternitatis according to Ulpian’s 

text, is somehow present in the Lactantian work as well. When Lactantius explains the need for performing pious 

acts, namely because of humanitas, and faces the reluctance of somebody who will be afraid of losing all his 



192 

 

obejmuje wszelkie interakcje między ludźmi, a do tego wymiennie stosuje termin ius 

fraternitatis z pojęciem ius humanitatis:  

Iustus vero ac sapiens quia illa omnia humana, ut est a Laelio dictum, sua bona divina 

iudicat, nec alienum quicquam concupiscit, ne quem contra ius humanitatis laedat 

omnino, nec ullam potentiam honoremve desiderat, ne cui faciat iniuriam – scit enim 

cunctos ab eodem deo et eadem condicione generatos iure fraternitatis esse coniunctos –, 

sed et suo contentus et paruo, quia fragilitatis suae memor, non amplius quaerit quam 

unde vitam sustentet, et ex eo ipso quod habuerit inpertit etiam non habenti, quia pius est; 

pietas autem summa virtus est857. 

Niewykluczone też, że oprócz samego Ulpiana Laktancjusz inspirował się użyciem tego 

pojęcia w tekście De cultu feminarum Tertuliana, gdzie autor pisał: Ancillae Dei vivi, 

conservae et sorores meae, quo iure deputor vobiscum, postremissimus omnium quidem, eo 

iure conservitii et fraternitatis audeo ad vos verba ista facere, non utique affectationi sed 

affectioni procurans in causa vestrae salutis858. W tym miejscu jednak traci ono ścisłą 

konotację prawną i jak widać odnosi się wyłącznie do bliskich osób wyznających tę samą 

chrześcijańską religię859, u Laktancjusza zaś oznacza przyrodzone prawo całej ludzkości.  

Omawiany szkic teologii prawa u apologety można streścić w dwóch pojęciach: pietas i 

aequitas, na nich to opiera się cała sprawiedliwość w wykładni Divinae institutiones860. 

 
property, he states (Inst. VI 12, 3824): ‘If you alone are not enovgh to do great works, do your best to practice 

justice (…)’. Therefore, the limit of what is possible is also accepted by Lactantius as a minor evil, which is also 

shown in his advice to the rich man of perhaps not spending more, but spending the same amount he used to, but 

in a better way: charities rather than amusements (Inst. VI 12, 3925)”. 
857 Lactantius, Divinae institutiones V 22, 7-8. 
858 Tertulianus, De cultu feminarum II 1, 1; red. A. Kroymann, (CCL 1), Turnhout 1954. 
859 Por. C.P. Pinel, The Ulpianian…, dz. cyt., s. 202-203: „Tertullian uses the expression to refer to a fraternal 

relationship with the women he is talking to, with which he also shares the condition of being a slave 

(conservitii). Despite having, obviously, a legal meaning (as ‘having the right to say something to you’), it is 

very improbable that the sense in which he employs ius fraternitatis is a technical one. It could be equated 

instead to a sort of familiarity or confidence between relatives, which allows them to be honest and blunt in 

talking to each other. It is, according to Tertullian, the same kind of frankness existing among co-slaves. But 

there is not such a thing as a right of co-slavery in Roman Law, because relationships between slaves, such as in 

the case of contubernium, the stable union between slaves, always remain non recognised by law because they 

belong to an infra-legal level. Therefore, we can state that in this case, the expression is not used in a technical 

sense, as it is known as ius fraternitatis in Roman Law. Instead it is a good example of how legal language can 

appear in a different field by the particular use of an author, still keeping some legal connotations but undressed 

of its most precise and technical content. Moreover, Tertullian’s legal education determines an abundance and a 

taste for legal terms in his works,20 which are often used for theological purposes. Nevertheless (or, better said, 

namely because of this), it is necessary to be cautious in assessing the expression, since not always does the use 

of a legal term include a purely technical legal meaning”. 
860 Por. Lactantius, Divinae institutions V 14, 9: Iustitia quamvis omnes simul virtutes amplectatur, tamen duae 

sunt omnium principales quae ab ea divelli separarique non possunt, pietas et aequitas. Nam fides Temperantia 

probitas innocentia integritas et cetera eiusmodi vel natura vel institutis parentum possunt esse in iis hominibus 

qui iustitiam nesciunt, sicuti semper fuerunt: nam Romani veteres, qui iustitia gloriari solebant, iis utique 

virtutibus gloriabantur quae, ut dixi, proficisci a iustitia possunt et ab ipso fonte secerni. 



193 

 

Obydwa odnoszą się do kategorii powinności (officium) pierwsze względem Boga, drugie 

wobec ludzi. Chociaż są one ściśle ze sobą powiązane, to dla niniejszego wywodu 

najistotniejsze będzie przyjrzenie się rozumieniu aequitas, która dotyczyła horyzontalnego, 

a więc społecznego i doczesnego wymiaru rzeczywistości. Pojęcie to oznaczało w tradycji 

rzymskiej to co słuszne i było nieraz przeciwstawiane surowej literze prawa861, a 

przynajmniej miało takie znaczenie w czasach Laktancjusza, co potwierdza użycie tego 

terminu w jednym z dokumentów Konstantyna z 314 roku: Placuit in omnibus rebus 

praecipuam esse iustitiae aequitatis, quam stricti iuris rationem862. Nie sposób ograniczyć 

pojęcia aequitas wyłącznie do równości wobec prawa; jego znaczenie poszerza się, obejmując 

także łagodzenie formalizmu procesowego i uwzględnianie okoliczności indywidualnych, o 

czym świadczą maksymy: In omnibus quidem, maxime tamen in iure, aequitas spectanda 

est863 czy późniejsza formuła Aequitas praefertur rigori864. Ciekawa jest w tym kontekście 

uwaga Seneki z tragedii Medea: Qui statvit aliquid parte inaudita altera, aequum licet 

statuerit, haud aequus fuit865. W pismach Laktancjusza aequitas oznacza nie tylko wspólną 

odpowiedzialność, ale i podmiotowość rodzaju ludzkiego wobec prawa przyrodzonego, 

nakazującego odejście od porządku zewnętrznego na rzecz duchowego. Przyrodzona równość 

i godność nie mogą, zdaniem Laktancjusza, stanowić podstawy do rewolucyjnych zmian w 

wymiarze społecznym. Gani on projekt Platona, mający na celu zbudowanie sprawiedliwego 

państwa w oparciu o odgórne zmiany społeczne, zwłaszcza te, które godzą w utrwalone 

społecznie instytucje: qui ergo vult homines adaequare, non matrimonia, non opes subtrahere 

debet, sed adrogantiam superbiam tumorem, ut illi potentes et elati pares esse se etiam 

mendicissimis sciant. detracta enim divitibus insolentia et iniqvitate nihil intererit, utrumne 

alii divites, alii pauperes sint, cum animi pares fuerint, quod efficere nulla res alia praeter 

 
861 Por. M. Kuryłowicz, Wokół pojęcia aequitas w prawie rzymskim, „Studia Iuridica Lublinensia” 15/2011, s. 

18: „Stosunek do prawa był zmienny. Niekiedy uważano, że aequitas znajduje wsparcie w stanowionym prawie 

– tak np. u Cycerona prawo (ius civile) określone jest jako słuszność prawnie ustanowiona (aequitas constituta – 

Topica 9). Uznawano również aequitas za wyraz prawa natury obok prawa stanowionego albo też wykazywano 

rozdźwięk między nimi, zwłaszcza wobec formalistycznego i sztywnego ius civile. Potwierdza się tutaj 

wskazana na wstępie wieloznaczność w rozumieniu aequitas i trudność czy niemożliwość ustalenia jednolitego 

pojęcia, bo takiej jednoznacznej treści aequitas w źródłach prawa rzymskiego nie miała. W literaturze wyróżnia 

się zasadniczo trzy główne znaczenia aequitas. W pierwszym jest to wskazana już równowaga, równe 

wyważanie racji w sporach, a także równe traktowanie wszystkich osób względem prawa i przyznanie każdemu 

suum cuique (Ulpianus D. 1. 1. 10 pr.-1), aczkolwiek z zachowaniem milcząco ówczesnych różnic klasowych i 

stanowych. Ale też stoi aequitas przed prawem, ponieważ przede wszystkim oczekiwana jest słuszność, która 

prawo ma realizować, co różnie się udaje. Stąd stwierdzenia o prawie słusznym (ius aequum) oraz niesłusznym 

(ius iniquum)”. 
862 C. 3,1,8; Corpus Iuris Civilis, t. 1: Digesta, rec. T. Mommsen, retract. P. Krüger, Berolini 1870 
863 Cyt. Za M. Kuryłowicz, Aequitas i iustitia w rzymskiej praktyce prawnej, „Annales Universitatis Mariae 

Curie-Skłodowska” 56 (1)/2019, s. 174. 
864 D. 15,1,32; Corpus Iuris Civilis, t. 1: Digesta, rec. Th. Mommsen, retract. P. Krüger, Berolini 1870. 
865 Seneca, Medea 199-200; red. R. Peiper. G. Richter. Leipzig, 1921. 



194 

 

religionem dei potest866. Dla niektórych badaczy stanowisko to prowadzi do konstatacji, że 

Laktancjusz odsłania się jako konserwatysta, dla którego porządek społeczny można zmienić 

jedynie poprzez osobistą odmianę moralną, nie zaś przez polityczny przewrót867. Wniosek ten 

pozostaje zasadny, o ile nie wyklucza możliwości regulacji prawnej wspierającej przemiany 

duchowe. Chrześcijański autor w większym stopniu niż jego łacińscy poprzednicy 

dowartościowuje sferę bieżącej polityki i jej wzajemną zależność od religii. Wkład 

chrześcijaństwa w tej kwestii nie ogranicza się już do modlitwy za cesarza i dedykowania mu 

apologii, ale na uznaniu, że religia jako jedyna gwarancja sprawiedliwości musi stać się 

fundamentem państwa, żeby nie popadło ono w niesprawiedliwość i tyranię. Zdaniem 

Laktancjusza racjonalne założenia rzymskiego prawa nie mogły być zrealizowane 

w towarzystwie pogańskiego kultu, w którym brakuje stałości, nakazów moralnych 

i ostatecznego celu ukierunkowanego na najwyższe dobro868. Chrześcijaństwo posiadające 

integralną ofertę obejmującą całość życia człowieka jako jedyne pretenduje do stania się 

brakującym elementem mogącym uzdrowić organizm cesarstwa. 

W wizji Laktancjusza imperium nie może stać się jednak chrześcijańską hegemonią, 

w której prześladowcy i prześladowani zamieniają się miejscami. Kreśląc ideał polityki 

religijnej Afrykańczyka, można zaobserwować, że odznacza się ona w zaskakującym stopniu 

ideą tolerancji wobec innych wyznań, nawet tym, wprost uznawanych przez niego za 

nieprawdziwe. Przekonać do religijnego stanowiska można jedynie na polu filozoficznej 

debaty, nie przemocy: non est opus vi et iniuria, quia religio cogi non potest, verbis potius 

quam verberibus res agenda est, ut sit voluntas destringant aciem ingeniorum suorum. si ratio 

eorum vera est, adseratur. parati sumus audire, si doceant. tacentibus certe nihil credimus, 

sicut ne saevientibus quidem cedimus869. Warto podkreślić, że słowa te pisał Laktancjusz 

jeszcze w trakcie prześladowań, a cały fragment dotyczy w dużej mierze postawy 

 
866 Lactantius, Divinae institutiones III 22, 3-4. 
867 Por. C.P. Pinel, The Survival of the Classical Idea of Justice…, dz. cyt., s. 179: „A certain model of society 

also emerges from this new conception of Aequitas. In a sense Lactantius is conservative, as he states that 

Christian equality does not imply a subversion of institutions or a suppression of external differences between 

people. Change generated by Christian iustitia will originate in the depths of the human heart and will eventually 

transform the social environment”. 
868 Por. Lactantius, Divinae insitutiones V 19, 27-29: isti autem cum ad sacrificandum veniunt, nihil intimum, 

nihil proprium diis suis offerunt, non integritatem mentis, non reverentiam, non timorem. peractis itaque 

sacrificiis inanibus omnem religionem in templo et cum templo sicut invenerant relinquunt nihilque secum ex ea 

neque adferunt neque referunt. inde est quod eiusmodi religiones neque bonos facere possunt neque firmae 

atque immutabiles esse. traducuntur itaque ab his homines facile, quia nihil ibi ad vitam, nihil ad sapientiam, 

nihil ad fidem discitur. quae est enim superstitio illorum deorum? quae vis? quae disciplina? quae origo? quae 

ratio? quod fundamentum? quae substantia? quo tendit aut quid pollicetur, ut ab homine possit fideliter servari 

fortiterque defendi? in qua nihil aliud uideo quam ritum ad solos digitos pertinentem. 
869 Lactantius, Divinae institutiones V 19, 11. 



195 

 

chrześcijańskiej w obliczu procesu i śmierci męczeńskiej. Jest on ilustracją dychotomii 

skrajnych sposobów postępowania oprawców i ofiar. Można jednak odczytać go w szerszym 

kontekście – jako ogólną charakterystykę wzoru chrześcijańskiego dialogu ze swoimi 

przeciwnikami, którą Laktancjusz pragnie zaimplementować do swojego ideału państwa, 

nawet w sytuacji, gdy to chrześcijaństwo byłoby uprzywilejowane. W ten sposób objaśnia ten 

problem choćby Digeser: 

He is plainly asserting that the state should adopt a policy of religious toleration. He does 

not here go so far as to say that if the government were Christian, it too should abstain 

from the use of force, but the intimate connections between his argument and what he 

understands to be the fundamental principles of Christianity, plus the entire argument of 

books 5 and 6 that the only just state would be one that rested upon principles of Christian 

justice, imply that he believed it870. 

Radykalne odrzucenie siły w postulatach polityki religijnej stanowią więc swego rodzaju 

aksjomat chrześcijańskiej civitas oraz ukazują ją w kontraście do agendy prześladowców, 

którzy pomimo rzymskiej tradycji religijnej tolerancji i w sposób zupełnie niezgodny 

z racjonalnością dążyli do wyniszczenia chrześcijan bez uzasadnionego zarzutu prawnego. 

Zdaniem apologety zbrojna obrona religii jest niemożliwa, gdyż podważa jej same 

fundamenty: nam si sanguine, si tormentis, si malo religionem defendere velis, iam non 

defendetur illa, sed polluetur atque violabitur. nihil est enim tam voluntarium quam religio, in 

qua si animus sacrificantis aversus est, iam sublata, iam nulla est871. Zestawiając te dwie 

postawy czy szerzej, modele, zauważyć można stwierdzenie Laktancjusza, iż państwo 

prześladowców i ich mentalność podobna jest do zwierzęcej, zaś postulat chrześcijańskiej 

perspektywy może być dopiero nazwany prawdziwie ludzkim872. 

W tym miejscu warto przyjrzeć się, jaki mógł być bezpośredni wpływ chrześcijańskiej 

nauki Laktancjusza na prawodawstwo Konstantyna oraz na kształt jego polityki religijnej 

i społecznej. W wielu zmianach, zachodzących za czasów tego cesarza, widać szczególne 

przywiązanie do idei humanitas w znaczeniu etycznym, o którym najwięcej pisał afrykański 

autor. Ujawnia się to w pierwszej kolejności w ograniczaniu ustaw regulujących kompetencje 

ojca względem własnych dzieci – patria potestas, zwłaszcza w zakresie ius vitae et necis, ius 

expondendi czy ius vendendi, a więc starych rzymskich praw uprawniających ojca rodziny do 

 
870 E.D. Digeser, The making of a Chistian Empire…, dz. cyt., s. 110. 
871 Lactantius, Divinae institutiones V 19, 23. 
872 Por. Lactantius, Divinae institutiones V 10, 2-3; V 14, 19-20; V 15, 2-4. 



196 

 

uśmiercenia, porzucenia oraz sprzedaży własnego dziecka873. Przykładem może być 

konstytucja Konstantyna z roku 315 zaadresowana do pełniącego funkcję wikariusza Italii 

Ablawiusza, mająca na celu ograniczenie tych zjawisk, a w razie ubóstwa rodziny nakazująca 

dostarczenie rodzinom koniecznej pomocy udzielonej z publicznych środków: 

Aeris tabulis vel cerussatis aut linteis mappis scripta per omnes civitates Italiae 

proponatur lex, quae parentum manus a parricidio arceat votumque vertat in melius. 

Officiumque tuum haec cura perstringat, ut, si quis parens adferat subolem, quam pro 

paupertate educare non possit, nec in alimentis nec in veste impertenda tardetur; cum 

education nascentis infantiae moras ferre non possit. Ad quam rem fiscum nostrum et rem 

privatum indiscrete iussimus praebere obsequie874. 

Jak trafnie zauważa Bartosz Zalewski, użyty w tekście zwrot paricidium w tym samym 

kontekście wykorzystał Laktancjusz w szóstej księdze Divinae institutiones, gdy pisał: at 

enim parricidae facultatum angustias conqueruntur nec se pluribus liberis educandis sufficere 

posse praetendunt, quasi vero aut facultates in potestate sint possidentium aut non cottidie 

deus et ex divitibus pauperes et ex pauperibus divites faciat875. Zbieżność tych dwóch 

fragmentów może być uznana za wystarczający dowód inspiracji myślą Laktancjusza, choć 

warto zauważyć, że nauka chrześcijan kładła szczególny nacisk na ochronę niemowląt876, w 

czym wyróżniała się od powszechnej praktyki i postulatów pogan877. Niewykluczone też jest, 

że obydwa teksty nawiązują do głośnej podówczas debaty na temat porzucania dzieci z 

powodu niedostatku i biedy, co szczególnie nasiliło się po przejściu wyniszczającego 

konfliktu przez Półwysep Apeniński na początku IV wieku878. Podobny akt prawny został 

wystosowany przez Konstantyna już pod koniec jego rządów w roku 331. Regulował ów akt 

uprawnienia wobec dzieci opiekunów, którzy je przyjęli i wychowali879. Być może stanowił 

 
873 Por. B. Zalewski, Humanitas…, dz. cyt., s. 127-128; 148-150. 
874 C.Th. 11, 27, 1; Codex Theodosianus, red. T. Mommsen, P.M. Meyer, Theodosiani libri XVI cum 

constitutionibus Sirmondianis et leges novellae ad Theodosianum pertinentes, t. 1, Berolini 1905 
875 Lactantius, Divinae institutiones VI 20, 24. 
876 Zob. O. Nawrot, Wczesne chrześcijaństwo a kwestia uczłowieczenia płodu, „Przegląd Filozoficzny - Nowa 

Seria” 3 (59)/2006, s. 153-168. 
877 Por. M. Jońca, Parricidium w prawie rzymskim, Lublin 2008, s. 218: „Praktyka porzucania noworodków była 

powszechna wśród niemal wszystkich starożytnych społeczeństw. Wyjątkiem nie był także Rzym, w którym w 

ten sposób notorycznie pozbywano się niechcianych dzieci. Uprawnienie ojca rodziny do pozostawienia na 

pastwę losu nowo narodzonego dziecka określa się w nauce jako ius exponendi. Do najczęstszych motywów 

porzucania potomstwa należy zaliczyć: ubóstwo rodziców, słabość lub ułomność dziecka lub jego 

pozamałżeńskie pochodzenie”. 
878 Por. T.D. Barnes, Constatine and Eusebius…, s. 30-31. 
879 Por. C. Th. 5, 9, 1: quicumque pverum vel pvellam poiectam de domo, patris vel domini voluntate scientiaque, 

collegerit ac suis alimentis ad robur provexerit, eundem retineat sub eodem statu, quem apud se collectum 

voluerit agitare, hoc est sive filium sive servum eum esse maluerit: omni repetitionis inquietudine penitus 

summovenda eorum, qui servos aut liberos scientes propria voluntate domo recens natos abiecerint. 



197 

 

on kontynuację wcześniejszych przepisów lub świadectwo rozwijającej się polityki socjalnej 

inspirowanej przez Laktancjusza, nawet po jego śmierci. Relacja Euzebiusza z Cezarei 

pozwala przypuszczać, że w latach trzydziestych istniał nadal specjalny fundusz 

alimentacyjny880. 

Bezpośredniego wpływu Laktancjusza na prawodawstwo można doszukiwać się także 

w konstytucji z 316 roku, którą wydał Konstantyn wraz z Licyniuszem, adresując ją do 

Eumeliusza, ówczesnego wikariusza diecezji afrykańskiej. Dotyczyła ona zakazu piętnowania 

twarzy, zwyczaju karnego dotyczącego w znacznej mierze drobnych przestępców czy 

niewolników881, w tym przypadku odnosiła się do skazańców przeznaczonych do igrzysk oraz 

kopalni. Znamiona miały być wykonywane od tej pory jedynie na dłoniach lub łydkach: si 

quis in ludum fuerit vel in metallum pro criminum deprehensorum qualitate damnatus, minime 

in eius facie scribatur, dum et manibus ei in suris possit poena damnationis una scriptione 

comprehendi, quo facies, quae ad similitudinem pulchritudinis caelestis est figurate, minime 

maculetur882. Decyzję tę tekst argumentuje boskim podobieństwem, które odbija się na 

ludzkiej twarzy, to zaś nasuwa bliskie skojarzenie z fragmentem pochodzącym z siódmego 

rozdziału De opificio Dei Laktancjusza:  

Cum igitur statuisset Deus ex omnibus animalibus solum hominem facere coelestem, 

caetera universa terrena, hunc ad coeli contemplationem rigidum erexit, bipedemque 

constitvit, scilicet ut eodem spectaret, unde illi origo est; illa vero depressit ad terram, ut 

quia nulla his immortalitatis expectatio est, toto corpore in humum proiecta ventri 

pabuloque servirent. Hominis itaque solius recta ratio, et sublimis status, et vultus Deo 

patri communis ac proximus, originem suam, fictoremque testatur. Eius prope divina 

mens, quia non tantum animantium, quae sunt in terra, sed etiam sui corporis est sortita 

dominatum, in summo capite collocata, tanquam in arce sublimis speculatur omnia, et 

 
880 Por. Eusebius, Vita Constatini I, 43: Παντοίας τε χρημάτων διαδόσεις τοῖς ἐνδεέσι ποιούμενος, τούτων δ’ 

ἐκτὸς καὶ τοῖς ἔξωθεν αὐτῷ προσιοῦσι φιλάνθρωπον καὶ εὐεργετικὸν παρέχων ἑαυτόν, τοῖς μὲν ἐπ’ ἀγορᾶς 

μεταιτοῦσιν οἰκτροῖς τισι καὶ ἀπερριμμένοις οὐ χρημάτων μόνον οὐδέ γε τῆς ἀναγκαίας τροφῆς ἀλλὰ καὶ σκέπης 

εὐσχήμονος τοῦ σώματος προὐνόει, τοῖς δ’ εὖ μὲν τὰ πρῶτα γεγονόσι βίου δὲ μεταβολῇ δυστυχήσασι 

δαψιλεστέρας παρεῖχε τὰς χορηγίας, βασιλικῷ γέ τοι φρονήματι μεγαλοπρεπεῖς τὰς εὐποιίας τοῖς οὕτως ἔχουσι 

παρέχων· τοῖς μὲν γὰρ ἀγρῶν κτήσεις ἐδωρεῖτο, τοὺς δὲ διαφόροις ἀξιώμασιν ἐτίμα. καὶ τῶν μὲν ὀρφανίαν 

δυστυχησάντων ἐν πατρὸς ἐπεμέλετο χώρᾳ, γυναικῶν δὲ χηρῶν τὸ ἀπερίστατον ἀνακτώμενος δι’ οἰκείας 

ἐτημέλει κηδεμονίας, ὥστ’ ἤδη καὶ γάμοις ζευγνύναι γνωρίμοις αὐτῷ καὶ πλουσίοις ἀνδράσι κόρας ἐρημίᾳ 

γονέων ὀρφανισθείσας· καὶ ταῦτ’ ἔπραττε προσδιδοὺς ταῖς γαμουμέναις ὅσα ἐχρῆν τοῖς λαμβάνουσι πρὸς γάμου 

κοινωνίαν εἰσφέρειν. ὥσπερ δ’ ἀνίσχων ὑπὲρ γῆς ἥλιος ἀφθόνως τοῖς πᾶσι τῶν τοῦ φωτὸς μεταδίδωσι 

μαρμαρυγῶν, κατὰ τὰ αὐτὰ δὴ καὶ Κωνσταντῖνος ἅμα ἡλίῳ ἀνίσχοντι τῶν βασιλικῶν οἴκων προφαινόμενος, 

ὡσανεὶ συνανατέλλων τῷ κατ’ οὐρανὸν φωστῆρι, τοῖς εἰς πρόσωπον αὐτῷ παριοῦσιν ἅπασι φωτὸς αὐγὰς τῆς 

οἰκείας ἐξέλαμπε καλοκαγαθίας. οὐκ ἦν τ’ ἄλλως αὐτῷ πλησίον γενέσθαι μὴ οὐχὶ ἀγαθοῦ τινος ἀπολαύσαντα, 

οὐδ’ ἦν ποτ’ ἐκπεσεῖν ἐλπίδος χρηστῆς τοῖς τῆς παρ’ αὐτοῦ τυχεῖν ἐπικουρίας προσδοκήσασι. 
881 Por. B. Zalewski, Humanitas…, dz. cyt., s. 332-333. 
882 C. Th. 9, 40, 2. 



198 

 

contuetur. Hanc eius aulam, non obductam porrectamque formavit, ut in mutis 

animalibus, sed orbi et globo similem; quod omnis rotunditas perfectae rationis est, ac 

figurae. Eo igitur mens et ignis ille divinus tanquam coelo tegitur: cuius cum summum 

fastigium naturali veste texisset, priorem partem, quae dicitur facies, necessariis 

membrorum ministeriis et instruxit pariter et ornavit883. 

Współcześnie Bartosz Zalewski, analizując dokumenty prawne z czasów Konstantyna, 

potwierdza tę intuicję w kontekście zakazu piętnowania twarzy, pisze bowiem: 

Stwierdzić jednak należy, że poddana analizie konstytucja inspirowana była przede 

wszystkim przez ideę humanitas chrześcijańskiej reprezentowanej przez Laktancjusza. 

Apologeta był też najpewniej jej autorem. […] Stanowi też rzadki przykład 

autentycznego altruizmu i złagodzenia surowej represji karnej w okresie, gdy ogólnie 

dostrzegalne tendencje historyczne były zupełnie odmienne, zmierzając do coraz to 

większej brutalizacji sankcji karnych884. 

Zawarta w tekście Afrykańczyka pochwała ludzkiego ciała i postaci, w szczególności zaś 

głowy i twarzy, zawiera zarówno zbliżoną terminologię, jak i ogólną myśl użytą przez 

autorów obydwu tekstów, choć sam opis godności ludzkiego ciała można znaleźć także we 

wcześniejszej literaturze chrześcijańskiej, czego przykładem było dzieło Tertuliana De 

resurrectione carnis885. Na inspirację Latancjuszem czy nawet jego autorstwo wskazał już 

Jacobus Gothofredus w XVII wieku w swoim monumentalnym dziele na temat Kodeksu 

Teodozjańskiego886. Szwajcarski uczony oprócz tego tekstu prawnego sugeruje również 

udział Laktancjusza w powstaniu dokumentu z 322 roku, nazwanego w teodozjańskiej 

tradycji De alimentis quae inopes parentes de publico petere debent887, będącego konstytucją 

 
883 Lactantius, De opificio Dei, VIII. 
884 B. Zalewski, Humanitas…, dz. cyt., s. 336. 
885 Por. Tertulianus, De resurectione caris LXIII 1-2; red. E. Kroymann, Vindobonae 1906: Resurget igitur caro, 

et quidem omnis, et quidem ipsa, et quidem integra. In deposito est ubicunque apud deum per fidelissimum 

sequestrem dei et hominum Iesum Christum, qui et homini deum et hominem deo reddet, carni spiritum et 

spiritui carnem, qui utrumque iam in semetipso foederavit, sponsam sponso et sponsum sponsae comparavit. 

Nam et si animam quis contenderit sponsam, vel dotis nomine sequetur animam caro. Zob. M. Wysocki, 

Godność ciała ludzkiego w dziele Tertuliana „O zmartwychwstaniu ciała” - wybrane fragmenty, „Forum 

Teologiczne”, 10 (2009), s. 215. 
886 Por. J. Gothofredus, Codex Theodosianus t. III, Lipsiae, 1738, s. 320: Imo si ariolari licet, mihi omnino vero 

simile sit, Lactantium, qui hoc ipso tempore magistrum Crispi in Galliis agebat, huiusce legis fuatorem 

auctoremque extitisse, cum videam Lactantium, de fronte hominis Cruce signari solita, tam magnifice 

scribentem, itemque quod antea notabam, figuram Deo aliquam adscribentem, quod hac ipsa lege Constantinus 

sequitur. Quod quidem tanto verisimilius cui fiet, si Lactantium hoc ipso anno Domini 315. Scripsisse 

Institutionum suarum libros noverit: quod nos alibi probamus. Item, fi, quod mihi omnino probatur, noverit 

legem i. inf. De alimentis qua inupes par. partier hoc ipso Anno, ad eiusdem Lactantii suggestionem, latam. 
887 C. Th. 11, 27, 2: Provinciales egestate victus atque alimoniae inopia laborantes liberos suos vendere vel 

obpignorare cognovimus. Quisquis igitur huiusmodi repperietur, qui nulla rei familiaris substantia fultus est 

quique liberos suos aegre ac difficile sustentet, per fiscum nostrum, antequam fiat calamitati obnoxius, 



199 

 

wydaną w Rzymie i adresowaną do wikariusza Afryki Menandra. Mimo że treść dokumentu 

przypomina konstytucję z 315 roku skierowaną do mieszkańców Italii, to jednak, według 

Bartosza Zalewskiego, nie ma wystarczających podstaw literackich, by przypisać jego 

autorstwo chrześcijańskiemu pisarzowi. Badacz uzasadnia to następująco: 

Teza ta jest jednak dyskusyjna. Brak jest bowiem fragmentów Divinae institutiones lub 

innych dzieł Laktancjusza, które wykazywałyby bezpośrednie podobieństwo w sferze 

retorycznej. Wydaje się raczej, że wpływ jego mógł być pośredni, a cesarz, wydając 

przedmiotową konstytucję, chciał wykorzystać znane mu już i sprawdzone rozwiązanie, 

które wdrożone zostało w Italii. Obydwie konstytucje motywowane były przez humanitas 

w znaczeniu, jakie nadał idei tej Laktancjusz, nawołując do wspierania osób dotkniętych 

przez różne klęski, w tym również głodujących888. 

Niekiedy badacze podkreślali tę rewolucyjność zmian w obszarze polityki społecznej 

inspirowanej chrześcijańską humanitas, przypisując ją ogólnie bliskiemu środowisku 

Konstantyna889. Zbyt rzadko jednak wskazuje się na osobę Laktancjusza jako na główną 

inspirację cesarskiej polityki, choć nie brakuje w literaturze sformułowania wprost takiej 

tezy890. Uznanie apologety za autora tych zmian czy choćby ich duchową inspirację znacznie 

podniosłoby jego rolę w dziejach chrześcijańskiej myśli i polityki. Naturalnie w wielu innych 

tekstach, które wyszły z kancelarii Konstantyna można doszukać się tej pożądanej dla 

niniejszej pracy inspiracji Laktancjuszem, przykładem tego mogłaby być choćby konstytucja 

uwzględniająca pomoc wdowom i sierotom891 czy wydana ad populum konstytucja892 

 
adiuvetur, ita ut proconsules praesidesque et rationales per universam africam habeant potestatem et universis, 

quos adverterint in egestate miserabili constitutos, stipem necessariam largiantur atque ex horreis substantiam 

protinus tribuant competentem. Abhorret enim nostris moribus, ut quemquam fame confici vel ad indignum 

facinus prorumpere concedamus. 
888 B. Zalewski, Humanitas…, dz. cyt., s. 191. 
889 Zob. B. Biondi, Il diritto romano cristiano. Vol. II: La giustizia le persone, Milano 1952-1954, s. 178-179. 
890 Zob. F. Amarelli, Vetustas-innovatio. Un' antitesi apparente nella legislazione di Costantino, Napoli 1978, 

s. 123. 
891 Por. C.Th. 9, 21, 4, 1: Viduas autem ac pupillos speciali dignos indulgentia credidimus, ut viduae nec in 

proximo constitutae domo sua vel possession careant, si nulla aput ipsas tam gravis conscientiae noxa resideat, 

pupilli vero etiam si conscii fuerint, nullum sustineant detrimentum, quia aetas eorum, si tamen fuerint 

impuberes, quid videat ignorat. Tutores tamen eorum si in proximo sint, quoniam ignorare eos, quid in re pupilli 

geritur, non oportet, haec poena expectabit, ut ex rebus eorum, si idonei fuerint, tantum fisco inferatur, quantum 

pupillo fuerat auferendum. Quibus ita emendates in omnibus capitulis lex pridem lata servabitur; Lactantius, 

Divinae institutions VI, 12, 23-24: deus enim, cuius perpetua clementia est, idcirco uiduas pupillosque defendi 

ac foveri iubet, ne quis respectu ac miseratione pignorum suorum retardetur, quominus mortem pro iustitia 

fideque suscipiat, sed incunctanter ac fortiter subeat, cum sciat se caros suos deo relinquere nec iis umquam 

praesidium defuturum. aegros quoque, quibus defuerit qui adsistat, curandos fovendosque suscipere summae 

humanitatis et magnae operationis est. 
892 Por. C.Th.8, 16,1: Qui iure veteri caelibes habebantur, inminentibus legum terroribus liberentur adque ita 

vivant, ac si numero maritorum matrimonii foedere fulcirentur, sitque omnibus aequa condicio capessendi quod 

quisque mereatur. Nec vero quisquam orbus habeatur: proposita huic nomini damna non noceant. Quam rem et 

circa feminas aestimamus earumque cervicibus imposita iuris imperia velut quaedam iuga solvimus promiscue 



200 

 

uchylającą obowiązek małżeństwa wynikający z Lex Iulia et Papia pochodzącej jeszcze 

z czasów cesarza Augusta. Choć nie sposób uznać Afrykańczyka za autora tego dokumentu, 

jak mogło to mieć miejsce w przypadku innych tekstów, wskazane fragmenty pozostają 

świadectwem wpływu jego myśli na cesarza oraz jego otoczenie. Kluczem do 

uporządkowania tej zależności staje się pojęcie humanitas – obecne w wielu źródłach epoki 

zarówno w formie bezpośredniej, jak i poprzez synonimy lub duchowe odpowiedniki. 

Przyjmując, że Laktancjusz był odpowiedzialny za pierwszą tak szeroko zakreśloną recepcję 

tej idei w chrześcijańskim świecie oraz uwzględniając fakt bezpośredniej obecności tego 

chrześcijańskiego myśliciela na dworze cesarskim, można dojść do wniosku o jego 

zdumiewającym wpływie na formowanie się politycznego christianitas, a więc ujęcia 

chrześcijańskiego ideału życia i nauki w ramy systemowe i prawne. 

Interesującym zagadnieniem inspirowanym nauką Laktancjusza na temat humanitas 

w kontekście polityki religijnej mógł być list Konstantyna z 321 roku w sprawie schizmy 

donatystów, w którym cesarz wycofywał się z podjętych w 317 roku represji względem 

odstępców od Kościoła893. Polegały one między innymi na konfiskacie dóbr czy wygnaniu 

przywódców sekty, od tej pory jednak miały być zaniechane wszelkie tego typu działania, 

które i tak, jak sam pisze, wykonywane były jako humanitatis et moderationis officia894. 

Zwierzchność cesarska nad sporem czysto religijnym w tym przypadku powołuje się na 

 
omnibus. Verum huius beneficii maritis et uxoribus inter se usurpation non patebit, quorum fallaces plerumque 

blanditiae vix etiam opposito iuris rigore cohibentur, sed maneat inter istas personas legum prisca auctoritas; 

Lactantius, Divinae institutions VI 23, 19-22: huic divinae legi summa deuotione parendum est. sint omnes qui 

se discipulos dei profitebuntur ita morati et instituti, ut imperare sibi possint. nam qui voluptatibus indulgent, 

qui libidini obsequuntur, hi animam suam corpori mancipant ad mortemque condemnant, quia se corpori 

addixerunt, in quod habet mors potestatem. unus quisque igitur quantum potest formet se ad verecundiam, 

pudorem colat, castitatem conscientia et mente tueatur, nec tantumlegibus publicis pareat, sed sit supra omnes 

leges qui legem dei sequitur. 
893 Por. Optatus, Contra Don. App. 9; PL 11: Constantinus Augustus universis episcopis per Africam et plebi 

ecclesiae catholicae. Quod fides debuit, quantum prudentia ualvit, prout puritas potvit, temptasse me per omnia 

humanitatis et moderationis officia optime scitis, ut iuxta magisteria legis nostrae pax illa sanctissimae 

fraternitatis, cuius gratiam deus summus famulorum suorum pectoribus inmiscvit, stabilita per omnem 

concordiam tenetur. sed quia uim illam sceleris infusi paucorum licet sensibus peruicaciter inhaerentem 

intentionis nostrae ratio non potvit edomare favente adhuc sibi huic nequitiae patrocinio, ut extorqueri sibi 

omnino non sinerent, in quo se deliquisse gauderent, spectandum nobis est, dum totum hoc per paucos sedit, in 

populum omnipotentis dei misericordia mitigetur. inde enim remedium sperare debemus, cum omnia bona uota 

et facta referuntur. verum dum caelestis medicina procedat, hactenus sunt consilia nostra moderanda, ut 

patientiam percolamus et, quicquid insolentia illorum pro consuetudine intemperantiae suae temptant aut 

faciunt, id totum tranquillitatis virtute toleremus. nihil ex reciproco reponatur iniuriae; vindictam enim, quam 

deo servare debemus, insipientis est manibus usurpare, maxime cum debeat fides nostra confidere, quicquid ab 

huiusmodi hominum furore patietur, martyrii gratia apud deum esse valiturum. quid est enim aliud in hoc 

saeculo in nomine dei vincere quam inconditos hominum impetus quietae legis populum lacessentes constanti 

pectore sustinere? quod si observaverit uestra sinceritas, cito uidebitis per gratiam summae divinitatis, ut 

languescentibus eorum institutis vel moribus, qui se miserrimae contentionis vexillarios praebent, sciant omnes 

non debere se paucorum persuasione pereuntes sempiterno leto dare, quo possint paenitentiae gratia semper 

vitae aeternae correctis erroribus suis integrari. valete uoto communi per saecula iubente deo, fratres carissimi! 
894 Constantinus Augustus, Epistula ad episcopos Africae 39; red. P.R. Coleman-Norton, London 1966. 



201 

 

rozwiązania zgodne z chrześcijaństwem, jak rozumiał je Laktancjusz, nie zaś z surowością 

typową dla pogańskich władców. Konstantyn motywuje swoje działanie pragnieniem 

zachowania jedności: ut iuxta magisteria legis nostrae pax illa sanctissimae fraternitatis, 

cuius gratiam deus summus famulorum suorum pectoribus inmiscvit, stabilita per omnem 

concordiam tenetur895. W tekście dostrzegalna jest nawet niechęć cesarza wobec donatystów 

– ich stanowisko porównuje do szaleństwa, podkreślając przy tym, że za sprzeniewierzenie 

się biskupiej zwierzchności zostaną ukarani przez Boga, a nie jego samego. Takie podejście 

nie tylko nawiązuje do wspomnianego wyżej fragmentu Divinae institutiones motywującego 

religijną tolerancję, ale również jedną z tez De ira Dei, ostatniego traktatu Laktancjusza 

pisanego najpewniej właśnie w tych samych latach, wedle której ludzki gniew pozostaje 

niedoskonały względem Boskiego: Itaque ne fierent ea, quae faciunt per iram et humiles, 

et mediocres, et magni reges, temperari debvit furor eius, et comprimi, ne mentis impos 

aliquod inexpiabile facinus admitteret. Deus autem non ad praesens irascitur, quia aeternus 

est perfectaeque virtutis; et nunquam nisi merito irascitur896. Nie znaczyło to jednak 

całkowitej rezygnacji z gniewu czy wykonywania sprawiedliwości przez ludzi, co w 

konsekwencji doprowadziłoby do postulatu społecznej anarchii897. Na podstawie 

przedstawionych fragmentów oraz obecnych w nich intuicji chrześcijańskiego autora można 

podjąć próbę rekonstrukcji wizji państwa, które Laktancjusz pragnął współtworzyć nie tylko 

w teorii, lecz także poprzez realne działania – o czym świadczyć mogą ślady jego aktywności 

u schyłku życia.  

Państwo idealne w myśl poglądów Laktancjusza ma w pierwszej kolejności spełnić 

cel, wykraczający poza ramy doczesnej i bieżącej troski o sprawy publiczne, choć na nie 

odpowiada. Podobnie jak w teoriach hellenistycznych i neoplatońskich, w których państwo 

stanowi odbicie kosmicznego porządku, a monarcha źródło żywego prawa, także u 

Laktancjusza pojawia się analogiczne ujęcie przeniesione na grunt chrześcijański – jako jedno 

z pierwszych, jeśli nie pierwsze w tradycji łacińskiej898. Utożsamiając prawo naturalne z 

 
895 Constantinus Augustus, Epistula ad episcopos Africae 39. 
896 Lactantius, De ira Dei XXI 3. 
897 Por. Lactantius, De ira Dei XXI 3-7: Nam si omnino prohiberet irasci, ipse quodammodo reprehensor opificii 

sui fuisset, qui a principio iram iecori hominis indidisset: siquidem creditur, causam huius commotionis in 

humore fellis contineri. Non igitur in totum prohibet irasci, quia is affectus necessario datus est: sed prohibet in 

ira permanere. Ira enim mortalium debet esse mortalis; nam si maneat, confirmantur inimicitiae ad perniciem 

sempiternam. Deinde rursus cum irasci quidem, sed tamen non peccare praecepit, non utique evellit iram 

radicitus, sed temperavit: ut in omni castigatione modum ac iustitiam teneremus. Qui ergo irasci nos iubet, ipse 

utique irascitur: qui placari celeries praecipit, est utique ipse placabilis; ea enim praecepit, quae sunt iusta, et 

rebus utilia communibus. 
898 Por. E.D. Digeser, The making of a Chistian Empire…, dz. cyt., s. 56-57: „Although Hellenistic political 

theory had long put forward the idea that the just state was a reflection of the cosmos and that the monarch could 



202 

 

boskim, uznał wymagania objawienia za wypełnienie ogólnoludzkiego pragnienia powrotu do 

pierwotnego stanu natury i sprawiedliwości, wyrażonego w micie o złotym wieku. Szczególną 

rolę miał w tych działaniach odgrywać ustanowiony monarcha pilnujący boskiego prawa i 

porządku. Jak zwraca uwagę Digeser, teologia polityczna Laktancjusza w znacznej mierze 

polega na chrystianizacji ideału pryncypatu i radykalnym sprzeciwieniu się modelowi 

tetrarchii naśladującej porządek politeistyczny: 

In this regard, his proposal to return to the Augustan principate dovetails with his belief 

that Christian law was natural law, for with both ideas Lactantius was framing the 

constitution of an ideal state. Motivated by Diocletian’s efforts to continue the work of 

the Severan jurists and to unite the empire under a pronovnced polytheistic theology of 

rule, Lactantius acted as Cicero had in an earlier constitutional crisis: he proposed an 

ideal Roman state. Thoroughly condemning Diocletian’s tetrarchic theology, he endorsed 

instead a government under a sole emperor who would rule as animate law yet renovnce 

deification. Moreover, although Lactantius criticized the sort of religious basis that third-

century legal theory had relied upon and that had enabled emperors to enforce conformity 

to traditional religion, he largely agreed with the fundamental principles that Ulpian, 

especially, had spelled out. In particular, Lactantius echoed the notion that a citizen’s 

duties were primarily to worship God and to obey the law. In modifying contemporary 

political thinking, he created a constitution for a provisional golden age, a system under 

which Christians-and other monotheists-could live as full citizens and under which 

polytheists would have nothing to fear899. 

Projekt ten, odrzucający jednak zarówno deifikację cesarską, jak i teokratyczną hegemonię 

chrześcijaństwa, miałby być spełnieniem się saturnijskiego ideału sprawiedliwego państwa 

ponownie zrzeszającego pękniętą ludzkość. Dlatego w pierwszej kolejności polityka religijna 

tego państwa musi być oparta na religijnej tolerancji wynikającej z charakteru 

chrześcijaństwa, które zdaniem Laktancjusza odrzuca możliwość interwencji w sprawę 

sumienia: defendenda enim religio est non occidendo sed moriendo, non saevitia sed 

patientia, non scelere sed fide900. Jak wcześniej wspomniano, pogląd ten, oparty na założeniu 

pełnej zgodności objawienia chrześcijańskiego z prawem naturalnym oraz naturą ludzką, miał 

przekonać pogan za sprawą samej wewnętrznej racjonalności i spójności. Taka wizja – o 

 
somehow be the source of living law, Lactantius was among the first Christians to develop these notions within 

Christian cosmology”. 
899 Tamże, s. 59. 
900 Lactantius, Divinae institutiones V 19, 22. 



203 

 

charakterze wyraźnie idealistycznym – pozostaje ściśle związana z podstawami antropologii 

przedstawianej przez apologetę, o czym wspomina Chochrane:  

Sądzi on, iż jest rzeczą niegodną inteligencji ludzkiej przypuszczać, że rozległą siatkę 

stosunków ludzkich mógłby stworzyć jedynie nacisk potrzeby fizycznej; z drugiej strony, 

pojęcie umowy jest bezprzedmiotowe, ponieważ zakłada, iż elementy, z których składa 

się społeczeństwo, były pierwotnie rozdzielone. Tymczasem w rzeczywistości wszyscy 

ludzie są dziećmi Boga, i taka jest jedyna zrozumiała podstawa dla wniosku, że wszyscy 

oni są braćmi. Od przyjęcia tej prawdy zależy możliwość zrealizowania prawdziwie 

współpracującego państwa, społeczeństwa wzajemnej pomocy (congregatio hominum 

humanitatis causa)901. 

Za skutecznością takiego państwa miała przemawiać jego zgodność z boskim i przyrodzonym 

prawem, nie zaś z logiką zysku i korzyści, na której było oparte dawne państwo rzymskie. 

Ciągłe nabywanie dóbr powodowało pragnienie poszerzania terytorium poprzez podbój902 

oraz rozwarstwienie się wewnętrzne społeczeństwa w wyniku nadmiernego posiadania 

majątku i władzy, co utrwalało tylko niesprawiedliwy porządek typowy dla „następców 

Jowisza”903. Tak jak zostało to wspomniane w niniejszym rozdziale, Laktancjusz był 

przeciwnikiem nagłych, rewolucyjnych zmian, dlatego nie należy posądzać go o nadmierną 

naiwność i wiarę w nagłe przekształcenie pogańskiego jeszcze Rzymu w Królestwo Saturna 

czy tym bardziej Królestwo Chrystusa. Zmiany te powinny następować stopniowo, aby 

począwszy od zmiany aparatu władzy i prawodawstwa instytucje życia społecznego 

powróciły do swojego pierwotnego wzorca. Rzymska kultura filozoficzna, prawna i 

państwowa nie są jednak traktowane przeciwstawnie do celu, jaki stawia chrześcijański autor, 

ale to, co jest w nich najlepsze, stanie się podstawą tej zmiany. Kryterium uzasadniającym 

wybór tych elementów będzie dobro samego człowieka: 

 
901 C.N. Cochrane, Chrześcijaństwo i kultura antyczna, przeł.G. Pianko, Warszawa 1960, s. 195. 
902 Por. Lactantius, Divinae institutions VI 6, 19-20: quae sunt enim ‘patriae commoda’ nisi alterius civitatis aut 

gentis incommoda, id est fines propagare aliis violenter ereptos, augere imperium, uectigalia facere maiora? 

quae omnia non utique virtutes, sed virtutum sunt eversiones. in primis enim tollitur humanae societatis 

coniunctio, tollitur innocentia, tollitur alieni abstinentia, tollitur denique ipsa iustitia, quae discidium generis 

humani ferre non potest et, ubicumque arma fulserint, hinc eam fugari et exterminari necesse est. 
903 Por. Cochrane, Chrześcijaństwo…, dz. cyt., s. 196: „Przede wszystkim potępia on państwo oparte na władzy 

czy na klasach, zbudowane na inaequalitas, ponieważ nie potrafiło dać ludzkości „wyzwolenia”, które jej 

obiecuje. Widzi on genezę ustroju politycznego w hipertrofii instynktu nabywczego, który, jak twierdzi, 

przekształca naturalną zbiorowość społeczeństwa pierwotnego, czyli saturnijskiego, w indywidualizm 

gospodarczy, typowy dla panowania Jowisza. Ten indywidualizm gospodarczy wywołuje konflikt wewnątrz 

społeczeństwa „politycznego”, ponieważ Jowisz jest tyranem i tacy są również jego następcy. Po drugie, potępia 

on proces współzawodniczącego imperializmu, który wynika z ambicji państw opartych na władzy, pragnących 

osiągnąć swe cele kosztem sąsiadów”. 



204 

 

W każdym jednak razie w nowym ustroju Romanitas znajdzie uzasadnienie jedynie w 

tym wypadku, gdy będzie spełniała wyższe wymogi humanitas. W miarę zaś jak zasady 

humanitas będą stopniowo zdobywały uznanie, można się spodziewać, że państwo będzie 

wymierało, przekształcając się w społeczeństwo bezklasowe i pozbawione przymusu, 

kierowane jedynie prawem miłości904. 

Jak można zauważyć, owa humanitas, mogąca znaleźć swoje pełne uzasadnienie dopiero 

w christianitas, jest projektem totalnej przemiany świata i całej ludzkości. Takie rozumienie 

znacznia tego pojęcia wykracza poza wcześniejsze, ograniczające się zarówno do 

wykształcenia w literaturze i sztuce, jak i do implikacji chrześcijańskiej moralności do życia 

publicznego i państwowego. Humanitas christiana, termin, który najpełniej odda tę intuicję 

Laktancjusza, będzie oznaczał ideał zjednoczonej ludzkości wedle zasad najpełniej 

uzgodnionych z naturą człowieka i Bożym objawieniem. Taka społeczność nie będzie już 

potrzebowała drobiazgowego prawa regulującego wielość aspektów codzienności, ale będzie 

jej wystarczało jedynie Boskie prawo: denique ad regendos homines non opus esset tam 

multis et tam variis legibus, cum ad perfectam innocentiam dei lex una sufficeret, neque 

carceribus neque gladiis praesidum neque terrore poenarum, cum praeceptorum caelestium 

salubritas humanis pectoribus infusa ultro ad iustitiae opera homines erudiret905. Będzie ona 

zarazem wypełnieniem szlachetnych pragnień zawartych w pismach poetów i filozofów 

pogańskich, jak i spełnieniem chrześcijańskiej obietnicy eschatologicznej. Rolą civitas 

christiana rodzącej się za panowania Konstantyna ma być zbliżenie się do tej obietnicy, 

niewykluczone jest również, że Laktancjusz postrzega chrześcijańskie państwo rzymskie jako 

siłę mogącą powstrzymać nadejście apokaliptycznych wojen i upadku rodzaju ludzkiego. 

Wedle takiej interpretacji katechoniczna civitas będzie niemal równoznaczna z boskim 

porządkiem na ziemi, a jej trwanie zapewnia ład w wymiarze kosmicznym i dziejowym, 

zwłaszcza że, jak zauważa Laktancjusz, sama sprawiedliwość, która została już zesłana przez 

Boga, nie jest jeszcze jednoznaczna z powrotem pierwotnego stanu ludzkości w wymiarze 

społecznym, ponieważ wciąż na świecie istnieje zło. Choć ono paradoksalnie umożliwia 

ludzkości wzrastanie w wytrwałości i religii: haec nimirum causa efficit, ut quamvis sit 

hominibus missa iustitia, tamen aureum saeculum non esse dicatur, quia malum non sustulit, 

ut retineret diversitatem, quae sacramentum divinae religionis continet sola906. Zło i 

 
904Por. Cochrane, Chrześcijaństwo…, dz. cyt., s. 198. 
905 Lactantius, Divinae intitutiones V 8, 9. 
906 Lactantius, Divinae institutiones V, 7, 10. 



205 

 

niesprawiedliwość mogą być potraktowane jako rodzaj narzędzia doskonalenia przez 

Opatrzność ludzkości, której naczelnym reprezentantem jest chrześcijańska civitas. 

Podsumowanie 

Chociaż trudno jest zagłębić się w szczegóły dotyczące idealnego państwa w myśli 

Afrykańczyka, to z całą pewnością należy stwierdzić, że sprawy te zajmowały go w 

szczególny sposób w ostatnim okresie życia. Refleksje na temat relacji Kościoła i państwa 

dużo śmielsze niż te, zaobserwowane w pismach pierwszych apologetów, wyraźnie 

rozróżniających te dwie rzeczywistości, lecz nie zawsze odnoszących je do siebie wrogo, u 

Laktancjusza wchodzą na zupełnie nowy poziom i przybierają kształt formacji cywilizacyjnej, 

której pozostałości widoczne są jeszcze w naszych czasach. Doniosłość myśli apologety nie 

polega na dojrzałej refleksji, jaką można wyczytać choćby z pism Ambrożego907 czy 

Augustyna908, lecz na tym, że nawet nie należąc jeszcze do pierwszego pokolenia chrześcijan 

urodzonych w państwie schrystianizowanym na poziomie centralnym, przynależy on do 

awangardy rodzącej się christianitas w wymiarze teoretycznym i praktycznym. Implikacja 

klasycznej idei humanitas jest kluczem do zrozumienia charakteru tych zmian, a jak starała 

się wykazać dotychczas cała rozprawa, Laktancjusz rozwinął ją we wszystkich trzech 

kierunkach ustalonych w pierwszym rozdziale pracy: estetycznym, etycznym i politycznym. 

Dla potwierdzenia tezy o wybitnie humanistyczym charakterze twórczości Laktancjusza, w 

ostatnim rozdziale przedstawione zostaną najważniejsze świadectwa na temat afrykańskiego 

autora i jego pism u autorów późniejszych, a zwłaszcza wczesnonowożytnych, 

reprezentujących humanizm par excellence. 

 
907 Zob. G.E. Demacopoulos, Constantine, Ambrose, and the Morality of War: How Ambrose of Milan 

Challenged the Imperial Discourse on War and Violence, w: Orthodox Christian Perspectives on War, red. P.T. 

Hamalis, V.A. Karras, 2017, s. 159-194; Martin R.P. McGuire, A New Study on the Political Rôle of St. 

Ambrose, „The Catholic Historical Review” 22 (3)/1936, s. 304-318. 
908 Zob. P.J. Burnell, The Status of Politics in St. Augustine’s „City of God", „History of Political Thought” 13 

(1)/1992, s. 13-29; S.V. Puntambekar, St. Augustine and His Predecessors (Founders of Medieval Political 

Thought), „The Indian Journal of Political Science” 5 (2)/1943, s. 107-138; Q.P. Taylor, The Augustinian 

Political Thought: A Revisionist View, „ Augustiniana” 48 (3/4)/1998, s. 287-303; R. Avramenko, The Wound 

and Salve of Time: Augustine's Politics of Human Happiness, „The Review of Metaphysics” 60 (4)/2007, s. 779-

811.  



206 

 

Rozdział V – Auctoritas Lactantii 

 

W poprzednich trzech rozdziałach skupiono się przede wszystkim na tekstach 

Laktancjusza, ich interpretacji oraz na komentarzu współczesnych badaczy do 

poszczególnych aspektów jego nauki. Wykazano zasadność analizy jego twórczości z 

perspektywy pojęcia humanitas i pokazano jej potrójne znaczenie obecne w pismach 

afrykańskiego autora. Niniejszy rozdział będzie próbą potwierdzenia dotychczas 

przedstawionej i uargumentowanej tezy o szczególnie „humanistycznym” charakterze 

chrześcijańskiego pisarza. Za pomocą świadectw filozofów, teologów, poetów i innych 

twórców z późnej starożytności, średniowiecza, a przede wszystkim wczesnej nowożytności, 

będzie można wykazać, że teza przyjęta na stronach całej dotychczasowej pracy znajduje 

swoje pełne uzasadnienie na przestrzeni minionych wieków. Zwrot do twórczości 

Laktancjusza był niemal nieodzownym elementem powtarzających się kulturowych 

renesansów europejskich, sam Afrykańczyk był natomiast ich widoczną ikoną. 

Starożytność 

Odbiór pism Laktancjusza w pierwszych stu latach od jego śmierci pozostaje znany 

między innymi opiniom Hieronima czy Augustyna. Na szczególną uwagę w pierwszej 

kolejności zasługuje pierwszy z nich, ponieważ jego stosunek do omawianego autora był dość 

niejednoznaczny. Z jednej strony chwalił jego wymowę i retoryczną zręczność, porównując ją 

do cycerońskiej, z drugiej wyrażał smutek, że zbyt wiele miejsca Laktancjusz poświęcił 

krytyce nauki pogańskiej kosztem obrony doktryny chrześcijańskiej: Lactantius quasi quidam 

fluvius eloquentiae Tullianae, utinam tam nostra confirmare potuisset, quam facile aliena 

destruxit909. Słowa te mogą być zinterpretowane jako zasadnicza krytyka opus magnum 

starszego o stulecie autora, którego głównym założeniem był właśnie pełny wykład 

chrześcijańskiej wiary. Z pewnością jednak łaciński tłumacz Pisma Świętego w wielu 

miejscach inspirował się tekstami Laktancjusza, nawet w pozytywnym wykładzie wiary, jak 

choćby w Commentarii ad Ecclesiasten, gdzie powołuje się na rozważania apologety z szóstej 

księgi Divinae institutiones910 na temat dwóch dróg życia: Firmianus quoque noster in 

 
909 Hieronymus, Epistula LVIII ad Paulinum 58, 10; red. J.P. Migne, PL 26. 
910 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 3, 6: omnis ergo haec de duabus uiis disputatio ad frugalitatem ac 

luxuriam spectat. dicunt enim humanae vitae cursum Y litterae similem, quod unus quisque hominum cum 

primae adulescentiae limen attigerit et in eum locum venerit, ‘partis ubi se uia findit in ambas’, haereat 

nutabundus ac nesciat, in quam se partem potius inclinet. 



207 

 

praeclaro Institutionum suarum opere Y litterae meminit, et de dextris ac sinistris, hoc est, de 

virtutibus et vitiis plenissime disputavit911. Podobną inspirację można znaleźć również w 

Commentarii ad epistulam ad Ehpesios, gdzie, analizując znaczenie Bożego gniewu w 

psalmach, wyraża pełne uznanie dla nauki Laktancjusza w tej sprawie: Firmianus noster 

librum de Ira Dei docto pariter et eloquenti sermone conscripsit, quem qui legerit, puto ei ad 

irae intellectum satis abunde posse sufficere912. W Commentarium in Ezechielem zaś zestawia 

jego poglądy eschatologiczne z Tertulianem i Wiktorynem z Patawii (lub Poetovium): Quod et 

multi nostrorum, Et præcipue Tertulliani liber, qui inscribitur, de Spe fidelium, et Lactantii 

Institutionum volumen septimum pollicetur, et Victorini a Petavionensis episcopi crebrae 

expositiones, et nuper Severus noster in dialogo cui Gallo nomen imposuit913 U Hieronima 

znajdują się dokładniejsze wzmianki na temat poglądów Laktancjusza w kwestiach 

teologicznych, mogące wpłynąć na niejednoznaczny odbiór jego twórczości. W Commentaria 

in epistolam ad Galatas natrafić można na informację świadczącą o niejasnej nauce 

dotyczącej natury Ducha Świętego, którą miał wyrazić afrykański autor w jednym ze swoich 

niezachowanych współcześnie listów do swojego ucznia Demetriana: multi per inperitiam 

Scripturarum, quod et Firmianus in octavo ad Demetrianum epistularum libro facit, adserunt 

spiritum sanctum saepe patrem, saepe filium nominari914. Uwagę tę rozwija również w liście 

LXXXIV adresowanym do papieża Damazego: 

Lactantius in libris suis, et maxime in epistulis ad Demetrianum, Spiritus sancti omnino 

negat substantiam, et errore Iudaico dicit eum vel ad Patrem referri, vel Filium, et 

sanctificationem utriusque personae sub eius nomine demonstrari. Quis mihi interdicere 

potest, ne legam Institutionum eius libros, quibus contra gentes scripsit fortissime, quia 

superior sententia detestanda est?915 

W tekście widoczna jest nieścisłość teologiczna, rozmijająca się z ortodoksyjnym wyznaniem 

nicejskim, ogłoszonym już najpewniej po śmierci Laktancjusza. Nie przeszkadza ona jednak 

Hieronimowi w uznaniu wartości Divinae institutiones, jak i w domyśle innych 

apologetycznych dzieł afrykańskiego autora. W odmienny sposób ocenił Laktancjusza adresat 

listu, papież Damazy, wprost wyrażający niechęć do jego twórczości z powodu obecnych 

w nim długich rozważań na tematy niezwiązane ściśle z wyznaniem chrześcijańskim:  

 
911 Hieronymus, Commentarii in Ecclesiasten X 21, 37-39; PL 23. 
912 Hieronymus, Commentarii ad epistulam ad Ehpesios IV; PL 26. 
913 Hieronymus, Commentarium in Ezechielem XXXVI 422; PL 25. 
914 Hieronymus, Commentaria in epistolam ad Galatas II c. IV (VII 450 D); PL 26. 
915 Hieronymus, Epistola LXXXIV 7 (I 524 E); PL 22. 



208 

 

Accingere igitur, et mihi quae subiecta sunt dissere, servans utrobique moderamen, ut nec 

proposita solutionem desiderent, nec epistola brevitatem. Fateor quippe tibi, eos quos 

mihi iampridem Lactantii dederas libros, ideo non libenter lego, quia et plurimae 

epistolae ejus usque ad mille spatia versuum tenduntur, et raro de nostro dogmate 

disputant: quo fit, ut et legenti fastidium generet longitudo: et si qua brevia sunt, 

scholasticis magis sint apta, quam nobis, de metris et regionum situ et philosophis 

disputantia916. 

Namiastkę tego, do czego odnosił się papież Damazy, odnaleźć można obecnie we wstępie do 

drugiej księgi Commentaria in epistolam ad Galatas Hieronima, który przytacza wypowiedź 

Laktancjusza na temat ludów zamieszkujących małoazjatycką Galację: Galli antiquitus 

a candore corporis Galatae nuncupabantur; et Sibylla sic eos appellat. Quod significare 

voluit poeta, cum ait: Tum lactea colla auro innectuntur. Cum posset dicere, candida. Hinc 

utique Galatia provincia, in quam Galli aliquando venientes, cum Graecis se miscuerunt. 

Unde primum ea regio Gallograecia, post Galatia nominata est917. Znamienny wydaje się 

fakt, że nawet w krótkim fragmencie przytoczonym przez Hieronima, podobnie jak w całej 

zachowanej twórczości Laktancjusza, można odnaleźć odwołanie do tekstu wyroczni 

sybillińskich oraz do Eneidy Wergiliusza. Widać wyraźnie, że święty ze Strydonu, tak 

rozmiłowany w literaturze klasycznej, mimo swojej wewnętrznej walki z przywiązaniem do 

klasycznej formy, odnajduje w Laktancjuszu pewien model zgody pomiędzy głębią wiary a 

pięknem literatury, polegający na prymacie tego pierwszego i starannym oczyszczeniu 

drugiego z elementów pogańskiego kultu. Wyraża to w XXI liście do Damazego, gdzie 

powołując się na obraz branki z Księgi Powtórzonego Prawa, opisuje, jaki jest właściwy 

stosunek do klasycznego dziedzictwa:  

Huius sapientiae typus, et in Deuteronomio sub mulieris captivae figura describitur: de 

qua divina vox praecipit, ut si Israelites eam habere voluerit uxorem, calvitium ei faciat, 

ungues praesecet, et pilos auferat: et cum munda fuerit effecta, tunc transeat in victoris 

amplexus. Haec si secundum litteram intelligimus, nonne ridicula sunt? Itaque et nos 

facere solemus, quando Philosophos legimus, quando in manus nostras libri veniunt 

sapientiae saecularis, si quid in eis utile reperimus, ad nostrum dogma convertimus: si 

quid vero superfluum, de idolis, de amore, de cura saecularium rerum, haec radimus, his 

calvitium inducimus, haec in unguium morem ferro acutissimo desecamus. […] Nonne 

tibi videtur sub aliis verbis dicere, ne legas Philosophos, Oratores, Poetas; nec in eorum 

 
916 Damasus, Epistola XXXV(v013.12); PL 13. 
917 Hieronymus, Commentaria in epistolam ad Galatas l, II 425, PL 26. 



209 

 

lectione requiescas? Nec nobis blandiamur, si in eis, quae sunt scripta, non credimus, cum 

aliorum conscientia vulneretur, et putemur probare, quae dum legimus, non reprobamus. 

Alioqui quale erit, ut existimemus Apostolum ejus, qui vescebatur in idolio, conscientiam 

comprobasse, et eum dixisse perfectum, quem sciret de idolothytis manducare? Absit, ut 

de ore Christiano sonet, „Jupiter omnipotens; et me Hercule, et me Castor”, et caetera 

magis portenta, quam numina. At nunc etiam Sacerdotes Dei, omissis Evangeliis et 

Prophetis, videmus Comoedias legere, amatoria Bucolicorum versuum verba canere, 

tenere Virgilium: et id quod in pueris necessitatis est, crimen in se facere voluptatis. 

Cavendum igitur, si captivam velimus habere uxorem, ne in idolio recumbamus; aut si 

certe fuerimus ejus amore decepti, mundemus eam, et omni sordium errore purgemus, ne 

scandalum patiatur frater, pro quo Christus mortuus est, cum in ore Christiani carmina in 

idolorum laudem composita audierit per sonare918. 

David Rutheford widzi w tym fragmencie oczywiste nawiązanie do słów Laktancjusza 

z początku piątej księgi Divinae institutiones919 na temat korzyści płynącej ze studiów 

literackich wpisanych w służbę prawdzie i religii920. Niejednoznaczność względem pism 

Laktancjusza, znajdująca się w niektórych tekstach Hieronima, będzie dotyczyła wyłącznie 

nieprawowiernej nauki apologety w kwestiach teologicznych, o co nie mógł go też 

jednoznacznie oskarżać ze względu na czasy, w których żył. Jednak pod koniec IV wieku, gdy 

Hieronim prowadzi swoją działalność, ortodoksyjność wiary na Zachodzie miała już o wiele 

większe znaczenie, zwłaszcza że głównym oponentem w polemice intelektualistów 

chrześcijańskich byli w mniejszym stopniu wykształceni obrońcy tradycyjnych kultów 

grecko-rzymskich niż inni chrześcijanie należący do różnych sekt czy schizmatyckich 

ugrupowań kościelnych. W miejsce apologetycznego wysiłku, którego celem była obrona 

statusu chrześcijaństwa, pojawiła się troska o prawowierność doktryny. W rezultacie narracja 

Laktancjusza mogła zostać odebrana jako mniej aktualna przez kolejne pokolenie – na co 

 
918 Hieronymus, Epistula XXI 13, col. 76x; PL 22. 
919 Por. Lactantius, Divinae institutiones V, 1, 9-12: quid igitur? operamne perdemus? minime. nam si lucrari 

hos a morte, ad quam concitatissime tendunt, non potuerimus, si ab illo itinere devio ad vitam lucemque 

revocare, quoniam ipsi saluti suae repugnant, nostros tamen confirmabimus, quorum non est stabilis ac solidis 

radicibus fundata et fixa sententia. nutant enim plurimi ac maxime qui litterarum aliquid attigerunt. nam et in 

hoc philosophi et oratores et poetae perniciosi sunt, quod incautos animos facile inretire possunt suavitate 

sermonis et carminum dulci modulatione currentium. mella sunt haec uenena tegentia. ob eamque causam volui 

sapientiam cum religione coniungere, ne quid studiosis inanis illa doctrina possit officere, ut iam scientia 

litterarum non modo nihil noceat religioni atque iustitiae, sed etiam prosit quam plurimum, si is qui eas 

didicerit, sit in virtutibus instructior, in veritate sapientior. Praeterea etiamsi nulli alii, nobis certe proderit: 

delectabit se conscientia, gaudebitque mens in veritatis se luce versari, quod est animae pabulum incredibili 

quadam iucunditate perfusum. 
920 Por. D. Rutheford, Lactantius Philosophus? Reading, Misreading, and Exploiting Lactantius from Antiquity 

to the Early Renaissance, w: Essays in Renaissance Thought and Letters, red. A. Frazier, P. Nold, Tempe 2015, 

s. 459-460. 



210 

 

wskazuje przykład Hieronima, a szczególnie papieża Damazego, postrzegającego autora 

jedynie jako literata921. Metoda obrony chrześcijaństwa ad extra, którą zajmował się 

Afrykańczyk, stawiając na pierwszym miejscu autorytet poetów i filozofów kosztem 

proroków i świętych pism w religijnej dyspucie z poganami, nie mogła być uznana już za 

najlepszą metodę obrony chrześcijaństwa. Stąd też uwaga Laktancjusza z piątej księgi 

Divinae institutiones skierowana pod adresem Cypriana z Kartaginy, którą wspomina 

Hieronim w liście LXX, mogła być znacznie surowiej wówczas oceniana (i na niekorzyść 

apologety) niż w czasach, gdy pisał te słowa: Cyprianus vir eloquentia pollens et martyrio, 

Firmiano narrante, mordetur, cur adversus Demetrianum scribens, testimoniis usus sit 

Prophetaram, et Apostolorum, quae ille ficta et commentitio esse dicebat, et non potius 

Philosophorum et Poetarum, quorum auctoritati, ut ethnicus, coutraire non poterat922. Jednak 

łaciński tłumacz Pisma Świętego oraz całe pokolenia zachodniochrześcijańskich myślicieli, 

wychowanych na lekturze filozoficznych pism Cycerona, oddaje Laktancjuszowi niemal 

najwyższy hołd, stwierdzając, że jego twórczość jest niejako streszczeniem całego dorobku 

Arpinaty: quos si legere volueris, Dialogorum Ciceronis in eis ἐπιτομὴν reperies923. 

O Laktancjuszu wspomina kilka razy autor zachowanej we fragmentach kroniki z 

końca IV wieku, przypisywanej w niektórych źródłach hiszpańskiemu przyjacielowi 

Hieronima, Nummiusowi Aemilianusowi Dexterowi, nazywanemu niekiedy w źródłach 

Flavius Lucius Dexter. Według niego Laktancjusz urodził się w Hiszpanii, był nauczycielem 

Kryspusa, a także zmarł jako ubogi człowiek w 317 roku w Nikomedii: L. Cecilius Lactantius 

Firmianus Hispanus, Crispi Caesaris Constantini filii magister, pauper et abiectus 

Nicomediae moritur924. Relacja ta pokazuje cząstkową znajomość biografii Laktancjusza, 

który wedle wcześniejszych źródeł urodził się w Afryce, a co do miejsca jego śmierci 

Nikomedia pozostaje jedną z możliwości, aczkolwiek mniej prawdopodobną niż galijski 

Trewir. Jedynie wzmianka dotycząca nauczania syna Konstantyna Wielkiego nie budzi 

większych wątpliwości. W innym fragmencie autor kroniki wspomina męczennika Donatusa, 

zabitego w Kartaginie w 360 roku za panowania cesarza Juliana, i wiąże go z adresatem 

pisma De ira Dei: Carthagine Spartaria, durante impiissima Juliani persecutione, Donatus 

 
921 Tamże, s. 459: „In the eighty plus years that separated the Institutes from Jerome’s comment, Christians had 

refined their dogmas and pagan opposition had attenuated. In consequence, Jerome’s «deftly annihilated» phrase 

strongly endorsed the first three books of the Institutes, the attack on false religion and false wisdom. Jerome 

was decidedly less pleased with the last four books on «our teaching»”. 
922 Hieronimus, Epistula LXX, 3; PL 22. 
923 Hieronymus, Epistula LXX, 5. 
924 Flavius Lucius Dexter, Chronicon col. 1068, 317; PL 31. 



211 

 

martyr Hispanus (ad quem scripsit Lactantius librum de Ira Dei) sub judice Verano925. 

Podobnie jak we wcześniejszym wpisie Laktancjusz, teraz Donatus zostaje określony mianem 

Hispanus, choć brak potwierdzenia prawdziwości tej informacji w przypadku pierwszego z 

nich, nie musi być ona jednoznacznie fałszywa w przypadku drugiego, to jednak obniża jej 

prawdopodobność, zwłaszcza że brak jakichkolwiek świadectw obecności Laktancjusza w 

Hiszpanii. To, co jednak może wzbudzić ewentualne podejrzenie, to czas śmierci Donatusa. 

Jeśli jest to ta sama osoba, której Laktancjusz dedykuje De ira Dei, a także De mortibus 

persecutorum, to najprawdopodobniej jest to osoba blisko związana z afrykańskim autorem w 

trakcie trwania prześladowań w pierwszej dekadzie IV wieku oraz z dużą pewnością można 

sądzić, że w tym okresie nie mógł być już dzieckiem, skoro Laktancjusz kierował do niego 

pismo pełne tak dosadnych opisów śmierci oraz wykładu historiozofii. Zakładając, że 

Donatus był dawnym uczniem Laktancjusza, a więc musiał mieć co najmniej dwadzieścia 

kilka lub trzydzieści lat w czasie, gdy Afrykańczyk darował mu swoje dzieła, w roku 360 

miałby ponad osiemdziesiąt lat. Wciąż oczywiście jest to historycznie możliwe, lecz ze 

względu na niewiarygodność wcześniejszych wypowiedzi autora, może wzbudzać słuszne 

podejrzenie co do prawdziwości tej wzmianki. Ostatni fragment przywołujący Laktancjusza 

dotyczy postaci Aquiliusa Severusa, hiszpańskiego pisarza pochodzącego z senatorskiego 

rodu, do którego również należał inny Severus będący adresatem listów od Afrykańskiego 

autora: Aquilius Severus, domo Toletanus, ex genere alterius Aquilii Severi, ad quem 

Lactantius nuncupavit volumen epistolarum, hoc tempore magno in pretio habetur926. 

Informacje te znajdują potwierdzenie w De viris illustribus Hieronima, piszącego o nim w 

podobny sposób: Aquilius Severus, in Hispania, de genere illius Severi, ad quem Lactantii 

duo epistolarum scribuntur libri, composuit volumen, quasi ὁδοιπορικὸν totius suae vitae 

statum continens tam prosa quam versibus, quod vocavit Καταστροφὴν, sive Πεῖραν, et sub 

Valentiniano principe obiit927. Szczególnie ta ostatnia wzmianka może być cenna przy próbie 

odtworzenia obrazu pośmiertnej pamięci o Laktancjuszu, pozostającemu w bliskiej relacji z 

rodziną przynależącą do kulturalnej elity rzymskiej. 

Nie brakuje również licznych spekulacji nad śladami lektury pism Laktancjusza u 

wielu innych autorów chrześcijańskich IV wieku, m.in. Hilarego z Poitires czy Grzegorza z 

Elwiry. W przypadku drugiego z nich, amerykański badacz Andrew Cain sugeruje nawiązania 

do laktancjuszowego Divinae institutiones oraz De ira Dei w jego homilii na temat Pieśni nad 

 
925 Flavius Lucius Dexter, Chronicon col. 1111, 360. 
926 Flavius Lucius Dexter, Chronicon col. 1121, 370. 
927 Hieronimus, De viris illustribus CXI; PL 23. 



212 

 

pieśniami zatytułowanej Epithalamium sive Explanatio in Canticis Canticorum, będącej 

najstarszym zachowanym wykładem na temat tej księgi928. O ile pierwszy fragment mający 

świadczyć o tym podobieństwie dotyczy właściwie jednej konstrukcji określającej u 

Grzegorza z Elwiry ludzi nieobeznanych z chrześcijańskimi pismami: expertes caelestium 

litterarum do określenia, które w drugiej księdze Divinae institutiones Laktancjusz kieruje 

pod adresem Cycerona, będącego expers caelestium litterarum, wydaje się dość mało 

przekonujący929, to drugi bezsprzecznie wydaje się potwierdzać swoje źródło: 

o grave peccatum et paene inexorabilis venia, ut eos quos Deus a se generatos et exaltatos 

dixerat, ab ipsis spretum esse testetur! generaverat utique eos per legem et exaltaverat per 

gratiam, quod his ultro omnium gentium potestas concessa erat; et ideo hunc non 

spernere, sed sequi et audire debverant; in eo est enim materia rerum et ratio virtutum et 

fons omnium bonorum. quid enim Deo aut potentia maius est aut ratione perfectius aut 

claritate luculentius? qui quoniam eos ad sapientiam et iustitiam procreaverat, non fuerat 

fas relicto Deo sensus ac vitae datore vanis fragilibusque simulacris atque idolis famulari 

neque gulae ac libidini servientes ab innocentia et pietate discedere; istae enim vitiosae et 

mortiferae voluptates quae opulentia rerum animum hominis inlaqueare consueverant, 

aeterna morte damnatae sunt930. 

Aby zobaczyć skalę podobieństwa warto zestawić go z fragmentem z De ira Dei, na który 

zwrócił uwagę Andrew Cain: 

...huius [sc. Dei] familia sumus, et si minus obsequens quam decebat minusque officiosa 

quam domini et parentis inmortalia merita poscebant, tamen plurimum proficit ad veniam 

consequendam si cultum eius notionemque teneamus... Deus nobis sequendus est, Deus 

adorandus, Deus diligendus, quoniam in eo est materia rerum et ratio virtutum et fons 

bonorum. quid enim Deo aut potential maius est aut ratione perfectius aut claritate 

luculentius? qui quoniam nos ad sapientiam genvit, ad iustitiam procreavit, non est fas 

hominem relicto Deo, sensus ac vitae datore, terrenis fragilibusque famulari aut 

quaerendis temporalibus bonis inhaerentem ab innocentia et pietate desciscere. non 

faciunt beatum vitiosae ac mortiferae voluptates, non opulentia libidinum inritatrix, non 

 
928 Por. A. Cain, Gregory of Elvira, Lactantius, and the Reception of the De ira Dei, „Vigiliae Christianae”, 64 

(2)/2010, s. 109-114. 
929 Tamże, s. 111. 
930 Tamże s. 112-13. Podkreślenia w tekście pochodzą z artykułu Andrew Caina i ułatwiają śledzenie 

podobieństw między tekstami. 



213 

 

inanis ambitio, non caduci honores, quibus inlaqueatus animus humanus et corpori 

mancipatus aeterna morte damnatur931. 

Zachowanie tego samego sensu oraz całych sekwencji słów w zdaniu jednoznacznie świadczy 

o wykorzystaniu przez Grzegorza z Elwiry pisma Laktancjusza, najpewniej cytowanego 

z pamięci. Jednak z racji tego, że śledzenie tego rodzaju śladów i świadectw wprowadza 

nadmierną drobiazgowość, wykraczającą poza ramy tematu niniejszego rozdziału, należy 

przyjrzeć się w pierwszej kolejności tym miejscom, gdzie wprost i świadomie wskazuje się na 

Laktancjusza wewnątrz tekstu. 

Kilka informacji o Laktancjuszu notuje się także u innego pisarza chrześcijańskiego 

z tego okresu, Rufinusa z Akwilei. W drugiej księdze swego pisma Apologia in Sanctum 

Hieronimum, we fragmencie podejmującym kwestię odrzucania autorytetu Kościoła, 

apostołów i chrześcijańskich myślicieli ostatnich czterystu lat, wymienia wśród kilku pisarzy 

Laktancjusza: Quid ergo mirum est, si me minimum et nullius numeri hominem laceret, 

si Ambrosium secet, si Hilarium, si Lactantium, si Didymum reprebendat?932; podobnie czyni 

w innym tekście Apologia ad Anastasium, gdy wymienia poglądy na temat istoty duszy, 

przypisując Tertulianowi i Laktancjuszowi stanowisko jakoby dusza powstawała wraz z 

ciałem, a nie istniała od zawsze, jak twierdzili greccy autorzy, w tym Orygenes, którego 

pisma Rufinus tłumaczył na łacinę: 

Legi quosdam dicentes, quod pariter cum cor- pore per humani seminis traducem etiam 

anima diffundatur : et hoc quibus poterant assertionibus confirmabant. Quod puto inter 

Latinos Tertullianum sensisse, vel Lactantium, fortassis et alios nonnullos. Alii asserunt, 

quod formatis in utero corporibus, Deus quotidie faciat animas et infundat: alii quod 

factas iam olim, idest, tunc cum omnia Deus creavit ex nihilo, nunc eas iudicio suo 

dispenset in corpore. Hoc sentit et Origenes, et nonnulli alii Graecorum933. 

Szczególnie ten drugi fragment wydaje się cenny z perspektywy badań nad recepcją myśli 

Laktancjusza, ponieważ pokazuje, że jego stanowisko było przedstawiane jako autorytet także 

w kwestiach teologicznych, nie tylko literackich. 

Również w twórczości świętego Augustyna można znaleźć kilka fragmentów 

świadczących o lekturze pism Laktancjusza. Potwierdzenie tego zdania znajduje się w drugiej 

księdze De doctrina Christiana, gdzie, nawiązując do biblijnego wydarzenia wyniesienia 

 
931 Tamże. 
932 Rufinus Aquilensis, Apologia II 390, 35; PL 21. 
933 Rufinus Aquilensis, Apologia pro Anastasium IV; PL 21. 



214 

 

przez żydów klejnotów oraz mądrości z Egiptu, wymienia apologetę wśród innych łacińskich 

autorów: 

Nam quid aliud fecerunt multi boni fideles nostri? Nonne aspicimus quanto auro et 

argento et veste suffarcinatus exierit de Aegypto Cyprianus et doctor suavissimus et 

martyr beatissimus? Quanto Lactantius? Quanto Victorinus, Optatus, Hilarius, ut de vivis 

taceam? Quanto innumerabiles Graeci? Quod prior ipse fidelissimus Dei famulus Moyses 

fecerat, de quo scriptum est quod eruditus fuerit omni sapientia Aegyptiorum934. 

Podobnie jak w przypadku Hieronima można domyślać się, że Augustyn zwrócił szczególną 

uwagę na warstwę stylu, wykorzystywanego przez tych pisarzy. Powyższy fragment utrwalił 

w swoim zbiorze Excerpta ex operibus s. Augustini Eugyppius, autor bardzo poczytnego 

w średniowieczu wyciągu z pism Augustyna935. Bezpośrednio do słów Laktancjusza odniósł 

się Augustyn w 23 rozdziale osiemnastej księgi De civitate Dei:  

Inserit etiam Lactantius operi suo quaedam de Christo vaticinia Sibyllae, quamvis non 

exprimat cuius. Sed quae ipse singillatim posuit, ego arbitratus sum coniuncta esse 

ponenda, tamquam unum sit prolixum, quae ille plura commemoravit et brevia. "In 

manus <iniquas>, inquit, infidelium postea veniet; dabunt autem Deo alapas manibus 

incestis et inpurato ore exspuent uenenatos sputus; dabit vero ad verbera simpliciter 

sanctum dorsum. Et colaphos accipiens tacebit, ne quis agnoscat, quod verbum vel unde 

venit, ut inferis loquatur et corona spinea coronetur. Ad cibum autem fel et ad sitim 

acetum dederunt; inhospitalitatis hanc monstrabunt mensam. Ipsa enim insipiens tuum 

Deum non intellexisti, ludentem mortalium mentibus, sed <et> spinis coronasti et 

horridum fel miscuisti. Templi vero velum scindetur; et medio die nox erit tenebrosa 

nimis in tribus horis. Et morte morietur tribus diebus somno suscepto; et tunc ab inferis 

regressus ad lucem veniet primus resurrectionis principio revocatis ostenso." Ista 

Lactantius carptim per interualla disputationis suae, sicut ea poscere videbantur, quae 

probare intenderat, adhibvit testimonia Sibyllina, quae nos nihil interponentes, sed in 

unam seriem conexa ponentes solis capitibus, si tamen scriptores deinceps ea servare non 

neglegant, distinguenda curavimus936.h 

 
934 Augustinus, De doctrina christiana II 40, 61; PL 34. 
935 Por. Eugyppius, Thesaurus ex S. Augustini Operibus, CCLX 51; PL 62: Nonne aspicimus quanto auro, et 

argento, et veste suffarcinatus exierit de Aegypto Cyprianus, doctor suavissimu? et martyr beatissimus? Quanto 

Laciantius? Quanto Victorinus, Optatius, Hilarius? ut de vivis taceam, quanto innumerabiles Graeci! Quod 

prior ipse fidelissimus Dei famulus Moyses fecerat, de quo scriptum est, quod eruditus fuerit omni sapientia 

Aegyptiorum. 
936 Augustinus, De civitate Dei XVIII 23; PL 41. 



215 

 

Cytat, przytoczony przez biskupa z Hippony, jak sam podkreślił, pochodzi z różnych 

drobnych fragmentów wyroczni sybillińskich, referowanych przez Laktancjusza, które można 

odnaleźć w 18 rozdziale czwartej księgi Divinae institutiones w języku greckim937. Znowu 

więc widać, jak imię Laktancjusza było łączone z tekstem wyroczni pośredniczącym między 

światem klasycznym a judeo-chrześcijańskim. Wedle traktatu De natura et gratia Augustyna 

pisma Laktancjusza, Hilarego, Ambrożego i Hieronima posłużyły Pelagiuszowi do 

sformułowania swojego stanowiska na temat natury grzechu i naturalnych zdolności do walki 

z nim938. Augustyn przywołuje w pierwszej kolejności Laktancjusza, którego słowa miał 

sparafrazować na swoją korzyść Pelagiusz, choć pominął jego nazwisko w swoim wywodzie:  

Respondet ad catholicorum scriptorum testimionia quae Pelagius pro se protulerat: 

Lactantii, Hilarii, Ambrosii et Hieronymi. Ac per hoc et ea testimonia, quae non quidem 

de Scripturis canonicis, sed de quibusdam catholicorum tractatorum opusculis posuit, 

voleas occurrere iis qui eum solum dicerent ista defendere, ita sunt media, ut neque contra 

nostram sententiam sint, neque contra ipsius. In quibus etiam non nihil de libris meis 

interponere voluit, me quoque aliquem deputans, qui cum illis commemorari dignus 

viderer. Unde ingratus esse non debeo, et familiariore affectu nolim ut erret, qui hunc 

mihi detulit honorem. Prima enim quae posuit, quia nomen ejus qui ea dixit, non ibi Iegi, 

sive quia ille non scripsit, sive quia codex quem misistis, id aliqua forte mendositate non 

habvit, pertractare quid opus est? Maxime quoniam me, in hujusmodi quorumlibet 

hominum scriptis liberum (quia solis canonicis debeo sine ulla recusatione consensui), 

nihil movet quod de illius scriptis, cujus nomen non ibi inveni, ille posuit: Oportuit 

magistrum doctoremque virtutis homini simillimum fieri, ut vincendo peccatum doceat 

hominem vincere posse peccatum. Quomodo enim dictum sit, auctor hujus sententie 

viderit qualiter possit exponere: dum tanien nos minime dubitemus, peccatum Christum 

in se non habuisse quod vinceret, qui natus est in similitudine carnis peccati, non in carne 

peccati939. 

Z dużym prawdopodobieństwem można stwierdzić, że autor ma na myśli fragment czwartej 

księgi Divinae insitutiones, w którym Laktancjusz pisze niemal dokładnie te same słowa: 

oportet magistrum doctoremque virtutis homini simillimum fieri, ut vincendo peccatum doceat 

hominem vinci ab eo posse peccatum940. W podanym cytacie Augustyna da się zaobserwować 

także inną cenną informację na temat postrzegania Laktancjusza, określonego mianem 

 
937 Lactantius, Divinae institvitones IV 18, 15-20. 
938 Por. B.R. Rees, Pelagius: A Reluctant Heretic, Woodbridge 1988, s. 45–48; J. Wetzel, Augustine and the 

Limits of Virtue, Cambridge 1992, s. 112–115. 
939 Augustinus, De natura et gratia LXI; PL 44. 
940 Lactantius, Divinae institutiones IV 24, 12. 



216 

 

catholicus scriptor, aczkolwiek zaznacza również z przezornością, że nie jest zobowiązany 

bronić pism wspomnianych autorów, tak jak pism kanonicznych. W czasie szerzących się 

wielu nurtów heterodoksji Laktancjusz jest więc postrzegany jako twórca przynależący do 

tradycji ortodoksyjnego Kościoła, choć nie musi to być równoznaczne z prawdziwością 

wszystkich głoszonych przez niego tez, o czym była mowa we wcześniejszym rozdziale. 

Innych wpływów myśli Laktancjusza na biskupa z Hippony można doszukiwać się w 

ogólnym charakterze traktatu De vera religione, nie tylko noszący ten sam tytuł co IV księga 

Divinae institutiones, lecz także powtarzający obecną w całym dziele Laktancjusza tezę o 

jedności vera religio i vera sapientia, których zgoda jest możliwa tylko w chrześcijaństwie941. 

Rutherford twierdzi także, że podana przez Laktancjusza w Epitome definicja filozofii: 

philosphia est amor vel studium sapientiae została przejęta w zbliżonej formie w De Moribus 

Ecclesiae Catholicae et de Moribus Manichaeorum Augustyna: siquidem philosophia est 

amor studiumque sapientiae, a także w In Isagogen Boecjusza: est enim philosphia amor et 

studium et amicita quodammodo sapientiae942. Nie znaczy to jednak, że Laktancjusz jest 

twórcą tej definicji, ponieważ odnosi się ona do klasycznej etymologii greckiego wyrazu 

φιλοσοφία, lecz na tyle zbliżone sformułowanie może wskazywać na echa lektury 

Afrykańczyka, mające swój udział w skodyfikowaniu tej łacińskiej definicji w późniejszych 

wiekach, na co wskazuje Rutherford: „This sentence, with Augustine’s slight variation, 

became a commonplace throughout the Middle Ages and well into the modern period”943. 

Cenne świadectwo znajomości pism Laktancjusza zachowało się u Rufina z Antiochii, 

teoretyka łacińskiej poezji, pochodzące z V wieku w dziele Commentarium in metra 

Terentiana, gdzie zamieszone zostały uwagi na temat metrum w komediach Terencjusza. W 

jednym z fragmentów niezachowanego listu do Probusa można przeczytać: 

nam quod de metris comoediarum requisisti, et ego scio plurimos existimare Terentianas 

vel maxime fabulas metrum non habere comoediae Graecae, id est Menandri Philemonos 

 
941 Augustinus, De vera religione V 8; PL 34: Sed quoquo modo se habeat philosophorum iactantia, illud cuivis 

intellegere facile est, religionem ab eis non esse quaerendam, qui eadem sacra suscipiebant cum populis, et de 

suorum deorum natura ac summo bono, diversas contrariasque sententias in scholis suis, eadem teste 

multitudine, personabant. Quod si hoc unum tantum vitium christiana disciplina sanatum videremus, ineffabili 

laude praedicandam esse, neminem negare oporteret. Haereses namque tam innumerabiles a regula 

Christianitatis aversae, testes sunt non admitti ad communicanda Sacramenta eos qui de Patre Deo, et Sapientia 

eius, et Munere divino aliter sentiunt et hominibus persuadere conantur, quam veritas postulat. Sic enim creditur 

et docetur, quod est humanae salutis caput, non aliam esse philosophiam, id est sapientiae studium, et aliam 

religionem, cum ii quorum doctrinam non approbamus, nec Sacramenta nobiscum communicant; por. D. 

Rutherford, Lactantius philosophus…, dz. cyt, s. 461. 
942 Cyt. za: D. Rutherford, Lactantius philosophus…, dz. cyt, s. 462. 
943 Tamże. 



217 

 

Diphili et ceterorum, quae trimetris versibus constat. nostri enim veteris comoediae 

scriptores in modulandis fabulis sequi maluerunt, Eupolin Cratinum Aristophanem. 

prologos igitur et primarum scaenarum actiones trimetris conprehenderunt, deinde 

longissimos id est tetrametros subdiderunt, qui appellantur quadrati. in consequentibus 

deinceps variauerunt: modo enim trimetros, modo addito quadrante vel semisse 

posuerunt, id est vel semipede adiecto vel integro pede iambo vel sesquipede. haec per 

medios actus varie, rursus in exitu fabularum quadratos, quales diximus in secunda 

scaena. sed idem quadrati cum sedecim syllabis constare debeant, tamen plerumque fiunt 

viginti aut amplius syllabarum. hinc putantur metro carere nec lege ulla contineri944. 

W ściśle teoretycznych rozważaniach na temat struktury metrycznej widać, że 

zainteresowania Laktancjusza w tej materii mogły znajdować odzwierciedlenie w jego 

pismach również w późniejszych latach życia. Również fakt, że autor zawarł tę informację w 

swoim liście jako odpowiedź na pytanie Probusa, rzuca nieco cienia na typ odbiorców jego 

twórczości i otoczenia, w którym przebywał, będąc już chrześcijaninem. Z pewnością jednak 

Laktancjusz mógł być postrzegany jako autorytet w kwestiach teoretycznoliterackich, o czym 

świadczy wzmianka późnoantycznego autora Victorinusa z dzieła De metris et de hexametro. 

Poświadcza on, że afrykański autor pisał teksty dotyczące pentametru i tetrametru: Nostra 

quoque memoria Lactantius de metris pentameter inquit et tetrameter945. W kontekście 

autorytetu dotyczącego literatury Laktancjusza wspomina również anonimowy autor 

komentujący kwestie pisowni jednego słowa występującego w VII księgdze Eneidy i jego 

obecności w dostępnych mu egzemplarzach: dicit etiam Firmianus comraentator non 

'convexa', sed 'convecta' legendum, ut sit ipsa convecta: quod difficile in exemplaribus 

invenitur946. Mimo braku dostępu do tekstów, do których nawiązywali autorzy wspomnianych 

cytatów, można uznać, że autorytet Laktancjusza jako teoretyka literatury cieszył się 

uznaniem w tekstach pochodzących ze schyłku starożytności i początku średniowiecza w 

świecie łacińskim. 

Niekiedy widać również przeciwstawienie literackiej umiejętności teologicznej 

wiedzy, co zasugerował Gennadius z Marsylii w traktacie De ecclesiasticis dogmatibus, gdzie 

wskazuje, że Laktancjusz powielał błędne wizje na temat czasów mesjańskich, odnosząc 

apokaliptyczne przepowiednie do ziemskiej rzeczywistości: In divinis promissionibus nihil 

 
944 Rufinus, Commentarium in metra Terentiana VI 564, 7-565, 2, w: Grammatici Latini vol. 6; red. H. Keil, 

Leipzig 1874. 
945 Victorinus, De metris et de hexametro, GL. VI 200, 11; w: Grammatici Latini vol. 6; red. H. Keil, Leipzig 

1874. 
946 Codex Floriacensis plenioris „Servii” ad Verg. Aen. VII 543 (II p. 166, 4, red. Thilo). 



218 

 

terrenum vel transitorium exspectemus, sicut Melitani sperant. Non nuptiarum copulam sicut 

Cerinthus et Marcion delirant. Non quod ad cibum vel ad potum pertinet, sicut Papia autore, 

Irenaeus, et Tertullianus, et Lactantius acquiescunt947. Zbliżoną ocenę odnaleźć można 

również w dziele De scriptoribus ecclesiasticis, gdzie Gennadius wspomina poetę 

Commodiana, wskazując, że jego niepełna znajomość teologii mogła wynikać między innymi 

z wpływu Laktancjusza: 

Commodianus, dum inter saeculares litteras etiam nostras legit, occasionem accepit fidei. 

Factus itaque Christianus, et volens aliquid siudiorum suorum muneris offerre Christo, 

suæ salutis auctori, scripsit mediocri sermone, quasi versu, librum adversum Paganos. Et 

quia parum nostrarum attigerat litterarum, magis illorum destruere potvit dogmata quam 

nostra firmare. Unde et de divinis repromissionibus adversum illos vili satis et crasso, ut 

ita dixerim, sensu disseruit, illis stuporem et nobis desperationem incutiens, Tertullianum, 

et Lactantium et Papiam auctores secutus. Moralem sane doctrinam et maxime 

voluntariae pauperiatis amorem optime prosecutus, studentibus inculcavit948. 

Podobieństwo między Commodianem a afrykańskim autorem dostrzegalne jest także w opinii 

Gennadiusa, zarzucającego chrześcijańskiemu poecie większą skuteczność w podważaniu 

twierdzeń pogańskich niż w budowaniu własnych argumentów na rzecz wiary. Opinia ta 

sformułowana pierwotnie przez Hieronima, była kolejno przekazywana i powielana przez 

teologów i pisarzy. Szczególnie uwydatnia ją w drugiej połowie V wieku Sydoniusz 

Apolinary w liście do Klaudiana Mamerta, charakteryzując w nim poszczególnych myślicieli 

i pisarzy, w tym Laktancjusza: 

Siquidem dum se adversus eum quem contra loqvitur, exsertat, morum ac studiorum 

lingua utrique symbolam jure sibi vindicat. Sentit ut Pythagoras, dividit ut Socrates, 

explicat ut Plato, implicat ut Aristoteles, ut Aeschines blanditur, ut Demosthenes irascitur, 

[verrat/vernat?] ut Hortensius, ut Cethegus, incitat ut Curio, moratur ut Fabius, simulat ut 

Crassus, dissimulat ut Cæsar, suadet ut Cato, dissuadet ut Appius, persuadet ut Tullius. 

Jam si ad sacrosanctos Patres pro comparatione veniatur, instrvit ut Hieronymus, destrvit 

ut Lactantius, astrvit ut Augustinus, attollitur ut Hilarius, submittitur ut Joannes, ut 

Basilius corripit, ut Gregorius consolatur, ut Orosius afflvit, ut Rufinus stringitur, ut 

Eusebius narrat, ut Eucherius sollicitat, ut Paulinus provocat, ut Ambrosius perseverat949. 

 
947 Gennadius Massilensis, De ecclesiasticis dogmatibus XXV, 1005; PL 58. 
948 Gennadius Massiliensis, De scriptoribus ecclesiasticis XV 1060; PL 58. 
949 Sidonius, Epistula III; PL 53. 



219 

 

Zestawienie Laktancjusza z czasownikiem destruere jasno pokazuje, jak mocno stanowisko to 

wpisało się w zbiorową pamięć następnych pokoleń. Najpewniej podobnie były czytane 

również jego dzieła, będące jednocześnie krytyką pogańskiej teologii, ale również – jak się to 

później okaże – cennym źródłem do jej poznania. 

Drugim wielkim tematem łączonym z Laktancjuszem były wyrocznie sybillińskie, jak 

zostało to już wielokrotnie przytoczone, autorzy chętnie powoływali się na jego autorytet 

w formułowaniu też na temat zawartych prefiguracji w theologia prisca wskazujących na 

prawdziwość chrześcijaństwa. O ile takie ukontekstowienie Afrykańczyka w świecie 

łacińskiego Zachodu nie wydaje się niczym dziwnym, to szczególnie zastanawia jego 

obecność w wschodniej części Imperium. Przykład sugerujący taką znajomość Laktancjusza 

znajduje się w anonimowym wstępie do późnoantycznego wydania wyroczni sybillińskich 

napisanym w języku greckim: 

Φιρμιανός τοίνον, οὐκ ἀθαύμαστος: φιλόσοφος καί ἱερεὺς τοῦ προλεχθέντος Καπιτωλίου 

γενόμενος, πρὸς τὸ αἰώνιον ἡμῶν φῶς τὸν Χριστὸν βλέψας ἐν ἰδίοις πονήμασ: τὰ 

εἰρημένα ταῖς Σιβύλλαις περὶ τῆς ἀρρήτου δόξης παρέθηκε καὶ τὴν ἀλογίαν τῆς 

Ἑλληνικῆς πλάνης δυνατῶς ἀπήλεγξε, καὶ ἡ μὲν αὐτοῦ ἔντονος ἐξήγησις τῇ Αὐσονίᾳ 

γλώττῃ, οἱ δὲ Σιβυλλιακοὶ στίχοι Ἑλλάδι φωνῇ ἐξηνέχθησαν, ἵνα δὲ τοῦτο μὴ ἄπιστον 

φαίνηται, μαρτυρίαν τοῦ προμνημονευθέντος ἀνδρὸς παρέξομαι ἔχουσαν τόνδε τὸν 

τρόπον·ἐπεὶ οὖν τά παρ' ἡμῖν εὑρισκόμενα Σιβυλλιακὰ οὐ μόνον ὡς εβπόριστα τοῖς 

νοσοῦσι τῶν Ἑλλήνων εὐκαταφρόνητά ἐστι – τὰ γὰρ σπάνια τίμια δοκεῖ –, ἀλλὰ καὶ ὡς 

πάντων τῶν στίχων μὴ σῳζόντων τὴν ἀκρίβειαν τοῦ μέτρου ἀργοτέραν ἔχει τὴν πίστιν· 

αἰτία δὲ αὕτη τῶν ταχυγράφων οὐ σομφθασάντων τῇ ῥύμη τοῦ λόγου ἢ ἀπαιδεύτων 

γενομένων, οὐ τῆς προφητίδος· ἅμα γὰρ τῇ ἐπιπνοία ἐπέπαυτο ἡ τῶν λεχθέντων μνήμη. 

πρὸς ἃ καὶ ὁ Πλάτων βλέψας ἔφη, ὅτι κατορθώσουσι πολλὰ καὶ μεγάλα πράγματα μηδ 

εἰδότες ὧν λέγουσιν, ἡμεις οὖν ἐκ τῶν κομισθέντων ἐν Ῥώμῃ ὑπὸ τῶν πρέσβεων ὅσα 

δονατόν παραθήσομαι· ἐξηγήσατο τοίνυν περὶ τοῦ ἀνάρχου θεοῦ τάδε· εἷς θεός, ὃς μόνος 

ἄρχει, ὑπερμεγέθης ἀγένητος. ἀλλὰ θεός μόνος εἷς πανυπέρτατος, ὃς πεποίηκεν οὐρανόν 

ἠέλιόν τε καὶ ἀστέρας ἠδὲ σελήνην καρποφόρον γαῖάν το καὶ ὕδατος οἴδματα πόντου. ὃς 

μόνος ἐστὶ θεὸς κτιστὴς ἀκράτητος ὑπάρχων, αὐτὸς δ'ἐστήριξε τύπον μορφῆς μερόπων τε 

– αὐτὸς ἔμιξε φύσιν πάντων, γενέτης βιότοιο. ὅπερ εἴρηκεν ἢ καθὸ συνερχόμενοι εἰς 

σάρκα μίαν προσγίνονται ἢ καθό ἐκ τῶν τεσσάρων στοιχείων ἐναντίων ὄντων ἀλλήλοις 

καὶ τὸν ὑπουράνιον κόσμον καὶ τὸν ἄνθρωπον ἐδημιούργησεν950. 

 
950 Anonymus, In oracula Sybillina praefatio, Oracula Sibillina 6, 64-7, 90; red. A. Rzach, Vindobonae 1891. 



220 

 

To jedyne świadectwo dotyczące jego nauki i pism w tym języku, choć Laktancjusz spędził 

znaczną część życia w Azji Mniejszej, gdzie greka była językiem dominującym, rzuca nieco 

światła na możliwość odziaływania jego myśli również na tę część inteligencji antycznego 

świata. Z pewnością sam Laktancjusz znał grekę, przynajmniej na tyle, aby móc w tym języku 

czytać i cytować fragmenty proroctw Sybilli oraz kilku innych klasycznych twórców, zaś 

autor greckiego wstępu mógł znać łacinę, ponieważ tłumaczy bliżej nieokreślony fragment 

z twórczości Afrykańczyka dotyczący wyroczni sybillińskich. Chociaż pojawiły się także 

wśród badaczy uwagi, że opis ten został w sposób niedbały przypisany Laktancjuszowi 

zamiast Justynowi, o czym pisał J. Naumannus: nihil eitismodi apud Lactantium, uidetur 

anonymu neglegenter hoc loco posuisse, qiuie alibi afferre in animo habuerit; fons enim huius 

partis est Iustinus951. Z fragmentu wynika, że przed nawróceniem Firmianus był nie tylko 

filozofem, lecz także kapłanem Jowisza Kapitolińskiego – ίερεύς του […] Καπιτωλίου. Może 

to sugerować zarówno zaszczyty otrzymane na szczeblu państwowym w mniej 

udokumentowanym okresie jego życia, jak i związki z religijną myślą neoplatońską, gdzie 

filozofia współistniała z funkcją kapłańską, a wyrocznie zyskiwały szczególne znaczenie w 

ramach nurtu teozoficznego952. Znamienny jest fakt, że w przytoczonym przez greckiego 

autora fragmencie znajduje się krytyka niedbałości metrum, jakim zostały zapisane greckie 

wyrocznie. Chociaż miała to być, zdaniem afrykańskiego autora, wina kopistów, nie zaś 

samej prorokini, to jednak widoczna jest w przytoczonym fragmencie charakterystyczna dla 

Laktancjusza perspektywa krytyczno-literacka, nawet w odniesieniu do tekstów, jak sam 

twierdził, natchnionych. 

Średniowiecze 

W VI wieku nazwisko Lactancjusza pojawia się w pierwszej księdze Institutiones 

Kasjodora, gdy ten cytuje wyżej wspomniany fragment z De doctrina christiana Augustyna 

i uzupełnia go o kilku następnych łacińskich autorów953. Kontekst, w którym Kasjodor 

 
951 Cyt za przypis dolny L. Caeli Firmiani Lactanti librorum perditorum fragmenta, s. 158-160 w: Lactantius, 

Opera Omnia, red. S. Brandt, G. Laubmann, Vindobona 1893.  
952 Zob. G. Reale, Historia filozofii starożytnej, t. IV Systemy epoki Cesarstwa, przeł. E.I. Zieliński, Lublin 1999, 

s. 615-650; Zob. P. Hadot, Czym jest filozofia…, dz. cyt., passim; D. Rutherford, Lactantius philosophus…, dz. 

cyt., s. 463: „Lactantius was possibly the first to have developed such arguments in order to persuade pagan 

literati. Tellingly, the word ‘theosophy’ originated in the Neoplatonic tradition in which it had signified the 

combination of human philosophical wisdom with divinely revealed religious wisdom, this last meaning oracular 

utterances and texts”. 
953 Cassiodorus, Institutiones I 28, 4; CCSL 64: Multi iterum patres nostri talibus litteris eruditi et in lege domini 

permanentes ad veram sapientiam pervenerunt, sicut beatus Augustinus in libro de doctrina christiana meminit, 

dicens: „Nonne aspicimus quanto auro et argento et ueste suffarcinatus exierit de Aegypto Cyprianus, et doctor 



221 

 

powołuje się na autorytet tych twórców, wiąże się z uzasadnieniem twierdzenia, że literatura 

pogańska może być czytana jako przygotowania do pełniejszego rozumienia Pisma Świętego 

jest potrzebna w intelektualnej formacji:  

Verumtamen nec illud patres sanctissimi decreverunt, ut saecularium litterarum studia 

respuantur, quia non exinde minimum ad sacras scripturas intellegendas sensus noster 

instrvitur. Si tamen, divina gratia suffragante, notitia ipsarum rerum sobrie ac 

rationabiliter inquiratur, non ut in ipsis habeamus spem prouectus nostri, sed per ipsa 

transeuntes desideremus nobis a patre luminum proficuam salutaremque sapientiam 

debere concedi. Quanti enim philosophi haec solummodo lectitantes ad fontem sapientiae 

non venerunt, et vero lumine privati ignorantiae caecitate demersi sunt! Quoniam, sicut a 

quodam dictum est, numquam potest plenissime investigari, quod non per viam suam 

quaeritur [...] Quos nos imitantes cautissime quidem sed incunctanter utrasque doctrinas, 

si possumus, legere festinemus. Quis enim audeat habere dubium, ubi virorum talium 

multiplex praecedit exemplum? Scientes plane, sicut saepe iam dictum est, rectam 

veramque sapient iam dominum posse concedere, sicut ait liber Sapientiae, Sapientia a 

domino deo est et cum ipso fuit semper et permanet in aeternum954. 

Wielki projekt Kasjodora, rozpoczęty w 555 roku w klasztorze Vivarium – ośrodku łączącym 

funkcje klasztoru i miasta – obejmował nie tylko przepisywanie Pisma Świętego i dzieł 

Ojców Kościoła, ale również utrwalanie najważniejszych tekstów pogańskich. Dzieło to 

stanowiło jedno z najważniejszych dla przekazu klasycznych wzorców dla kultury świata 

średniowiecznego, zwłaszcza że wielu fundatorów mniszego życia, takich jak Jan Kasjan czy 

Grzegorz Wielki, odnosiło się z większą rezerwą do formacji artes liberales955.  

 
suavissimus et martyr beatissimus? Quanto Lactantius, quanto Victorinus, Optatus, Hilarius?” Nos addimus 

Ambrosium ipsumque Augustinum atque Hieronymum multosque alios „innumerabiles Graecos”. 
954 Cassiodorus, Institutiones I 28, 3-4. 
955 Por. L.W. Jones, The Influence of Cassiodorus on Mediaeval Culture, „Speculum” 20 (4)/1945, s. 434: „The 

second phase of his activities ultimately proved much more important to the world than his political labors. The 

great merit of his monastic work lay in his determination to utilize the vast leisure of the convent for the 

preservation of divine and human learning and for its transmission to posterity. Cassiodorus must not of course 

be considered the first man to have introduced into monasteries either the copying of manuscripts or the study of 

the Scriptures. The rule of St Pacomius (who died in 346) had already prescribed knowledge of reading and 

writing and the study of lessons to this end thrice daily,1 and in his foundations there had also existed a body of 

monastic copyists. The younger monks alone were copyists in the monastery of St Martin's at Tours. St Jerome 

in his cell at Bethlehem had not only shown what great results a single recluse could obtain from patient literary 

toil, but he had taught grammar to the monks resident there.4 In Gaul, moreover, there had been famous schools 

like those at Lérins, and in the rules laid down ca 550 by Ferreolus reading and copying were considered svitable 

for monks who were too weak for harder work. At the same time Cassian and Gregory the Great had rejected the 

liberal arts as being unnecessary for the study of the Scriptures. It remained for Cassiodorus to make of the 

monastery a theological school and a scriptorium for the multiplication of copies of the Scriptures, of the Fathers 

of the Church and the commentators, and of the great secular writers of antiquity.8 His work was more 

systematic than that of his predecessors and it had more important results. He showed deep insight into the needs 



222 

 

Z tego okresu pochodzi też wspomnienie o Laktancjuszu, zawarte w drugim liście 

Nicetiusa do cesarza Justyniana. Pisze on o obecności uczonego w Galli: Cum Lactantius, ut 

dicit, prebyter loca sancta per Gallias propter Domini misericordiam visitaret, ante nos 

apparvit956. Wzmianka ta mogłaby być cenna z perspektywy badań nad biografią 

Laktancjusza, ponieważ deklaruje jego przynależność do duchowieństwa. Istotne przy tym 

jest, że autor, będąc biskupem Trewiru, w którym prawdopodobnie apologeta zmarł nieco 

ponad dwieście lat wcześniej, mógł mieć dostęp do obecnie nieistniejących źródeł. Jednak ze 

względu na brak rozwinięcia tej wypowiedzi, jak i ogólny charakter listu będącego 

napomnieniem cesarza, nie jest możliwe stwierdzenie, czy chodzi o tę samą postać. 

W VI wieku daje się zauważyć wyraźny spadek zainteresowania twórczością 

Laktancjusza wśród teologów i intelektualistów. Wpływ na to mógł mieć, oprócz ogólnie 

pogłębiającego się kryzysu społecznego i kulturowego będącego następstwem destabilizacji 

świata zachodniego po upadku zachodniego cesarstwa, dokument nazwany w tradycji 

Decretum Gelasiani. Był to tekst przypisywany w historii przynajmniej trzem papieżom: 

Damazemu, Gelazjuszowi lub Hormisdasowi, a więc głowom Kościoła żyjącym na 

przestrzeni niemal dwustu lat, między IV a VI wiekiem. Dziś z dużym prawdopodobieństwem 

datuje się go na górną granicę tej skali, a na miejsce jego powstania wskazuje się Italię lub 

południową Galię957. Tekst ten, niezwykle cenny z perspektywy historii Kościoła, zawierał 

skrótowy wykaz dogmatycznych twierdzeń uchwalonych na powszechnych soborach, kanon 

ksiąg Starego i Nowego Testamentu oraz, co najważniejsze dla niniejszego wywodu, wykaz 

pism określonych mianem apocrypha. W ich skład wchodzą nie tylko apokryficzne księgi 

Pisma Świętego, lecz także pisma autorów wczesnochrześcijańskich, w których rozpoznano 

nieprawowierną naukę. W katalogu tym zabrakło jednoznacznych wyjaśnień czy argumentacji 

dotyczącej powodów wcielenia do apokryfów dzieł określonych twórców. Jednym z nich był 

również Laktancjusz, jak podaje dekret: opuscula Lactantii sive Firmiani958, znalazł się tam 

m.in. razem z Tertulianem, Euzebiuszem z Cezarei, Arnobiuszem, Tykoniuszem, 

Commodianem czy Cyprianem z Kartaginy. Można przypuszczać, że każdy z 

 
of his time. The quality of theological study had seriously declined; the best works of classical literature were no 

longer being copied; and every movement of the Ostrogothic armies or of the still more savage imperial hordes 

againsta city or even a villa resulted in the destruction of priceless codices”; zob. M. Vukovic, The Library of 

Vivarium: Cassiodorus and the Classics, Budapest 2007.  
956 Nicetius, Epistula II, 2; PL 68. 
957 Zob. E. von Dobschütz, Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis in kritischem Text 

herausgegeben und untersucht, Leipzig 1912; por. F.C. Burkitt, Review of The Decretum Gelasianum, „Journal 

of Theological Studies” 14/1913, s. 469-471. 
958 Decretum Gelasianum, CCSL 139.  



223 

 

wczesnochrześcijańskich autorów wpisanych do pierwszego średniowiecznego indeksu 

librorum prohibitorum trafił tam z nieco innego powodu – szczegółowa analiza tych przyczyn 

jednak wykracza poza ramy niniejszego opracowania. Istotny jest fakt, czy dzieła 

Laktancjusza, określone zdrobnieniem opuscula959, wraz z wieloma innymi miały zostać 

skazane na zapomnienie właśnie za jego pośrednictwem, do czego wzywał tekst dekretu w 

końcowych słowach: […] cum consortibus suis nec non et omnes heresei hereseorumque 

disciplui sive scismatici docuerent vel conscripserunt, quorum nomina minime retinuimus, 

non solum repudiata verum ab omni Romana catholica et apostolica ecclesia eliminata atque 

cum suis auctoribus sequacibus sub anathematis insolubili vinculo in aeternum confitemur 

esse damnata960. Jak zwraca uwagę Rutherford trudno jednak określić, czego dokładnie mógł 

dotyczyć zakaz nałożony na czytanie wspomnianych tekstów oraz co w kontekście tego 

dokumentu może oznacza słowo apokryf: „But its use of legere is unclear: it may mean «all 

reading», even private or just the «official reading» in the churches. Nor does the Decretum 

make clear whether «apocryphus» means absolutely «heretical and condemned» or simply 

«extracanonical»”961. Z pewnością twórczość Laktancjusza nie pełniła funkcji liturgicznej, 

dlatego zarzuty kierowane wobec jego pism najprawdopodobniej dotyczyły kwestii 

doktrynalnych – Hieronim wspominał o nieortodoksyjnych wątkach teologicznych, 

elementach dualistycznych sugerujących niekanoniczną teodyceę, a także o millenaryzmie, 

sprzecznym z wizją Augustyna, którą ostatecznie przyjął Kościół962. Da się zauważyć, że 

dekret ten nie czyni rozróżnienia pomiędzy traktatami teologicznymi, pseudoepigrafami a 

dziełami ściśle literackimi, do których się zaliczał na przykład wergiliański centon ułożony 

przez chrześcijankę Probę963. Nie łatwo dziś również dociec, jaki był zasięg i ranga owego 

dokumentu i na ile przyczynił się on do okrycia zapomnieniem wymienionych w nim 

autorów, lecz z dużym prawdopodobieństwem można stwierdzić, że mógł mieć wpływ na 

dobór ksiąg w klasztornych bibliotekach964.  

 
959 Por. D. Rutherford, Lactantius philosophus…, dz. cyt., s. 466: „Does opuscula (little works) refer to his 

collections of letters? to The Wrath of God? to The Workmanship of God? to the Symposium? to The Deaths of 

the Persecutors? Would that we knew. On the supposition that the Institutes would not be considered an 

opusculum, this prohibition must not have encompassed them”. 
960 Decretum Gelasianum XX. 
961 D. Rutherford, Lactantius philosophus…, dz. cyt., s. 466 
962 Por. R. Markus, Augustine and Millenarianism, w: The Making of Orthodoxy: Essays in Honovr of Henry 

Chadwick, red. R. Williams, Cambridge 1989, s. 220-236. 
963 Decretum Gelasianum: Centonem de Christo virgilianis conpaginatum versibus. 
964 Por. D. Rutherford, Lactantius philosophus…, dz. cyt., s. 466: „In time the Decretum became an important 

checklist for medieval librarians looking to augment their collections. It circulated everywhere in one version or 

another. Its condemnation appears not to have resulted in the rejection of those authors who were otherwise 

appealing.” 



224 

 

Nie znaczy to jednak, że zaprzestano całkowicie kopiowania czy czytania tych dzieł. 

Za przykład może posłużyć encyklopedyczna twórczość Izydora z Sewilli – w księgach V–

VIII Etymologiae autor ten obficie czerpie z Divinae institutiones, traktując to dzieło jako 

jedno ze źródeł doksograficznych965. Co ciekawe, Laktancjusz nie jest w nich wymieniony z 

imienia: mogło to wynikać nie tyle z chęci przestrzegania wytycznych dekretu Pseudo-

Gelazjusza, co z charakterystycznego dla Izydora sposobu cytowania966. Zresztą w innym 

jego dziele De differentiis rerum przywołuje Laktancjusza kilkukrotnie. Pierwszy raz, gdy 

pisze o pochodzeniu pojęcia homo: Rationem autem humani corporis singulorumque 

membrorum differentiam Laciantius, sive plerique auctorum, ita definierunt, dicentes: Homo 

dictus est ab humo. Hic ex diversis subsistit substantiis, ex mortali et immortali. Corpus 

autem ejus ex ossibus et carnibus constat, dividiturque in quatuor elementa967. Następnie 

wymienia afrykańskiego autora, gdy w tym samym rozdziale pisze o harmonii ludzkiego 

ciała: Reliqua ossa corporis, velut columnse quaedam, quibus caro suslenlalur, inserta sunt, et 

nervorum vinculis colligata, ut aplissimo motu flectaniur. Haec Lactantius caeterique de 

ratione corporis scripserunt968. Kolejny wart przytoczenia fragment dotyczy etymologicznych 

rozważań na temat słów vir i mulier: Vir itaque nuncupatus, ut ait Lactantius, quia major in 

eo vis sit quam in feminis, et hinc virtus nomen accipit. Item mulier a mollitie dicta, immulata 

et detracta littera, quasi mollier969. Pierwszy zacytowany fragment odnosi się do traktatu De 

ira Dei970, w pozostałych Izydor powołał się na fragmenty De opificio Dei, poruszające 

tematykę układu ciała człowieka, drugi zaś jest niemal dokładnym cytatem, choć święty z 

Sewilli pomija informację, że definicja ta pochodziła pierwotnie od Warrona, o czym 

wspomina Laktancjusz971. Inne miejsce, w którym Izydor przywołuje imiennie Laktancjusza 

pochodzi z drugiej księgi De ecclesiasticiis officiis, gdy mowa jest o zależności między 

małżonkami:  

 
965 Por. Isidorus, Etymologiae V 1, 1; V 4, 1; V 14; V 19; V 24, 1; VI 8, 6-7; VI 17, 12; VI 19, 30; VI 19, 52-53; 

VII 1, 18; VII 1, 24; VII 1, 33; VII 2, 2; VII 2, 7; VII 2, 12; VII 2, 26-27; VIII 2, 2; VIII 6, 14; VIII 6, 16; VIII 7, 

10; VIII 8, 4; VIII 8, 6; VIII 9, 3; VIII 9, 9; VIII 11, 2-95, PL 81-82. 
966 Por. S.A. Barney, W.J. Lewis, J.A. Beach, O. Berghof, Introduction, w: The Etymologies of Isidore of Seville, 

Cambridge 2006, s.13: „Because Isidore derives his information mainly at second or third hand, his actual 

naming and even quoting of earlier scholars is no reliable guide to his immediate sources. Let the crucial figure 

of Varro, at the head of the encyclopedic tradition in which the Etymologies stands, serve as an example. Isidore 

names him as his authority for various facts twenty-eight times, and appears to quote him eighteen times”. 
967 Isidorus, De differentiis rerum, II 17, 47; PL 83. 
968 Isidorus, De differentiis rerum II 17, 72. 
969 Isidorus, De differentiis rerum II 21, 82. 
970 Latantius, De ira Dei X 43: Si enim corpus hominis ex humo fictum est, unde homo nomen accepit. 
971 Lactantius, De opificio Dei XII: Vir itaque nominatus est, quod maior in eo vis est, quam in foemina; et hinc 

virtus nomen accepit. Item mulier (ut Varro interpretatur) a mollitie, immutata et detracta littera, velut mollier. 



225 

 

Cumque habet quis uxorem (ut ait Lactantius), neque servam, neque liberam habere 

poterit, ut matrimonii fidem servet. Neque enim, ut juris publici ratio est, sola mulier 

adultera est quae, virum habens, ab altero pollvitur, et maritus, si alteram habeat, a 

crimine adulterii alienus habeatur, dum divina lex duos ita in unum matrimonii corpus 

coniunxerit, ut adulter sii quisquis compagem corporis in diversa distraxerit972. 

Pochodzący z szóstej księgi Divinae institutiones973 cytat ukazuje zestawienie chrześcijańskiej 

nauki o małżeństwie z obowiązującym prawem stanowionym, sankcjonującym nierówność 

wobec małżonków w kwestii cudzołóstwa. Widać również, że w wielu miejscach Izydor 

chętnie korzysta z interpretacji Laktancjusza w przypadku, gdy ten referuje inne źródło bądź 

wchodzi z nim w polemikę974. Jako przykład może w tym miejscu posłużyć definicja religii, 

którą święty z Sewilli oparł na propozycji Afrykańczyka, choć widoczne są w tle również 

silne echa cycerońskiego pierwowzoru oraz późniejszą propozycję Augustyna. Jak podaje 

autor Etymologii: Religio appellata, quod per eam uni Deo religamus animas nostras ad 

cultum divinum vinculo serviendi. Quod verbum conpositum est a relegendo, id est eligendo, 

ut ita Latinum videatur religio sicut eligio975. 

Na Laktancjusza powołują się najważniejsi autorzy VIII wieku związani z reformą 

kulturalną Karola Wielkiego, choć u Alkuina apologeta pojawia się tylko wtedy, gdy 

wymienia go wśród znaczących chrześcijańskich i pogańskich poetów w utworze Poema de 

pontificibus et sanctis ecclesiae Euboricensis:  

Quid quoque Sedulius, vel quid canit ipse Juvencus, 

Alcuinus et Clemens, Prosper, Paulinus, Arator, 

Quid Fortunatus, vel quid Lactantius edunt. 

Quod Maro Virgilius, Statius, Lucanus et Auctor976. 

Na podstawie księgozbiorów uczonego wiadomo jednak, że znał pisma Afrykańczyka: 

Divinae institutiones, De opificio Dei oraz De ave Phoenice977. Dowodem na to, że korzystał 

 
972 Isidorus, De ecclesiasticiis officiis II 12; PL 83. 
973 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 23, 23-25: sed etiam praescripto lectuli terminat, ut cum quis habeat 

uxorem, neque servam neque liberam habere insuper velit, sed matrimonio fidem servet. non enim, sicut iuris 

publici ratio est, sola mulier adultera est quae habet alium, maritus autem etiamsi plures habeat, a crimine 

adulterii solutus est, sed divina lex ita duos in matrimonium, quod est in corpus unum, pari iure coniungit, ut 

adulter habeatur quisquis compagem corporis in diversa distraxerit. 
974 Por. D. Rutherford, Lactantius philosophus…, dz. cyt., s. 467: „Isidore in some instances preferred the 

language and phrasing found in Lactantius even when he was aware of sources that would carry more weight, 

say Augustine or Cicero”. 
975 Isidorus, Etymologiae VIII 2, 2 
976 Alcuinus, Poema de pontificibus et sanctis ecclesiae Euboricensis 399; PL 101. 



226 

 

z tekstów Laktancjusza w trakcie wykładów jest fakt, że uczeń Alkuina Hraban Maur 

wielokrotnie wspomina afrykańskiego pisarza w swoich tekstach, choć również on w 

niektórych przypadkach jest zależny od Augustyna i innych Ojców Kościoła, na przykład, gdy 

przywołuje jego stanowisko w De institutione clerocorum, parafrazuje znany przywołany 

wyżej cytat z De doctrina christiana978, podobnie w De universo, gdzie oprócz fragmentu z 

De civitate Dei979 parafrazę słów Gennadiusa z Marsylii na temat heterodoksyjnego 

millenaryzmu u Afrykańczyka980. Jednak nie brakuje też świadectw bezpośredniej lektury czy 

nawet dłuższych cytatów zaczerpniętych bezpośrednio od Laktancjusza. Czyni tak choćby 

w Commentaria in librum Sapientiae, gdzie przywołuje dwa dłuższe fragmenty z pierwszej 

księgi Divinae institutiones na temat pogańskich bogów981. 

 
977 Por. J.D.A. Ogilvy, Books Known to the English 597–1066, Cambridge 1967, s. 191. 
978 Por. Rabanus Maurus, De clericorum institutione III 26; PL 107: Nam quid aliud fecerunt boni multi fideles 

nostri? Nonne aspicimus quanto auro et argento et veste suffarcinati exierunt de Aegypto Cyprianus et doctor 

suavissimus, et martyr beatissimus? quanto Lactantius? quanto Victorinus, Optatus', Hilarius ? quanto 

innumerabiles grammatici? Quod prior ipse fidelissimus Dei famulus Moyses fecerat, de quo scriptum est quod 

eruditus fuerit omni sapientia Aegyptiorum. 
979 Por. Rabanus Maurus, De universo XV 5; PL 111: Inserit etiam Lactantius operi suo quædam de Christo 

vaticinia Sibyllæ, quamvis non exprimat, cujus. Sed quæ ipse singillalatim posuit, ego arbitratus sum conjuncta 

esse ponenda, tanquam unum sit prolixum, quæ ille plura commemoravit et brevia : « In manus, inquit, 

infidelium postea veniet. Dabunt autem alapas Deo manibus incestis, et impuro ore espuent venenata sputa. 

Dabit vero ad verbera simpliciter sanctum dorsum: et colaphos accipiens tacebit, ne quis agnoscat, quod 

Verbum est, vel unde venit ut inferis loquatur, et corona spinea coronetur. Ad cibum autem fel, et ad sitim 

acetum dederunt. Inlospitalitatis hanc ministrabant Domino mensam. Ipsa insipiens tuum non intellexisti Deum 

ludentem mortalium, sed spinis coronasti, et horridum fel miscuisti. Templi vero velum scindetur: et medio die 

nox erit tenebrosa nimis in tribus horis. Et morte morietur, tribus diebus somno suscepto; tunc ab infernis 

regressus ad lucem veniet primus, resurrectionis principio revocatis ostenso. Ista Lactantius carptim per 

intervalla dispositionis suæ, sicut ea poscere videbantur, quæ probare intenderat, adhibuit testimonia Sibyllina : 

quae nihil interponentes, sed in unam seriem connexa ponentes, solis capitibus, ut scriptores deinceps ea servare 

non negligant, distinguenda curavimus. 
980 Por. Rabanus Maurus, De universo IV 10: In divinis repromissionibus nibil terrenum vel transitorium 

expectemus, sicut Meliciani spirant: non nuptiarum copulam, sicut Cerinthus et Marcion delirant: non quod ad 

cibum vel potum pertinet, sicut Papia auctore Terrenus et Tertullianus et Lactantius acquiescunt: neque per 

mille annos post resurrectionem regnum Christi in terra futurum, et sanctos cum illo in deliciis regnaturos 

speremus, sicut Nepos docuit qui primam justorum, et secundam impiorum resurrectionem confinxit: et inter has 

duas mortuorum resurrectiones gentes ignorantes Deum in angulis terrarum in carne reservandas: quæ post 

mille annos regni in terra justorum instigante diabolo movendæ sunt ad pugnam contra justos regnantes et 

Domino pro justis pugnante, imbre igneo compescendas : atque ita mortuas cum exteris in impietate mortuis ad 

terrena supplicia in corruptibili carne resuscitandas. 
981 Por. Rabanus Maurus, Commentaria in librum Sapientiae III 3; PL 109: Firmianus autem Lactantius in libro 

primo quem scripsit de falsa religione deorum, huic loco similia profert dicens : Non est obscurum qua ratione 

homines dii coeperint nominari, propter hominum enim pravitatem qui agrestem vitam sinc ullo rectore 

vivebant. Non est dubium quin illis temporibus hominem regem, ipsum totamque gentem jactare summis 

laudibus cœperint, ut etiam deos appellarent, sive ob miraculum virtutis hoc vere putabant; rules adbuc et 

simplices, sive, ut fieri solet, in adulationem præsentis potentiæ, sive ob benelicia quibus ad humanitatem 

compositi; deinde ipsi reges cum chari fuissent his quoque vitam composuerant; magnum suum desiderium 

mortui reliquerunt. Itaque homines eorum simulacra fixerunt, ut haberent aliquod ex 'imaginum contemplatione 

solatium, progressique longius per amorem, memoriam defunctorum colere cœperunt, ut et gratiam referre bene 

meritis viderentur, et successores eorum allicerent ad bene imperandi cupiditatem. Quod Cicero de natura 

deorum docet dicens : Suscepit autem vitam hominum consuetude communis, ut beneficiis excellentes, viros in 

colum fama ac voluntate tollerent. Hinc Hercules, hinc Castor, hinc Pollux, hinc Aesculapius, hinc Liber. Et alio 



227 

 

W tym samym okresie do pism Laktancjusza nawiązuje Jonas Aureliensis, późniejszy 

biskup Orleanu, który pod koniec VIII wieku przebywał na dworze Karola Wielkiego. W 

dziele De institutione laicali powołuje się na Laktancjusza w kwestii rozumienia 

małżeństwa982, choć najprawdopodobniej cytat ten zaczerpnął z De ecclesiasticiis officiis 

Izydora z Sewilli, przytaczanego w niniejszej pracy już wcześniej. Nie znaczy to jednak, że 

biskup Jonas nie miał dostępu do oryginalnego tekstu, na co wskazuje choćby fragment z 

trzeciej księgi jego De intitutione laicali983, gdzie przytacza dość długi fragment De opificio 

Dei, zaś w De cultu imaginum znalazły się ustępy z drugiej księgi Divinae institutiones: 

Firmianus Lactantius in De falsa religione: Duplici ratione, inquit, peccatur ab 

insipientibus. Primum, quod elementa, id est, Dei opera, Deo praeferunt; deinde quod 

elementorum figuras humana specie comprehensas colunt. Item ipse: Nihil aliud 

adoremus, nihil colamus, nisi solius artificis parentisque nostri unicum nomen. Item: 

Supra ergo, non infra est Deus, nec in ima, sed in summa potius religione quaerendus est. 

Et infra: Nihil colendum est quod oculis mortalibus cernitur. Poterant siquidem de cultu et 

adoratione, quae soli Deo debetur, uberiora sanctorum Patrum dicta sufficienter proferri, 

nisi ob prolixitatem vitandam praetermitterentur984.  

 
loco: Atque in plerisque civitatibus intelligi potest acuendæ virtutis gratia: aut quod libentius rei publicæ causa 

periculum adirent, optimi cujusque virorum fortium menioriam, in honorem deorum immortalium consecratam. 

Hac scilicet ratione Romani Cæsares suos consecraverunt, et Mauri suos reges; sic paulatim religions esse 

cœperunt, dum illi primi qui eos noverant eo ritu suos liberos atque nepotes, deinde omnes posteros imbuerunt, 

et hi tamen summi reges ob celebritatem nominis in provinciis omnibus colebantur: Privatim vero singuli populi 

gentis aut urbis suæ conditores seu viri fortitudine insignes erant, seu feminæ castitate mirabiles, summa 

veneratione coluerunt, ut Aegyptii Isidem, Poni Uraniam, Romani Quirinum, Samos Junonem, Liberum Naxos, 

Mauri Jubam, Latini Faunum, codem utique modo Paphos Venerem, Apollinem Delos, Macedones Scabrium, 

Athenienses Minervam, Vulcanum Lemnos, sic per populos ac regiones varia sacra suscepta sunt, dum homines 

grati esse in suos principes cupiunt. Et cur alios honores vita carentibus deferant, invenire non possum : 

propterea pietas eorum qui successerant plurimum contulit ad errorem, qui ut divina stirpe nati viderentur, 

divinos honores a parentibus detulerunt, deferrique jusserunt : ideo dicit, incommunicabile nomen lapidibus et 

lignis impositam : quia vivi et omnipotentis Dei, qui solus est, incomprehensibile nomen in simulacris perfide 

compositis materiæ insensibili et fragili ascripserunt, et simul cum falsa religione omnibus vitiis se impudenter 

perdiderunt; Lactantius, Divinae institutiones I 15, 2-11. 
982 Por. Jona Aureliensis, De institutione laicali II 4; PL 143: Scribit autem et Lactantius: Cum quis habet 

uxorem, neque servam neque liberamn habere poterit, ut matrimonio fidem servet. Neque enim, ut viris 

publicatio est, sola mulier adultera est, quæ virum habens ab altero pollvitur: dum divina lex ita duos in unius 

matrimonii corpore conjunxerit, ut adulter sit quisquis compagem corporis in diversa detraxerit: Iniquum est 

enim ut vir id exigat ab uxore, quod præstare non possit.  
983 Por. Jona Aureliensis, De institutione laicali III 15: De qua re ita Lactantius in libro de Opificio Dei scribit: 

Non ergo, inquit, patiamur figuram et figmentum Dei feris ac volucribus in prædam jacere, sed reddamus id 

terræ unde ortum est. Et quamvis in homine ignoto necessariorum munus implevimus; in quorum locum, quia 

desunt, succedat humanitas, et ubicunque homo desiderabitur, ibi exigi officium nostrum putabimus. In quo 

autem magis justitiæ ratio consistit, quam in eo, ut quod præstamus nostris per affectum, præstemus alienis per 

humanitatem, qu est certior multo justiorque; cum jam non homini præstamus qui nihil sentit, A sed Deo soli, cui 

charissimum sacrificium est, opus justum.  
984 Jona Aureliensis, De cultu imaginum I, col. 340-355; PL 106. 



228 

 

Szczególnie ten fragment wydaje się ciekawy jako przypadek wykorzystania myśli 

Laktancjusza w sporze dotyczącym ikonoklazmu, w który był zaangażowany w latach 

dwudziestych IX wieku biskup Jonas985. Jako jeden z najważniejszych autorów końcowych 

dokumentów przychylił się ostatecznie do pośredniego stanowiska pomiędzy bizantyjskim 

sprzeciwem wobec kultu obrazów, a jego nadmierną, wręcz bałwochwalczą wersją, 

wypracowując paradygmat ikonologiczny dla chrześcijańskiej kultury Zachodu986. 

Wzmianki o Laktancjuszu pojawiają się także w kronice spisanej w kręgu cesarza 

Karola Wielkiego przez frankijskiego uczonego Freculphusa, wychowanka szkoły pałacowej 

w Aachen987. Zaobserwować można je również w dziele Chronicon sive Breviarium 

chronicorum de sex mundi aetatibus de Adamo usque ad annum 869 Adona z Vienne988, 

a w dwieście lat później także u irlandzkiego mnicha określanego mianem Marianus Scotus, 

który w trzeciej księdze swojej kroniki wskazywał, że Laktancjusz nauczał Kryspusa w 311 

roku989. Jednak teksty te pozostają w pełni zależne od informacji zawartych u Hieronima 

i kontynuatorów jego dzieła, dlatego przytaczanie czy omawianie tych fragmentów wydaje się 

nie wnosić nic nowego do rozważań nad recepcją twórczości Laktancjusza. Podobna sytuacja 

występuje w średniowiecznych wypisach i katalogach dokumentów opartych na treści 

Decretum Gelasiani – to tam opuscula Lactantii pojawiają się wśród pozycji uznanych za 

apokryficzne.  

 
985 Por. T.F.X. Noble, Images, Iconoclasm, and the Carolingians, Philadelphia, 2009, s. 13-14. 
986 Por. tamże, s. 264-278. 
987 Por. Fresculphus Lexoviensis, Chronicon III 7; PL 106: Minutius Felix Romae insignis causidicus scripsit 

dialogum Christianis et Ethnicis, qui Octavius inscribitur. Sed alius sub nomine ejus fertur de Fato, vel contra 

mathematicos : qui cum sit et ipse diserti hominis, non mihi videtur cum superioris libri stylo convenire. Meminit 

hujus Minutii et Lactantius in libris suis; III, 15: Firmianus qui et Laclantius, Arnobii discipulus, cujus sub 

Diocletiano principe acciti cum Flabuo grammatico de medicinalibus versus compositi exstant. Nicomediæ 

rhetoricam docuit; ac penuria discipulorum inde in Græciam, videlicet ad scribendum, se contulit. Habemus 

ejus comatum Symposium, quod adolescentulus scholis scripsit, de Aphrica usque ad Nicomediam hexametris 

scriptum versibus. Et alium librum qui inscribitur Grammaticus, et pulcherrimus 'de Ira, et Institutionum 

Divinarum adversus gentes libri vn; Æqualitatum jet epitomum ejusdem operis liber 1; et Asclepiadem I; de 

Persecutione lib. 1; ad Probum epistolarum lib. Iv; ad Severum epistolarum lib. II; ad Demetrium auditorem 

suum epistolarum lib. I1; ad eumdem de Opificio Dei vel formatione hominis lib. 1. Hic in extrema senectute 

magister Cæsar.s Crisipi filii Constantini in Gallia fuit: qui postea a patre (ut fertur) interfectus est; IV, 15: 

Acylius Severus Hispanus de genere itlius Severi ad queM Lactantii duo epistolarum libri scribuntur, composuit 

voiumen quasi hodoporicum, totius vita suæ statum continens, tam prosa quam versibus, quod vocavit 

Cintaclpoiam sive petram, et sub Valentiniano principe obiit. 
988 Por. Adonis Vienensis, Chronicon, 306, 92; PL 123: Firmianus, qui et Lactantius Arnobii discipulus, 

Nicomediæ rhetoricam docuit, ac penuria discipulorum, ob Græcam scilicet civitatem, ascribendum se contulit. 

Hic in extrema senectute magister Cæsaris Crispi filii Constantini in Gallia fuit, qui postea a patre interfectus 

est. 
989 Por. Marianus Scottus, Chronicon III 333, 12: [CCCXI]; PL 147: Constantinus et Constantius quorum 

Crispum filium Lactantius Latinis litteris erudivit, vir omnium suo tempore eloquentissimus. 



229 

 

Zasadnicza trudność w transmisji tekstów wynikała jednak przede wszystkim z braku 

ich dostępności. Na początku IX wieku było już zaledwie kilka kopii, spośród których tylko 

sześć zawierało pełny tekst Divinae institutiones, cztery De Opificio Dei, trzy niepełny tekst 

Epitome, dwie De ira Dei i tylko jedna De mortibus persecutorum. Reformy karolińskie 

przyniosły wyraźną zmianę – już w IX wieku liczba rękopisów niemal się podwoiła. Choć 

wiele z nich zaginęło lub uległo zniszczeniu w kolejnym stuleciu, to od XI wieku 

obserwujemy ich znaczący przyrost, kulminujący w wieku XII. Prace te w większości były 

dokonywane na północy Francji, w Niderlandach czy dolinie Renu990. 

W XII wieku, w kontekście wyroczni sybillińskich o męce Chrystusa, Laktancjusza 

przywołuje Piotr Abelard w siódmym liście do Heloizy, zatytułowanym we współczesnych 

wydaniach De Dignitate Ordinis Sanctimonialium:  

Quorum quidem versuum primae litterae in Graeco coniunctae id sonant: Iesus Christus 

Filius Dei Salvator. Infert etiam Lactantius... quaedam de Christo vaticinia Sibyllae...: In 

manus, inquit, infidelium postea veniet; dabunt... Deo alapas manibus incestis et impurato 

ore expuent uenenatos sputos; dabit vero ad verbera suppliciter sanctum dorsum. Et 

colaphos accipiens tacebit, ne quis agnoscat quod verbum vel unde venit, ut inferis 

loquatur, et spinea corona coronetur. Ad cibum autem fel et ad sitim acetum dederunt; 

<inhospitalitatis> hanc monstrabunt mensam. Ipsa enim insipiens gens tuum Deum non 

intellexisti, ludentem mortalium mentibus, sed spinis coronasti, fel miscuisti. Templi 

velum scindetur et in medio die nox erit... tribus horis; et morietur tribus diebus somno 

suscepto, et tunc ab inferis regressus ad lucem veniet primus resurrectionis principio 

ostensus. Hoc profecto Sibyllae vaticinium, ni fallor, maximus ille poetarum nostrorum 

 
990 Por. D. Rutherford, Lactantius philosophus…, dz. cyt., s. 470-471: „Using as our evidence the existing 

manuscripts of Lactantius and their stemmata, we can be certain of the survival at the opening of the ninth 

century of only a few manuscripts of his works. Six of these manuscripts included the Institutes, four included 

The Workmanship of God, three included a substantial fragment of the Epitome, and two included The Wrath of 

God. Single complete copies of The Deaths of the Persecutors and Epitome survived but these ceased to circulate 

until the late seventeenth and early eighteenth centuries respectively. It appears that all copies of Lactantius’s 

Letters had now perished. In the course of the ninth century, the Institutes were copied seven times, The 

Workmanship twice, The Wrath of God once, the fragment of the Epitome once, and On the Deaths once. But 

the disruptive events of the tenth century stalled production and almost certainly destroyed a number of 

manuscripts. Even though in the eleventh century two more copies of the Institutes were made, three also fall 

from sight during this same period. Similar fates befell Lactantius’s other works. But in the twelfth century the 

tempo of manuscript production resumed, and by the end of the century the addition of six copies of the 

Institutes brought the total number of manuscripts containing this work to fourteen. We cannot say that all of 

these were actively read, some surely for reasons of paleographic difficulty. During the twelfth century, copies of 

book 3, „False Wisdom,” and book 6, „True Worship,” as well as two florilegia of varying lengths were also 

made. These last are the earliest surviving florilegia of his work. It is possible that the testimonia of Jerome and 

Augustine were also introduced as prefatory material to Lactantius’s works in this century, but our earliest 

surviving examples date to the fourteenth century. The preponderance of both ninth- and twelfth-century 

manuscripts were produced in northern France, the Low Countries, and the Rhine Valley”. 



230 

 

Virgilius audierat atque attenderat, cum in quarta Ecloga futurum in proximo sub Augusto 

Caesare, tempore consulatus Pollionis, mirabilem cuiusdam pueri de caelo ad terras 

mittendi, qui etiam peccata mundi tolleret et quasi saeculum novum in mundo mirabiliter 

ordinaret, praecineret ortum; admonitus, ut ipsemet ait, Cumaci carminis vaticinio, hoc 

est, Sibyllae quae Cumaea dicitur991. 

Widać w tym tekście nie tylko wielowiekową tradycję wiązania Laktancjusza z wyroczniami 

sybillińskimi, lecz także zwrócenie uwagi na fakt, że jako pierwszy wskazał on na IV Eklogę 

jako tekst proroczy i mesjański, co w późniejszych wiekach częściej łączone było z 

autorytetem Augustyna. Zresztą nie wydaje się to wcale dziwne, jako że to właśnie święty z 

Hippony cieszył się ogromnym uznaniem średniowiecznych teologów i filozofów, a nie 

można też zaprzeczyć, że to właśnie częściowo za jego pośrednictwem przywoływano 

postawę Laktancjusza jako obrońcy klasycznego stylu. Ciekawa w tym miejscu może wydać 

się uwaga uczyniona przez Berengara z Poitiers, obrońcę Piotra Ablerada, który w końcowym 

fragmencie swojego tekstu Apologeticus pro Petro Abelardo skierowanym do Bernarda z 

Clairvaux wspomniał obydwu starożytnych uczonych: Augustinus erroribus suis inimicus eos 

libro Retractationum purgandos committit. Lactantius, de quo ipse Augustinus asseverat quod 

multo auro suffarcinatus exierit de Aegypto, cum ore fulmineo contra gentes Christum 

deffendat, quaedam absona de dogmatibus Ecclesiae postea somniat992. Choć słowa te 

nawiązują do słynnego w tradycji cytatu Augustyna, to jednak użyte w kontekście obrony 

Abelarda, odważnie nawiązującego do tradycji myśli pogańskiej, stanowią rodzaj odwołania 

się do uznanych autorytetów, mających świadczyć za słusznością stanowiska Abelarda993. 

Z czasem, zwłaszcza w nurcie scholastycznym, wzmianki o Laktancjuszu w pełni 

dotyczą aspektu jego błędnego pojmowania teologii. Interpretacja ta była powszechna do tego 

stopnia, że najwybitniejszy spośród uczonych szkolnej filozofii schyłku średniowiecza, 

Tomasz z Akwinu, we wszystkich miejscach, w których wspomina apologetę, łączy go 

z heterodoksyjnym millenaryzmem. Pisze o nim w następujący sposób: Compendium 

Theologiae: Immensum enim tempus requireretur ad enarrandum singulorum cogitata, dicta 

et facta, bona vel mala: unde Lactantius deceptus fuit ut poneret diem iudicii mille annis 

duraturum, quamvis nec hoc tempus sufficere videatur, cum ad unius hominis iudicium modo 

 
991 Petrus Abelardus, Epistula VII; PL 178. 
992 Berengarius Pictaviensis, Apologeticus pro Petro Abelardo col, 466-468; PL 178. 
993 Zob. D.E. Luscombe, Berengar, Defender of Peter Abelard, „Recherches de Théologie Ancienne et 

Médiévale” 33/1966, s. 319–337.  



231 

 

praedicto complendum plures dies requirerentur994; w dziele Super Evangelium S. Matthaei: 

Unde deceptus fuit Lactantius qui ponit resurrectionem fieri ante iudicium per mille annos. 

Istud ergo erit mentale iudicium, quia per virtutem divinam reducentur ad memoriam ea, quae 

fecit unusquisque995; w komentarzu do psalmów: Unde illud iudicium in brevi fiet, nec durabit 

per mille anoos, ut Lactantius dixit996; jak również w komentarzu do Listu do Hebrajczyków: 

Et ideo dicit iudicii aeterni, non quod illud iudicium duret per mille annos, sicut voluit 

Lactantius, sed totum erit in momento997. Przykłady te w dość wymowny sposób pokazują 

odmienność podejścia „humanistycznego” i „scholastycznego” do źródeł obecnego 

w literaturze europejskiej wieków średnich. Dla tych pierwszych Laktancjusz jest przede 

wszystkim przykładem wybitnego chrześcijańskiego literata i znawcy antycznej kultury 

i nawet jeśli niektóre tezy zawarte w jego pismach odbiegały od wykładu ortodoksyjnego 

stanowiska Kościoła, to jednak myśliciele ci doceniali jego metodę przeniesienia klasycznego 

dorobku, trafnie porównaną przez Augustyna do wyniesienia złota z Egiptu przez żydów. Dla 

filozofów scholastycznych uznających w pierwszej kolejności poprawność wywodu i 

zgodność z doktryną, Laktancjusz mógł uchodzić za miernego uczonego prezentującego 

fałszywe twierdzenia na temat świata i religii. Stąd też nie wydaje się dziwna konsekwentna 

nieobecność wpływu i autorytetu pism Laktancjusza u najważniejszych autorów związanych z 

filozofią uprawianą na średniowiecznym uniwersytecie.  

Nie znaczy to jednak, że w okresie tym został on całkowicie zapominany, a 

przykładem tego był trzynastowieczny franciszkański uczony Gilbert z Tournai, działający 

przy dworze króla Ludwika IX, organizatora VI i VII krucjaty oraz późniejszego świętego 

Kościoła Katolickiego. Jemu to Gilbert dedykował swoje dzieło Eruditio regum et principum, 

ceniony wówczas traktat wychowawczy i zwierciadło władcy998. Dla niniejszej pracy jednak 

najważniejsza jest jego praca powstała w latach 1259-1262, znana jako Erudimentum 

doctrinae, będąca przykładem encyklopedycznej tradycji i recepcji Etymologiae Izydora z 

Sewilli999. W tekście tym już na samym początku autor parafrazuje słowa Laktancjusza z 

trzeciej księgi Divinae institutiones na temat fałszywego rozumienia filozofii1000, samego zaś 

 
994 Thomas Aquinas, Compendium Theologiae I 244; EL 42. 
995 Thomas Aquinas, Super Evangelium S.Matthaei XIX 2; EL 16. 
996 Thomas Aquinas, In psalmos Davidis expositio, II, 10; EL 14. 
997 Thomas Aquinas, Super Epistolam B. Pauli ad Hebraeos lectura VI, 1; EL 30. 
998 Zob. A. de Poorter, Le traité Eruditio regum et principum de Guibert de Tournai, O.F.M, Louvain 1914. 
999 Por. S. Gieben, Four Chapters on Philosophical Errors from the Rudimentum Doctrinae of Gilbert of Tournai 

O. Min. (died 1284), „Vivarium” 1/1963, s. 141. 
1000 Cyt. za tamże, s. 148: Nunc autem breviter philosophorum aliquos specificemus errores circa iiii scientias 

speciales, et primo in physicis. Omnis enim doctrina physica quam plurimum est erronea, quantum est 



232 

 

autora wymienia nieco dalej, gdy pisze o fałszywości stanowiska Arystotelesa: Et Lactantius 

ait in primo libro De falsa religione: Aristoteles quamvis secum ipse dissideat, ac repugnantia 

sibi et dicat et sentiat, in summum tamen unam mentem Mundo praeesse testatur. Hoc 

Lactantius. In summum forte dicit quod Dei providentiam esse ponit in caelis. Analizujący ten 

tekst badacz Servus Gieben wskazuje, że wiele innych fragmentów pisma Gilberta z Tourai 

zawiera bezpośrednie nawiązania do Divinae institutiones w kontekście odwołań do słów 

przypisywanych Hermesowi Trismegistosowi czy do wyroczni sybillińskich1001. W obydwu 

przypadkach średniowieczny autor wykorzystał pismo apologety jako podstawowe źródło 

tych słów. Gieben zauważa również silną inspirację Afrykańczykiem w rozważaniach Gilberta 

z Tourai nad summum bonum. Jego zdaniem: „It is also significant that Gilbert esteems the 

chapters of Lactantius on the «summum bonum» worth reproducing after more than nine 

centuries”. Wywód Gilberta, w którym wymienione zostały kolejno stanowiska antycznych 

szkół filozoficznych dotyczące tego zagadnienia, pozostaje zgodny ze układem obecnym u 

Laktancjusza w trzeciej księdze jego opus magnum1002. Podobnie sama konkluzja pozostaje 

 
achephala. Nam2 etsi sine membris quibusdam vivatur, tamen sine capite non est vita. Eorum igitur qui Deum 

non noverunt, qui est caput omnis virtutis atque doctrinae, sapientia et virtus fuit sine capite. Quem qui non 

agnoscit, licet videat, caecus est; licet audiat, surdus est; licet loquatur, mutus est. Cum vero conditor Deus ab 

eo noscetur, tunc videbit, tunc audiet, tunc loquetur : tunc enim habere caput incipit, in quo sunt omnes sensus 

collocati, hoc est: lingua, aures et oculi. Ille enim videt, qui veritatem in qua Deus est, vel Deum in quo veritas 

est, oculis cordis aspexerit ; audit qui divinas voces et praecepta vitalia pectori suo affigit; hic loqvitur qui 

caelestia disserens maiestatem Dei singulariter profitetur, a quo quanto remotiores fuerunt philosophi, tanto 

viciniores fuerunt vitiis et errori. 
1001 Cyt. za tamże, s. 151: Nunc de hoc satis. Revertamus ad propositum. Hermes ait quod 'una custodia 

hominum est pietas; pium enim hominem nec daemon malus nec fatum tenet'. Undealio loco ostendens quid sit 

eusebia, ait his verbis: Deus liberat pium ab omni malo; quod est enim unum et solum in hominibus bonum, est 

pietas. Et Asclepius, auditor eius, eandem sententiam latius explicavit in illo sermone perfecto quem scripsit ad 

regem. Uterque enim daemones affirmat esse inimicos et vexatores hominum; quod ideo Trismegistus angelos 

malignos vocat, quia non ignoravit eos, ex caelestibus depravatos, terrenos esse coepisse. Eorum, inquit, inventa 

sunt astrologia et aruspicina et auguratio et ipsa quae dicuntur oracula et nigromantia et ars magica, et 

quicquid praeterea malorum exercent homines vel palam vel occulte. Quae omnia per se falsa sunt, ut Sibylla 

Erithrea testatur: Quia errores omnia haec sunt quae stulti homines scrutantur corde. De indiciis tamen 

astrologorum et quomodo fiunt, requirendum est infra in tractatu astrologiae in quarta huius operis parte. 
1002 Cyt. za tamże, s. 155: Epicurus summum bonum in voluptate animi esse dicit; Aristippus in voluptate 

corporis. Dinomachus in summo bono honestatem cum voluptate coniungit. Diodorus in privatione doloris illud 

ponit, et alii aliter, ut patebit. In tanta igitur rerum diversitate quem sequi debeamus' scire est difficile, Omissis 

igitur litigatoribus furiosis et pertinacibus, ad verum iudicem et datorem sapientiae veniamus, per quem dirigi 

possumus in viam rectam, et de controversiis istorum possumus ferre sententiam. Refellamus igitur opiniones 

eorundem, ut pateat neminem illorum fuisse sapientem. Cum ergo de officio hominis agitur, summum bonum 

summi animalis in eo necesse est poni, quod cum ceteris animalibus commune esse non possit. Sed sicut feris 

dentes, armentis cornua, volucribus pennae sunt propria, sic hominis aliquid proprium esse debet, ne rationem 

suae conditionis amittat. Quod autem vivendi aut generandi causa est omnibus datum, naturale est homini 

bonum, sed non summum, nisi generi proprium fuerit unicuique. Sapiens ergo non fuit, qui summum bonum in 

animi voluptate posuit, quia et securitas et gaudium et similia possunt omnibus esse communia. Secunda est 

opinio Aristippi, qui summum bonum ponens corporis voluptatem non reputat hominem nisi ventri et Veneri 

servientem, ut non differat inter eum et pecudem, si tantum auferas ab eo sermonem. Quem si dederis animali, 

nihil aliud summum bonum esse ponet, nisi quod competit corporis voluptati. Quam ut obtineant, nec laborem, 

nec vulnera, nec mortem animalia ipsa recusant. Non igitur discenda est ab istis sapientia, quos a bestiis differre 

facit sola lingua, non rationis sententia. Tertia est opinio quae ponit summum bonum in privatione doloris esse, 



233 

 

w duchu wczesnochrześcijańskiego autora: Hoc est ergo verae sapientiae summum bonum, 

cuius hoc dicimus esse proprium: prius, ut solius hominis sit et non alterius animalis; 

secundo, ut solius animae sit bonum, non corporis; tertio, ut non nossit alicui provenire sine 

scientia et virtute1003. Przykład ten wydaje się ciekawy zwłaszcza dlatego, że nie jest on tylko 

kolejnym przejawem średniowiecznej recepcji czy właściwie kalki opinii na temat 

Laktancjusza zaczerpniętej z pism Augustyna czy Hieronima, lecz przykładem samodzielnej 

lektury afrykańskiego pisarza oraz wyciągnięciem z niej sposobu postrzegania wiary 

chrześcijańskiej jako pia philosophia stojącego u podstaw renesansowego humanizmu. Jak 

zauważa David Rutherford, niemal połowa tekstu Gilberta z Tournai jest mniej lub bardziej 

dosłownym cytatem z pism Laktancjusza, jednak franciszkański autor, stosując wprost 

argumentację autora Divinae institutiones, wykracza poza jego wnioski lub nawet im się 

sprzeciwia, dowartościowując rolę filozofii jako takiej1004.  

Renesans 

 
Sed hoc ridiculum, in eo summum bonum ponere quod medicus potest dare. Dolendum est etiam, ut sit iocundius 

postea non dolere. Immo, miserrimus est qui numquam dolvit, quia bono caret eius quem nos felicissimum 

putabamus, quia malo carvit. Ab hac sententia non longe fuit ille philosophus Hieronymus, qui omnino nihil 

dolere summum bonum est confessus. Sed quis potest sibi hoc bonum praestare, quod nobis ut eveniat nihil aliud 

possumus quam optare. Summum autem bonum nullum facit beatum, nisi semper in eius fuerit potestate. Quarta 

est opinio quae ponit summum bonum esse in voluptate cum honestate. Sed qui voluptati deditus est, honestate 

careat necesse est. Corporis etiam bona, ut incolumitas, valitudo et huiusmodi, ita necessario data sunt et 

necessaria brutis sicut homini, et forte amplius, quia brutis non est medicina quam habet natura humana. Quinta 

est opinio Peripateticorum, qui in bonis animae, corporis et fortunae; 1002 S. Gieben, Four Chapters on 

Philosophical…, dz. cyt., s. 145-146: „The section where Gilbert shows how and why the philosophers erred in 

their natural tendency to knowledge, is for the most part abstracted from the third book of Lactantius Divinae 

Institutiones. Not in the sense that Gilbert is following slavishly Lactantius' explanation on false wisdom, but 

that he fits large excerpts of Lactantius in his own conceived order. So, when Gilbert is proving that the 

philosophers erred in fact and argues from the idle name of philosophy, from the continuous fight among them, 

from their lack of certainty, from the shameful effects of their teaching, he epitomizes respectively chapter 2, 4-

5, 3 and 15 of Divinae Institutiones III. Examining the causes of the errors of the philosophers he relies upon 

chapter 28, 18, 22-23 of the same book. On the errors of Epicure Gilbert used especially chapter 17 and for his 

conclusion chapter 26. As to Gilbert's specific treatment of the errors in physics, mathematics, metaphysics and 

ethics, only two explicit quota- tions of Lactantius occur, but we found some notable implicit ones, and the 

whole of the discussion of the errors in ethics has been resumed from chapter 1 of the same third book of 

Lactantius Divinae Institutiones”. 
1003 Cyt. za tamże, s. 156. 
1004 Por. D. Rutherford, s. 474-475: „Further comment is required about the sections of Gilbert’ s work in which 

some form of quotation of Lactantius constitutes fifty percent of Gilbert’s text for approximately four full folios 

and eighty to ninety percent for two full folios. In some instances these quotations are verbatim, with variations 

from the textus receptus consistent with the probable readings in his own manuscript. In other instances it is 

paraphrase and summary. Sometimes the text is modified in a variety of ways, including heavy and repeated 

ellipsis augmented by the insertion of necessary phrasing to maintain coherent grammar and thought. Other 

times it substitutes synonyms for the original words. Often it combines these techniques with a steady 

intervention in the syntax. Here one can find the text somewhat jarring actually qvite amusing. If you ever 

wondered what Lactantius would have sounded like had he been a medieval scholastic, Gilbert is your man! As 

extruded through the scholastic mind, Lactantius systematically breaks his points down into prima, secunda, 

tertia, and quarta opinio. He then proceeds to analyze them in a Latin resonant, I’m sure, of beautiful medieval 

French. Enchanting. Curiously, the single greatest distortion of Lactantius’s thought encountered is that, as with 

Isidore, Gilbert’s Lactantius esteemed philosophy in a way that Lactantius himself had worked to undermine”. 



234 

 

Silny wzrost zainteresowania pismami Laktancjusza odnotowuje się w połowie XIV 

wieku. Jest on w jakimś stopniu powiązany zarówno z rozwojem studiów nad literaturą 

rzymską, jak i tendencją epoki, w której ważną rolę odegrał wczesnohumanistyczny ruch 

uczonych i kancelistów dworskich rozpowszechniający klasyczne wzorce literackie. Choć 

w wielu przypadkach kierunek ten był umotywowany względami praktycznymi, co dotyczyło 

w znacznej części pisarzy zawodowo zajmujących się nauczaniem sztuki epistolograficznej, 

to jednak dość szybko zaczęto traktować to rzemiosło jako wartość samą w sobie, a nawet 

modny sposób prowadzenia literackiego otium. Nie znaczy to jednak, że praktyka ta, jak i 

samo zamiłowanie do literatury, były obce wiekom średnim, choć skala ich i 

rozpowszechnienie wśród warstw społecznych, wyłączonych wcześniej z tego przywileju, jest 

widocznie większa niż przedtem1005. 

Postacią symbolizującą niejako nowy sposób uprawiania filozofii oraz zamiłowanie do 

literatury, był w tym okresie Francesco Petrarka, którego stosunek do twórczości 

Laktancjusza zawiera wszystkie najważniejsze punkty dotychczasowej tradycji oraz elementy 

nowego podejścia. Przykład takiej postawy odnajduje się choćby w jego dziele De otio 

religioso, gdzie wielokrotnie powołuje się na wczesnochrześcijańskiego autora. Petrarka, 

chwaląc Laktancjusza, przywołuje również opinię Hieronima, mówiącą, że apologeta z 

większą łatwością atakował pogańskich bogów, niż bronił chrześcijańskiej wiary1006; nie 

brakuje również odniesień do proroctw mesjańskich u Sybilli1007 czy drobnych cytatów 

wyjętych z jego dzieł1008. To, co jednak wydaje się oddawać bezpośredni stosunek Petrarki do 

Laktancjusza, unaocznia się w następujących słowach: Igitur Lactantius, et ipse magnus vir 

ac noster, in eodem libro quo gentilium erroribus exarmatis fidem nostram quantum quivit 

 
1005 Por. P.O Kristeller, Humanizm…, dz. cyt., s. 39-64. 
1006 Por. Petrarca, De otio religioso, s. 22; red. G. Rotondi, Vaticano 1958: Apud nostros vero ne dubium est 

quidem, atque in primis Lactantium Firmianum, qui omnem deorum scenam turpesque latebras scelerum 

aperiens totam rei seriem, qui fuerint, quid egerint, qui mores, que vita, quis exitus, que sepulcra, operosissima 

disputatione complectitur in eo libro, quo institutiones vere fidei tractare adortus, utinam tam nostra affirmare 

potuisset, ut Ieronimi verbo utar, quam facile aliena destruxit. 
1007 Por. Petrarca, De otio religioso, s. 27-28: Michi ad presens que ad ipsius Cristi personam attinent attigisse 

suffecerit, que omnia eo ordine quo predicta erant impleta conspicimus; preter ultimum scilicet iudicium quod 

de re certi, de tempore dubii, expectamus. Et hec quidem vaticinia quia non adeo vulgata videbantur curiosius 

inserui, que Erithree proculdubio Sibille sunt, ut que ex illius libro ad contextum elicui. Multa sunt alia que an 

Erithree an Cumee Sibille fuerint nescitur scriptorum discordia, que tamen talia sunt, ut eorum auctrix inter 

cives civitatis Dei numeranda videatur. Sane que sequuntur ut Sibille fuisse convenit, sic cuius incertum est, cum 

Sibillas decem Varro numeret, studiosissimus atque doctissimus latinorum; que et Lactantio sparsim posita 

Institutionum eius libro primo. 
1008 Por. Petrarca, De otio religioso, s. 32-33: Nosses autem, Lucane, rei causam, equidem non querelis sed 

gratulationibus uterere, quod veterator ille spiritus qui se divinationis deum cuntisque, ut sic dixerim, diviniorem 

atque, ut Lactantii verbo utar, «quasi deorum Africanum» esse falsa persuasione vulgaverat, Cristi confusus 

adventu obmutuisset et veritatis ante oculos mentiri timuisset ac fallere. 



235 

 

armavit, omnemque hanc deorum scenam mira et laudabili curiositate detexit, inque hoc idem 

opus Augustino atque aliis sequacibus viam fecit, cum multa de prima deorum inventione 

disseruisset1009. Afrykańczyk oprócz bardzo przychylnych epitetów jest chwalony jako wzór 

uczonego, który wyznaczył drogę badań nad kulturą i mitologią antycznego świata 

Augustynowi i jego naśladowcom. Co interesujące, w przeciwieństwie do autora Vulgaty, 

Petrarka upatruje w tej metodzie również sposobu umocnienia wiary. Jeszcze wyraźniej 

ukazuje to fragment, w jakim Laktancjusz zostaje zaliczony do grona wielkich świętych 

chrześcijańskich – tych, których pomoc umożliwia lepsze zrozumienie nauki Pisma Świętego: 

Accessit sacer et submissa fronte nominandus Ambrosius, accessere Ieronimus Gregoriusque, 

novissimus oris aurei Iohannes et exundans lacteo torrente Lactantius: ita hoc pulcerrimo 

comitatu Scripturarum Sacrarum fines quos ante despexeram venerabundus ingredior et 

invenio cunta se aliter habere quam credideram1010. 

W tym miejscu warto zwrócić uwagę, że Laktancjusz stanowi dla Petrarki pomost 

pomiędzy tradycją klasyczną a chrześcijańską. W najwcześniejszym żywocie włoskiego 

poety, spisanym przez Leoanrdo Bruniego w 1436 roku, można dowiedzieć się, że młody 

Petrarka w czasach swoich studiów oddawał się zamiłowaniu do literatury klasycznej. Bruni, 

wymieniając ulubionych autorów Petrarki z tego okresu, wspomina tylko o jednym myślicielu 

chrześcijańskim: „W ukryciu poświęcał się więc studiowaniu Marka Tulliusza, Wergiliusza, 

Seneki, Laktancjusza oraz innych filozofów, poetów i historyków”1011. Dostrzega się również, 

jak włoski humanista śledzi obecny w Divinae institutiones wewnętrzny dialog z Cyceronem, 

w którym apologeta ganił Arpinatę za brak konsekwencji w sprawie kultu bogów, zwłaszcza 

w kontekście podejścia do jego zmarłej przedwcześnie córki Tulii i jej wizerunku1012. Nie 

 
1009 Petrarca, De otio religioso, s. 84. 
1010 Petrarca, De otio religioso, s. 104. 
1011 L. Bruni, Żywot Petrarki, przeł. W. Olszaniec, „Odrodzenie i Reformacja w Polsce” 49/2005, s. 220; 

Leonardo Bruni, Opere letterarie e politiche; red. P. Viti, Torino 1996, s. 531-560. 
1012 Petrarca, De otio religioso, s. 86: Sane quod ait «affectui» aut «regibus» eo pertinet, quod ubi Cicero 

excellentium virorum, Lactantius vero regum defunctorum reverentiam erroris deposuerat fundamentum, hic et 

pietatem et affectum patrium addit: utrunque possibile enim, utrunque similitudinem veri habet. Superedificasse 

etiam vel poetas, ut ille, vel illustres artifices, ut hic ait, pictores scilicet aut, quod idolo convenientius est, 

sculptores tam proprie dictum est ut ad errorum cumulum nichil fingi possit efficacius, cum in altero oculorum, 

in altero sint aurium blandimenta, quibus precipue sensibus veritas et falsitas in animam subit. Ceterum 

Lactantius his que proxime audistis explicitis iterum versus ad Ciceronem: «Marcus Tullius» inquit «qui non 

tantum perfectus orator, sed etiam philosophus fuit, siquidem solus extitit Platonis imitator, in eo libro quo se 

ipse de morte filie consolatus est non dubitavit dicere deos qui colerentur homines fuisse. Quod ipsius 

testimonium eo debet gravissimum iudicari, quod et augurale sacerdotium habuit et eosdem se colere 

venerarique testatur. Itaque intra paucos versiculos duas res nobis dedit, nam dum imaginem filie eodem modo 

se consecraturum profitetur quo illi a veteribus sunt consecrati, et illos mortuos esse docuit et originem vane 

superstitionis ostendit. "Cum vero" inquit "et mares et feminas complures ex hominibus in deorum numero esse 



236 

 

można wykluczyć, że laktancjuszowe cum Cicerone loqui wpisało się w konwencję literacką 

listu pełnego rozczarowania, jaki Petrarka skierował do Cycerona po odnalezieniu jego 

korespondencji z Attykiem – tej, z której wyłaniał się obraz moralnie niespójny 

z dotychczasowym ideałem Arpinaty1013. Zresztą wzmianka o nich pojawia się w kolejnym 

fragmencie De otio religioso przywołującym Laktancjusza:  

Sane hunc ipsum Ciceronis articulum Lactantius anxie discutiens, «Fortasse» inquit 

«dicat aliquis pre nimio luctu delirasse Ciceronem. Atqui omnis illa oratio et doctrina et 

exemplis et ipso loquendi genere perfecta, non egri, sed constantis animi ac iudicii fuit et 

hec ipsa sententia nullum prefert indicium doloris; neque enim puto illum tam varie, tam 

copiose, tam ornate scribere potuisse, nisi luctum eius et ratio ipsa et consolatio 

amicorum et longitudo temporis mitigasset». Enimvero hec Lactantii coniectura quam 

vera sit, non tam ex hoc loco, quam ex ipsius Ciceronis ad Athicum epystolis diligens 

lector intelliget1014. 

Petrarka, podobnie jak Laktancjusz, odrzuca twierdzenie jakoby Cyceron pisał swoje listy 

w przypływie rozpaczy, lecz wyłania się z nich trzeźwy osąd samego autora. Z perspektywy 

niniejszych badań nie jest jednak najważniejsze zrozumienie sytuacji psychologicznej 

Arpinaty, lecz fakt, że opinia Laktancjusza, jak i wykorzystana przez niego konwencja w 

agonicznym dialogu ze zmarłym kilka wieków wcześniej autorem przyczyniła się do 

zbudowania krytycznego stanowiska wobec niewątpliwego autorytetu, jakim był dla 

łacińskich autorów Cyceron. Ponadto u Petrarki można zaobserwować, że tego typu zwrot do 

słynnych obywateli Rei publicae litterarum był dość częsty. Jako przykład może posłużyć 

choćby czternasty rozdział pierwszej księgi Rerum memorandum, gdzie, chwaląc w drugiej 

osobie Warrona, wspomaga się, co znamienne, słowami Laktancjusza:  

Non indignaberis, Marce Varro, preponi tibi duos tam grandes viros, quos sibi prepositos 

nec universus olim orbis erubvit. Neque enim nescius eram inter studia Latinorum 

primum tibi locum eximiamque laudem deberi; memineram id tibi et ab externis tributum 

et a nostris, tantumque preconiorum certatim a multis in unum hominem congestum ut 

ipse, si aurem applicueris, erubescas, tametsi vera et meritis tuis etiam nunc inferiora 

predicentur. […] Sunt qui ne in hoc ne Grecis quidem deferant: ut vir fide pius 

 
videamus et eorum in urbibus atque agris augustissima delubra veneremur, assentiamur eorum sapientie 

quorum ingeniis et inventis omnem vitam legibus et institutis excultam institutamque habemus. 
1013 Zob. R. Marnoto, Cicero’s corpus and Petrarca’s ankle. The theory of imitatio and its practices, 

„Humanitas” 76/2020, s. 83-94; zob. M. Eisner, In the Labyrinth of the Library: Petrarch’s Cicero, Dante’s 

Virgil, and the Historiography of the Renaissance, „Renaissance Quarterly” 67 (3)/2014, s. 755-790. 
1014 Petrarca, De otio religioso, s. 87. 



237 

 

eloquioque sacer Lactantius Formianus, qui in Institutionum suarum libris neminem te 

«doctiorem nec apud Grecos vixisse» confirmat1015.  

U włoskiego autora nie brakuje także nawiązania do filozofii sztuki twórczej i swoistej 

roli poetyckiego officium, o którym starożytny autor wspomina między innymi w pierwszej 

księdze Divinae institutiones1016. Chociaż fragment, cytowany przez Petrarkę w Collatio 

laureationis, w tekście oryginalnym miał na celu w pierwszej kolejności wykazywać, że 

słowa poetów na temat historii bogów nie mogą być wzięte dosłownie ze względu na 

poetycką licencję, to czternastowieczny autor widzi w nich przede wszystkim pochwałę 

twórczego aktu i jego natury1017. Nie znaczy to, że takie odczytanie jest błędne czy niezgodne 

z intencją Laktancjusza, lecz, że widoczne jest, w jaki sposób autor faworyzuje konkretny 

aspekt jego słów. Interpretację tę powtórzy w swoim polemicznym dziele Invective contra 

medicum, gdzie w dość agresywnych słowach napisze w ten sposób:  

Sed ad fictiones, quas carpebas, redeo. Audi ergo quid Lactantius, vir et poetarum et 

philosophorum notitia et ciceroniana facundia et quod cunta trascendit catholica religione 

clarissimus, primo suarum Institutionum libro ait: «Nesciunt qui sit poetice licentie 

modus, quousque progredi fingendo liceat, cum officium poete in eo sit, ut que vera sunt 

in alia specie obliquis figurationibus cum decore aliquo conversa traducat; totum autem 

quod referas fingere, idest ineptum esse et mendacem potiusquam poetam». Stupes, 

belua: nunquam, puto, istud audieras1018. 

Warto zwrócić uwagę, że Petrarka stara się szczególnie uwydatnić twierdzenie, że 

Laktancjusz nie tylko był sławnym autorytetem filozoficznym i poetyckim, lecz także i przede 

wszystkim religijnym i katolickim. Adresat dzieła, co wynika z treści utworu, w sposób 

jednoznacznie napastliwy występował przeciwko poezji antycznej jako szkodliwej dla wiary 

chrześcijańskiej. 

W bardzo podobnym kontekście obrony poezji cytuje Laktancjusza ówczesny Petrarce 

Coluccio Salutati. W trzynastej księdze De laboribus Herculis odnosi się on do tego samego 

 
1015 Petrarca, Rerum memorandum libri I 14, 1-2; red. A. Bufano, Torino 1975. 
1016 Por. Lactantius, Divinae institutiones I 11, 24. 
1017 Por. Petrarca, Collatio laureationis IX 4; red. A. Bufano, Torino 1975: Scire decet preclarissimi viri, poete 

officium atque professionem... quam multi, immo fere omnes, opinantur; nam, ut eleganter ait Lactantius, 

Institutionum libro primo: « Nesciunt qui sit poetice licentie modus, quousque progredi fingendo liceat, cum 

officium poete in eo sit ut ea, que vere gesta sunt, in alia specie, obliquis figurationibus, cum decore aliquo 

conversa traducat. Totum autem quod referas fingere, id est ineptum esse et mendacem potius quam poetam ». 

Hec Lactantius. 
1018 Petrarca, Invective contra medicum I; red. A. Bufano, Torino 1975. 



238 

 

fragmentu Divinae institutiones na potwierdzenie swojego wywodu dotyczącego potrzeby 

dokładności metrum w poezji:  

Nec hec solum mea sunt, sed ex philosophi dictis clarissime colliguntur. Et illustris vir 

Lactantius Firmianus libro primo Divinarum Institutionum contra gentes inquit: Officium 

poete in eo est, ut ea, que vere gesta sunt, in alias species obliquis figurationibus cum 

decore aliquo conversa traducat. Hec ille. Que quidem vides cum his, que diximus, 

convenire. Certum igitur et indubitatum esse debet proprium poetarum esse, quoad verba 

pertinet, ipsa passim et vagantia non assumere, sed alligare metris et in alia significata 

transferre, et si, qua gesta fuerint vel quasi gesta narraverint, ad significandum aliud 

ordinare1019. 

Jak można zauważyć, dla włoskich myślicieli XIV stulecia obrona sztuki poetyckiej staje się 

niejako elementem apologetycznej pracy na rzecz samej wiary chrześcijańskiej. A co 

najistotniejsze dla niniejszej pracy, można dostrzec, że taka postawa, znamienna dla formacji 

chrześcijańskiego humanizmu, znalazła swój autorytet w pismach Ojców Kościoła, na czele 

których stoi Laktancjusz1020.  

Silna inspiracja twórczością Afrykańczyka widoczna jest również u Giovanniego 

Boccaccia – w ostatnich latach życia porzucił on częściowo literaturę pisaną w volgare, 

kierując uwagę ku formom łacińskim. Dostrzega się u niego silne wpływy lektury dzieł 

Laktancjusza, zwłaszcza w warstwie doksograficznej. Najlepiej widać to na przykładzie 

dzieła De genealogibus deorum gentilium, gdzie wymienia chrześcijańskiego autora imiennie 

niemal sto pięćdziesiąt razy1021, a we wstępie pisze o nim: Lactantius insignis homo 

doctusque. Ogólnym celem pracy Boccacia było zarysowanie całości grecko-rzymskiej 

mitologii, gdzie Divinae institutiones posłużyły mu nie tylko jako źródło poznania historii 

bogów, ale także, jak dostrzegają badacze, czerpie on na polu metodologicznym i 

 
1019 Collucio Salutati, De laboribus Herculis XIII 9; red. B. L. Ullman, Zurich 1951. 
1020 Por. Petrarca, Invective contra medicum III: Illud primum qvero, cum lingua illa temeraria et pigra et 

viscosa et farmacis delibuta multa ructaveris in poetas, quasi vere fidei adversos vitandosque fidelibus et ab 

Ecclesia relegatos: quid de Ambrosio, Augustino et Ieronimo, quid de Cypriano, Victorinoque martire, quid de 

Lactantio ceterisque catholicis scriptoribus sentias; apud quos nullum pene mansurum opus sine poetarum calce 

constrvitur, cum contra fere nullus hereticorum poeticum aliquid opusculis suis inserverit, seu ignorantia, seu 

quod ibi suis erroribus consonum nichil esset. 
1021 Por. Boccacius, De genealogibus deorum gentilium I 7; II 19, 20, 22, 25, 30, 32, 35, 41, 46, 47, 53, 55; III 1, 

2, 3, 4, 22; IV 1, 7, 22, 31, 44, 52, 54, 61, 68; V 6, 7, 10, 12, 19, 25, 26, 30, 31, 32, 35, 41, 42; VII 19, 23, 25, 55, 

58, 63; VIII 1, 2, 4, 6, 8, 11, 12; IX 6, 11, 19, 21, 23, 25, 29, 33, 35; X 3, 24, 27, 28, 29, 32, 55, 59; XI 1, 7, 8, 

21, 22, 23, 27; XII 1, 2, 4, 5, 9, 10, 25, 26, 27, 28, 35, 41, 64, 65, 74; XIII 1, 3, 4, 5, 15, 17, 26, 36, 52, 56, 58, 

68, 69; red. V. Romano, Bari 1951. 



239 

 

interpretacyjnym z przyjętej przez apologetę i innych Ojców Kościoła perspektywy 

euhemerystycznej1022.  

Podobny podziw dla pism Laktancjusza jak i jego ogólnej postawy teologicznej 

wyraża żyjący na przełomie XIV i XV wieku włoski historyk i grecysta Leonardo Bruni, 

znany też z łacińskiego przydomka Aretinus, od miejscowości Arezzo, z której pochodził. W 

swoim dziele De studiis et litteris wyraża charakterystyczny dla włoskiego quattrocento 

postulat uzgodnienia wiedzy teologicznej z głęboką znajomością literatury, postawy, zdaniem 

autora, obcej kształceniu religijnemu: 

Eruditionem autem intelligo non vulgarem istam perturbatam, qualis utuntur hi qui nunc 

theologiam profitentur, sed legitimam illam et ingenuam, quae litterarum peritiam cum 

rerum scientia coniungit, qualis in Lactantio Firmiano, qualis in Aurelio Augustino, qualis 

in Hieronymo fuit, summisque profecto theologis ac perfectis in litteratura viris. Nunc 

vero qui scientiam profitentur pudendum est, qui parum persciant litterarum1023. 

Jak widać, spośród trzech autorów patronujących tej postawie w pierwszej kolejności 

Bruni wymienia Laktancjusza, choć oczywiście to nie to ostatecznie decyduje o ważności 

autorytetu, ponieważ w innym miejscu, mówiącym o docenieniu poezji, Afrykańczyk został 

wymieniony jako drugi1024, zaś w katalogu uwzględniającym również myślicieli pogańskich 

na końcu1025. W innym miejscu Bruni wyraźnie deklaruje, że spośród chrześcijańskich pisarzy 

to właśnie Laktancjusz najlepiej ucieleśnia ideał humanisty – łączy elokwencję z uczonością 

w sposób najbardziej doskonały: 

Lactantius Firmianus vir omnium cristianorum proculdubio eloquentissimus, cuius 

facundia et dicendi fugura ingenium illud de quo loquor preclare instituere ac alere potest. 

Probo autem huius maxime eos libros quos adversus falsam religionem conscripsit. Item 

quos de ira dei et de opificio hominis. quos lege queso si litteras amas. […] Sive 

secularibus delectetur Tullium accipiet quem virum deus immortalis. quanta facundia. 

 
1022 Por. P. Cherchi, The Inventors of Things in Boccaccio’s De genealogia deorum gentilium, w: Petrarch and 

Boccaccio: The Unity of Knowledge in the Pre-Modern World, red. I. Candido, 2018, s. 244-269. 
1023 Leonardus Aretinus, De studiis et litteris 2; red. C.W. Kallendorf, Cambridge 2002. 
1024 Por. Leonardus Aretinus, De studiis et litteris 20: Hieronimum Lactantium Boetium. in quibus quanta 

cognitorum poetarum fuerit scripta eorum disputataque ostendunt. Mea quidem sententia mancus quodammodo 

in litteris est qui poetas non didicit. Nam de vita moribusque percommode multa sapienterque ab illis dicta et 

nature generationisque principia et cause. 
1025 Por. Leonardus Aretinus, De studiis et litteris 29: Haec duo simul coniuncta veteres illos quorum memoriam 

veneramur ad celebritatem nominis gloriamque provexere Platone Democritum. Aristotelem. Theophrastum 

Uarronem Ciceronem Senecam Augustinum Hieronimum Lactantium. in quibus omnibus discerni vix potest 

maior ne scientia rerum an peritia fuerit litterarum Ut autem extremum concludam ingenium quod summa omnia 

mihi de se repromittat his duobus fructum esse oportere affirmo. 



240 

 

quanta copia. quam perfectum in litteris. quam in omni laudis genere singularem 

prestiterit admirari nemo sufficiet. proximus huic erit decus ac delitie litterarum 

nostrarum1026. 

W tym fragmencie znamienne jest zestawienie apologety z Cyceronem, autorytetem świeckiej 

literatury humanistycznej. Można powiedzieć, że Bruni, wyraźnie podkreślając ten wymiar, 

sugeruje, że Laktancjusza należy postrzegać jako patrona najszlachetniejszej wersji 

humanizmu, a więc tej opartej na chrześcijaństwie.  

Również poza kręgami humanistycznymi XIV stulecia można doszukać się 

zainteresowania pismami Laktancjusza, czego przykładem jest paryski teolog uniwersytecki 

Jean Gerson, który był pod wielkim wrażeniem jego znajomości literatury pogańskiej 

i wymieniał go wśród najważniejszych autorów chrześcijańskich1027. Zauważalne jest 

również, jak autorytatywnie oceniane są jego poglądy w odniesieniu do stoicyzmu i 

arystotelizmu – nurtów filozoficznych, spośród których to właśnie arystotelizm dominował w 

środowisku uniwersytetu paryskiego. Jednak wydaje się, że jego szacunek czy nawet zachwyt 

wobec Laktancjusza świadczy o indywidualnej preferencji literackiej odzwierciedlającej w 

dużym stopniu epokę, w której żył autor, nie zaś o szczególnej wartości pism Afrykańczyka 

dla dyskursu scholastycznego. Jednak symptomatyczne wydaje się to, że wraz z rozwojem 

zainteresowania pięknem klasycznej literatury wzrosła jednocześnie pozycja dzieł 

Laktancjusza1028. 

Na przełomie XIV i XV wieku popularność wczesnochrześcijańskiego autora 

zwiększała się coraz bardziej, co najmniej z kilku powodów. Najważniejszym czynnikiem 

mającym wpływ na to zjawisko była antykwaryczna tendencja wśród humanistów nie 

ograniczających się do zgłębiania kanonu antycznej literatury, lecz także poszukujących 

manuskryptów w bibliotekach klasztornych na terenie zachodniej Europy. Najbardziej 

znanym spośród tych odkrywców literackich był papieski sekretarz Gianfrancesco Poggio 

Bracciolini. Warto jednak pamiętać także o innych humanistach tego okresu, takich jak 

 
1026 Leonardus Aretinus, De studiis et litteris 7-8. 
1027 D. Rutherford, Lactantius…, dz. cyt., s. 476; G. Ouy, Discovering Gerson the Humanist: Fifty Years of 

Serendipity, w: A Companion to Jean Gerson, red. B. P. McGuire, Leiden 2006, s. 79–132; B. P. McGuire, Jean 

Gerson and the Last Medieval Reformation, State College 2005. 
1028 Gerson, L’oeuvre oratoire, t. V, red. P. Glorieux,  Paris 1963, s. 438: Bene habet, ait Lactantius ex verbis 

Tullii; jacta sunt fundamenta collocati loci oratorii; pro superaedificatione perfecta commendationis inchoatae 

quam mos exigit, postulat justitia, quae suum virtutibus dat honorem; 251, s. 592: Et quamvis non alienum a 

proposito esset Lactantii verba ponere V Institutionum, de limite bino salutis et interitus commodius reticere 

judicans, hoc moneo ut verum ducem et unicum habeas Deum, quemadmodum de populo Israelitico in 

promissionis terram proficiscente legitur quod Dominus dux ejus solus fuit. 



241 

 

Niccolò Niccoli czy wspomniany już Coluccio Salutati – nauczyciel Poggia, odpowiedzialny 

za jego inspirację i zachętę do tego rodzaju poszukiwań. Nie brakowało też humanistycznych 

wypraw do Bizancjum, gdzie w celu odnalezienia nieznanych arcydzieł greckiej literatury 

udawali się myśliciele tacy jak Gvarino da Verona czy Francesco Filelfo, który w połowie lat 

czterdziestych wdał się w spór na temat znaczenia pism Laktancjusza, stając po jego stronie, o 

czym niżej będzie jeszcze mowa1029. Pierwsze interesujące nas znalezisko miało miejsce w 

1414 roku podczas trwającego Soboru w Konstancji, gdy Poggio wraz z Bartolomeo di 

Montepulciano i szlachcicem Cincio de Rustici odnaleźli w bibliotece opactwa Sankt Gallen 

oprócz dzieł Witruwiusza i Prysciana zagadkowe dzieło De utroque homine autorstwa 

Laktancjusza1030. Tekst o takim tytule nigdy wcześniej nie był włączany do bibliografii 

apologety, dlatego też trudno uznać, że było to jakieś od dawna zaginione pismo 

chrześcijańskiego autora. W szczególności, że nigdy potem tekst o takim tytule nie był 

rozpowszechniany. Najprawdopodobniej był to błędnie nadany przez kopistę tytuł innego 

traktatu, możliwe, że chodziło o De opificio Dei lub o De ira Dei. Za pierwszym z nich 

przemawia tematyka dotycząca człowieka oraz podobieństwo do alternatywnego tytułu De 

formatione hominis przekazanego w tradycji już w starożytności. Nie można nie zgodzić się 

także, że wspomniany rękopis zawierał po prostu obydwa teksty. Zresztą następne odkrycia 

Braccioliniego w cysterskim klasztorze w Langres z lat 1417-1418, prócz szeregu innych 

dzieł, zawierały właśnie te dwa teksty Laktancjusza1031. Zainteresowanie włoskich 

humanistów tymi tekstami potwierdza list kameduły Ambrożego Travesariego do Niccola 

Niccoliego – adresat, chwaląc owe dzieła, nawiązuje w nim do wcześniejszej wymiany zdań z 

rozmówcą na temat tych i innych utworów: Quod item Asconium Pedianum et Cornelii Celsi 

fragmenta, et Lactantii de ira Dei, et opificio hominis libros scripseris, pari laude 

 
1029 Zob. B. S. Ugo, Poggio Bracciolini and Coluccio Salutati: The Epitaph and the 1405–1406 Letters, w: 

Poggio Bracciolini and the Re(dis)covery of Antiquity: Textual and Material Traditions, red. Roberta Ricci, 

Firenze 2020. 
1030 Por. J.W. Ross, Tacitus and Bracciolini. The Annals Forged in the XVth Century. 

London 1878, 56 : „When Bracciolini accompanied the Papal Court in the capacity of Secretary to the Council of 

Constance in 1414, he, one day, went with two friends, Cincio, the Roman gentleman and scholar of fortune, of 

the family de Rustici, and the eminent schoolman and finished writer Bartolommeo de Montepulciano to the 

monastery of St. Gall about twenty miles distant from Constance for the purpose of finding new manuscripts; his 

companions found Lactantius, «De Utroque Homine», Vitruvius on Architecture and the Grammar of Priscian, 

while he himself found, in addition to the Commentaries of Asconius Pedianus on eight of Cicero's Orations,—

the three first books, and half of the fourth of the Argonauticon of Valerius Flaccus. On this discovery being 

communicated to Francesco Barbaro, the latter in his reply spoke of other discoveries of Bracciolini's, of some of 

which we have no account as to where they were found, nor when, except before 1414: Tertullian, Lucretius, 

Silius Italicus, Ammianus Marcelinus, Manilius (his unfinished poem on "Astronomy," clearly a forgery), Lucius 

Septimius Caper, Eutychius and Probus.” 
1031 Por. M. Wojtkowska-Maksymik, Przedmowa, w: G. Poggio Bracciolini, Opowieści ucieszne (Liber 

facetiarum), przeł. I. Grześczak, przedmowa, Warszawa 2017, s. 19. 



242 

 

prosequemur1032. W innym zaś liście, w którym Travesari ponagla Niccoliego, aby ten 

szybciej przepisał przesłane dzieła Laktancjusza, znajduje się informacja, iż dysponują oni 

rękopisem Epitome: Volumen illum Lactantii pervetustum mitto ad te, orans atque obsecrans 

ut libellos illos de ira dei et opificio hominis et Epitomen, quanta licet ce1eritate, transcribas, 

ac praeterea tuum ad hoc exemplar volumen emendes. Satis enim vereor, ne Thomas noster 

substomachetur tantae negligentiae nostrae1033. Nie znaczy to oczywiście, że dzieła te nie 

były w ogóle znane, choć wykazana wyżej liczba manuskryptów pochodzących z różnych 

okresów średniowiecza jasno pokazuje, jak trudno były dostępne dla szerokiego grona 

odbiorców. Sama postać Travesariego jest zresztą istotna w historii recepcji Laktancjusza w 

XV wieku1034. To on był odpowiedzialny za oczyszczenie tekstu Divinae institutiones i 

pierwsze próby ustalenia fragmentów greckich w dziele, choć za ich zapis odpowiedzialni 

byli Niccoli oraz Francesco Barbaro1035. Praca włoskich humanistów nad dziełem 

Laktancjusza odegrała przemożny wpływ na rozwój pracy filologicznej i edytorskiej w 

dziedzinie języka greckiego we Włoszech. Jak wykazuje Gabriella Pomaro to Travesari 

opracował, działając we współpracy z Niccolim, najpopularniejszy wariant tekstu 

Laktancjusza, stanowiący wzór niemal do połowy XV wieku. Na początek jego prac nad 

tekstem Pomaro wskazuje lata 1416-1418, wiadomo zaś, że w 1425 roku Poggio zamówił 

u Niccoliego prywatny egzemplarz1036. Nie były to oczywiście jedyne działania związane 

z twórczością Laktancjusza – warto wspomnieć również Gvarino da Verona, zaangażowanego 

w jej badanie przynajmniej od drugiej dekady XV wieku. Efektem tych prac była wersja 

tekstu ukończona w 1434 roku. Istnieje również świadectwo pracy nad edycją tworzoną pod 

patronatem Medyceuszy, ukończonej w 1435 roku, choć nie cieszyła się ona zbytnią 

popularnością nawet w rodzimej Florencji do tego stopnia, że, gdy Giovanni de’Medici, 

przygotowując w 1458 roku Opera omnia Laktancjusza, sięga do rękopisu Ricc. 264 

opracowanego przez Travesariego dla Divinae Institutiones, nie zaś do kopii medycejskiej1037. 

Nie jest to jednak miejsce na dłuższe rozważania tego dość zawiłego i drobiazgowego 

zagadnienia, ważniejsze dla niniejszego wywodu wydaje się prześledzenie ściśle literackiej 

 
1032 Ambrosius Traversari, Epistola II 273; red. L. Mehus, Florentiae 1759. 
1033 Ambrosius Traversari, Epistola VII 27. 
1034 Por. G. Pomaro, Fila travesariane. I codici di Lattanzio, w: Ambrogio Traversari nel VI centenario della 

nascita. Convegno Internazionale di Studi (Camaldoli - Firenze, 15-18 settembre 1986) red., L.S. Olschki, 

Firenze 1988, s. 238. 
1035 Por. tamże. 
1036 Por. tamże, s. 242. 
1037 Por. tamże, s. 251: „[…] l’edizione «medicea» del 1435 […] gira straordinariamente poco, tanto che quando 

nel 1458 Giovanni de’ Medici si fa allestire un’Opera omnia lattanziana […] il ricorso è a Ricc. 264, non alla 

copia medicea.” 



243 

 

recepcji pism Laktancjusza, bo ona stanowi najważniejsze świadectwo prowadzonych 

wówczas debat i rozmów tworzących ogólny charakter i sposób myślenia epoki. 

Fascynacja ponownie odkrytymi pismami Laktancjusza nie była jednak bezkrytyczna, 

nawet wśród samych popularyzatorów jego dzieł. Doskonałym przykładem pozostaje 

wspomniany Travesarii – w niezachowanym liście do Santio Ballo przestrzegał on przed 

licznymi błędami doktrynalnymi odnalezionymi w pismach Afrykańczyka. Choć nie znano 

konkretnych zarzutów, to o fakcie, że kwestia ta była poruszana, świadczy odpowiedź, 

wystosowaną przez Ballo:  

Reverso iam Pisas mihi Lactantii Firmiani eloquentissimi viri opuscula duo primum 

offeruntur, De dei opificio et ira, quae libraries quidam nuper absolverat. Illos ego non 

emendo solum; verum, quia a te monitus sum satis his in libris a fide diviasse, 

adcuratissime lectito minutimque omnia pondero. Nihil mihi emendandum Firmianum 

dixisse visum est; nihil non Christianissimum inveni; omnia religioni nostrae consentanea 

mihi visa sunt. Ea causa maxime vereor ne male cum Lactantio sentiam, neve incautus in 

fide peccem vehementer timeo. Quamobrem te enixissime obsecro, qua in re, quave 

ratione his in opusculis a fide alienus Lactantius sit me per epistolas doceas. Haud enim 

me parvo donabis munere, siquidem maximum immineat animae meae periculum1038. 

Jak widać, Ballo nie dostrzegł owych odstępstw od wiary w nauce Laktancjusza, o których 

wspominał Travesarii, a dzisiaj można się ich jedynie domyślać. Najpewniej były one 

tożsame z tymi, o którym pisali wspomniani autorzy scholastyczni czy średniowieczni, a więc 

mogły dotyczyć nieortodoksyjnego millenaryzmu i teodycei. Jakkolwiek konkretne zarzuty 

pozostają w sferze domysłów, to z samej tej korespondencji wyłania się znamienny dla epoki 

obraz dysputy nad charakterem powrotu do antycznych źródeł pogańskich i chrześcijańskich, 

któremu patronował Laktancjusz. 

Do najbardziej znaczących i oryginalnych dzieł tego okresu zalicza się Dialogi tres in 

Lactentium autorstwa mediolańskiego franciszkanina Antonio da Rho – monumentalna praca 

rozpoczęta w 1442 roku. Był to pierwszy w historii traktat poświęcony w całości pismom 

i myśli Laktancjusza. Ogólnym założeniem dzieła było wyczerpujące opisanie błędów 

doktrynalnych zawartych w Divinae institutiones i De ira Dei, choć stosunek autora do pism 

wczesnochrześcijańskiego twórcy nie był wcale tak jednoznaczny. Co ciekawe, choć Rho 

 
1038 Cyt. za: D. Rutherford, Introduction w: A. Da Rho, Three Dialogues Against Lactantius-Dialogi Tres in 

Lactentium, Leiden 2023, s. 26, przypis dolny 140. 



244 

 

niekiedy występuje jako przeciwnik Laktancjusza ze stanowiska filozofii scholastycznej, to 

wyraźnie jednak widoczna jest jego przynależność do piętnastowiecznego włoskiego 

humanizmu, zarówno w warstwie znajomości myśli ówczesnych mu twórców, jak i 

ozdobnego i starannego stylu, w którym powstało dzieło. Zastanawiający wydaje się fakt, że 

tekst Antoniego da Rho przez lata umykał uwadze badaczy, a odwołania do postaci 

franciszkańskiego autora sporadycznie występowały w literaturze przedmiotu, jednak 

w znacznym stopniu w odniesieniu do jego sporów z Lorenzo Vallą1039. Pierwszej poważnej 

analizy tekstu dokonał David Rutherford w 2015 roku w przytaczanym często w tym 

rozdziale artykule Lactantius Philosophus? Reading, Misreading, and Exploiting Lactantius 

from Antiquity to the Early Renaissance, a następnie w 2023 roku swoim wydaniem 

krytycznym wraz z tłumaczeniem angielskim Dialogi tres in Lactentium. Zarówno ten tekst, 

jak i jego piętnastowieczny autor zasługują na nieco więcej uwagi, zwłaszcza że dzieło to 

okazuje się niezbędne do zrozumienia sporów na temat Laktancjusza toczonych w latach 

czterdziestych XV wieku w gronie humanistów.  

Antonio da Rho wstąpił do zakonu franciszkanów w wieku osiemnastu lat w 1413 

roku w Mediolanie, a następnie do 1423 roku podjął edukację w różnych ośrodkach w 

Padwie, gdzie studiował dialektykę i teologię. Od tego momentu jego życie na stałe związało 

się z Mediolanem – miasto opuszczał jedynie sporadycznie. Znaczną część aktywności 

poświęcił nauczaniu teologii w San Francesco Grande, współpracy z dworem Filippo Marii 

Viscontiego oraz działalności humanistycznej, której nadmierna intensywność mogła 

przesądzić o odmowie przyznania mu stanowiska w katedrze teologii przy mediolańskim 

studium w 1427 roku1040. W dziele Apologia wyraził przywiązanie do autorów starożytnych – 

sentyment obecny już w okresie jego studiów. Wśród kolejno zgłębianych autorów Rho 

wymienia: Cycerona, Senekę Laktancjusza, dwóch Pliniuszów, Makrobiusza, Apulejusza, 

Plutarcha, Vegetiusa czy Frontinusa. Uwagę przykuwa fakt, że Laktancjusz został przez niego 

wymieniony już wśród najwcześniej studiowanych autorów, zanim zwrócił się do dzieł 

teologów chrześcijańskich1041. Widać nawet, że przy lekturze pism Augustyna dostrzega jego 

zależność od Laktancjusza „while building his City of God, Augustine did not blush to imitate 

Lactantius in many things.”1042, jak też wyraża wprost, że dzieła jego pełne są wartych 

zapamiętania sentencji: „the greatest possible pleasure in plucking the flowers from 

 
1039 Zob. M. Regoliosi, Umanesimo lombardo: la polemica tra Lorenzo Valla e Antonio da Rho, Pisa 1983. 
1040 Por. D. Rutherford, Introduction…, dz. cyt., s. 3-4. 
1041 Por. tamże, s. 6. 
1042 Cyt za: tamże, s. 21-22; Zob. Antonius Raudensis, Apologia 15; red. G. Lombardi, Roma 1982. 



245 

 

Lactantius, a man of precise eloquence and learning, who, if we believe Jerome, excels more 

with the lance than with the shield.”1043. Widać więc jasno, że pisma apologety towarzyszyły 

mu na wiele lat przed napisaniem ostrej dialogowanej polemiki, choć kwestia, na ile 

dokładnie znał te dzieła, też może być dyskutowana. Jak wskazuje Rutherford, na podstawie 

lektury pism Rho można dostrzec, że uważał on VI księgę Divinae institutiones zatytułowaną 

De vero cultu jako niezależne pismo Augustyna1044. Błąd ten miał swe źródło jeszcze w 

czasach karolińskich, gdy kopiści przypisali ją biskupowi z Hippony, możliwe, że myląc je z 

traktatem De vera religione, choć on, jak zostało to opisane powyżej, raczej mógł pomylić ją 

z IV księgą zatytułowaną tak samo.  

Przechodząc jednak do tekstu Tres dialogi in Lactentium, warto nadmienić, że dzieło 

opisane w trzech księgach wprowadza prawdziwie żyjących ówcześnie rozmówców, a byli to: 

Pier Candido Decembrio, Niccolò Arcimboldi, autor tekstu Antonio da Rho, a także 

epizodycznie Guarnerio Castiglioni, Francesco Barbaro i Biagio Ghiglini. Najpewniej 

wszyscy oni byli uczniami znanego padewskiego nauczyciela retoryki Gasparino Barzizza1045. 

Z dużym prawdopodobieństwem dialog ten nawiązuje do rzeczywiście odbytej rozmowy, do 

której zdaniem Rutherforda mogło dojść w scenerii klasztornego ogrodu San Francesco 

Grande podczas świąt Pięćdziesiątnicy między 20 a 22 maja 1442 roku1046, choć w drugiej 

księdze da się zauważyć wyraźną deklarację, jakoby akcja działa się w 1444 roku: nos qui 

post Christum quattuor et quadraginta supra mille et quadringentos annos agimus plane 

intellegere possumus1047. Dzieło, ukończone ostatecznie w 1445 roku, zostało zadedykowane 

papieżowi Eugeniuszowi IV – adresat już wcześniej, bo od 1443 roku, otrzymywał od 

Antoniego da Rho fragmenty tekstu przesyłane w korespondencji1048. Zresztą kwestie 

datowania nie wydają się dla niniejszego studium najważniejsze, tak samo jak prześledzenie 

dokładnie biegu całej rozmowy, lecz jej najważniejszych punktów w postaci tez 

formułujących główne zarzuty doktrynalne wobec Laktancjusza. Ważne będzie przyjrzenie się 

im, aby zobaczyć, jakie argumenty stanowią oś teologicznego procesu Afrykańczyka. 

W toku dialogu obrońcą myśli Laktancjusza jest Nicolaus, zaś jego teologicznym 

oskarżycielem Candidus. Przejawia się to już przy pierwszym i drugim zarzucie, 

 
1043 Cyt za: tamże, s. 22; Antonius Raudensis, Apologia 20. 
1044 Por. tamże, s. 15-22. 
1045 Por. tamże, s. 27. 
1046 Por. tamże, s. 30, 
1047 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 176; red. D. Rutherford, Antonius Raudensis 2023. 
1048 Por. D. Rutherford, Introduction…, dz. cyt., s. 31. 



246 

 

sformułowanym w wyraźnie scholastycznej formule, zwięźle ujętej przez Rho w tabeli 

poprzedzającej zasadniczy tekst dialogu: Primus error quando dicit et quidem universaliter 

fieri non posse, quin omne quod sit aliquando esse coeperit oraz Secundus error quando ex 

praecedenti errore concludit deum se ipsum genuisse et fecisse1049. Zarzuty dotyczą od 

początku precyzyjności założeń metafizycznych, w tym przypadku natury wynikających z 

siebie następstw i samego Boga. W trzecim1050, czwartym1051, piątym1052 i szóstym1053 

zarzucie autor skupia się na nieścisłościach dotyczących natury aniołów i demonów, na 

podstawie drugiej księgi Divinae institutiones. Szczególnie interesujący wydaje się zarzut 

siódmy: quando dicit eos esse stultissimos qui candelas et cereos in ecclesia succendunt1054. 

Odnosi się on do krytyki palenia świec w świątyniach wyrażonej w szóstej księdze Divinae 

institutiones1055, zaś przywołanej przez Niccolo w toku wypowiedzi1056. Candidus uważa to za 

napastliwy atak, którego dopuścił się Laktancjusz wobec standardowej praktyki służby 

kościelnej, natomiast Niccolo stara się usprawiedliwić apologetę, że ten miał na myśli 

przedłożenia wewnętrznego światła wiary nad materię zewnętrznego obrzędu. Oczywiście już 

samo odniesienie tych słów do realiów chrześcijańskich można uznać po prostu za błędny 

anachronizm. Podobne wypaczenie dostrzega się w następnym „błędzie”: Octavus error 

quando dicit non esse congruens deum in nostrum adiutorium1057. Odnosi się on do słów z 

pierwszej księgi Divinae institutiones, gdzie Laktancjusz podważa zasadność wykorzystania 

czasownika adiuvare w odniesieniu do Boga, co było de facto erudycyjną polemiką z 

cycerońską etymologią imienia Jowisza mającego pochodzić od wyrażenia iuvans pater. Cały 

zarzut Laktancjusza wobec tego słowa skupia się na jego nieadekwatności względem relacji 

Boga do człowieka: Nemo sic Deum precatur, ut se adiuvet, sed ut servet, ut vitam salutemque 

 
1049 Lactantii Firmiani errata quibus ipse deceptus est hoc libro per Fratrem Antonium Raudensem Theologum 

collecta et exarata sunt 4-5, w: Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium…., dz. cyt. 
1050 Por. tamże 8-9: Tertius error quando dicit angelos non statim a mundi principio ad hominum tutelam esse 

decretos. 
1051 Por. tamże 9-10: Quartus error quando dicit deum angelis praecepisse ne terrae contagione macularentur. 
1052 Por. tamże 12-13: Quintus error quando dicit diabolum angelos ad vitia pellexisse paulatim. 
1053 Por. tamże 14-15: Sextus error quando dicit angelos dei mulierum congressibus inquinatos. 

et filios genuisse. 
1054 Tamże 16-17. 
1055 Por. Lactantius, Divinae institutiones VI 2, 1-3. 
1056 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium I 49: Legens exinde Nicolaus in sexto ipsarum 

Institutionum venit ad sermonem illum ubi Lactentius haec verba faciebat: Accendunt deo lumina velut in 

tenebris agenti. Quodsi suspicari aut percipere animo possent quae sint bona illa caelestia, quorum 

magnitudinem terreno adhuc corpore obvoluti capere non possumus, iam se cum his officiis inanibus 

stultissimos esse cognoscant, vel si caeleste lumen quod dicimus solem contemplari velint, iam sentiant quod non 

indigeat lucernis eorum deus, qui ipse in usum hominis tam claram, tam candidam lucem dedit. | Et post pauca 

statim dicebat: Num igitur mentis suae compos putandus est, qui auctori et datori luminis candelarum aut 

cereorum lumen offert pro munere? Aliud vero ille a nobis exigit lumen et quidem non fumidum, sed, ut ait 

poeta, ‘liquidum’ atque ‘clarum’ mentis scilicet. 
1057 Tamże, 18-19.  



247 

 

tribuat, quod multo plus ac maius est quam iuvare1058. Candidus odrzuca stanowczo 

lingwistyczne wyczucie Laktancjusza, argumentując stosowność tego czasownika jego 

częstym występowaniem w Piśmie Świętym oraz twórczości Augustyna1059. Kolejne zarzuty 

skierowane są wobec wiary w preegzystencję dusz w niebie1060 i ich boską substancję1061, 

umiejscowienie nieba1062 czy powstanie ciał niebieskich1063. Interesujący fragment dzieła 

można odczytać w rozdziale 105 pierwszej księgi, gdy Candidus, cytując komentarz 

Laktancjusza do słów Cycerona z De officiis, stanowczo staje po stronie Arpinaty. Chodzi o 

cycerońskie zdanie: At vero si quis voluerit animi sui complicatam rationem evolvere, iam 

ipse se doceat eum virum bonum esse qui prosit quibus possit, noceat nemini nisi lacessitus 

iniuria1064, a konkretnie o jego ostatnią część uwzględniającą warunkową sytuację, w której 

vir bonus może dopuścić się zadania krzywdy w odwecie. Laktancjusza, krytykujący 

dopuszczalność zemsty, wykazywał Cyceronowi zarzucono hipokryzję, zestawiając ją z 

chrześcijańską etyką, opartą na całkowitym odrzuceniu odwetu jako moralnie dopuszczalnej 

reakcji. Nicolaus widzi w stanowisku Laktancjusza przykład prawdziwie boskiej cierpliwości 

pochodzącej z ewangelicznej nauki Chrystusa czy wskazań obecnych w listach świętego 

Pawła, wedle niego, cnoty budującej prawdziwą siłę człowieka. Na tym też twierdzeniu 

etycznym i antropologicznym ufundowana została cała etyczna wykładnia humanitas 

omówiona w III rozdziale niniejszej rozprawy. Główny zarzut Antoniego da Rho, 

sformułowany przez postać Candidusa, sprowadza się do niemożności wypełnienia tych 

wskazań w obliczu prawdziwego zagrożenia oraz do ich proweniencji bardziej stoickiej niż 

chrześcijańskiej. Przeciwnik poglądów Laktancjusza powołuje się raczej na arystotelesowską 

 
1058 Lactantius, Divinae institutiones I 11, 41. 
1059 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium I 54: His in medium actis Candidus inquit: „Ecce homo, 

ut in Psalmo legitur, qui non posuit deum adiutorem suum. Quippe qui si sacras litteras, quas passim ex deo 

didicisse se iactat, percalluisset, nequaquam ea illa Institutionibus suis inseruisset. Dicit in deum esse minime 

congruens ut iuvans pater nominetur, nam iuvare hominis non dei est. Utrum est ille ipse tam oblitteratae 

memoriae qui litteris sacris | mentem divinam inspexit et illarum viscera et exta rimatus est ut illum fugiat 

Hierosolyme regi, cui nomen Amasias a propheta sancto dictum esse: Si putas in robore exercitus bella 

consistere, superari te faciet dominus ab hostibus: dei quidem est adiuvare et in fugam vertere? Numquid oblitus 

est mulieris illius clarissimae Hester dicentis ad dominum: Domine, mi rex, qui rex noster es solus, adiuva me 

solitariam, et cuius praeter te auxiliator nullus est alius? an David rex incongrua iuxta Lactentium de deo 

loquebatur cum diceret: Exurge, adiuva nos, et redime nos propter nomen tuum? et: Adiuva me domine deus 

meus, salvum me fac secundum | misericordiam tuam? item: Adiuva nos, deus, salutaris noster? 
1060 Por. Lactantii Firmiani errata…, dz. cyt., 21: Nonus error quando dicit animas omnes caelo creatas esse; 

Tertiusdecimus error quando dicit deum infinitas animas seu infinitam multitudinem animarum a principio 

procreasse. 
1061 Por. tamże, 25-26: Duodecimus error quando dicit animam ex dei substantia esse decisam. 
1062 Por. tamże, 22-23: Decimus error quando dicit caelum stel⟨l⟩iferum esse supremum et esse sedem ipsius 

conditoris et ibi superos omnis habitare. 
1063 Por. tamże, 24-25: Undecimus error quando dicit deum posuisse solem et lunam in firmamento. 
1064 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium I 105; Cicero, De officiis III 76. 



248 

 

tradycję rozumienia funkcji gniewu w wypełnieniu sprawiedliwości, uznając ją za bardziej 

adekwatną zarówno wobec nauki chrześcijańskiej, jak i stosunków międzyludzkich: 

Ego vero Aristoteli magis assentior; iram enim inquit esse necessariam nec quicquam sine 

illa expugnari posse, nisi ipsa impleat animum spiritumque succendat; ea ipsa tamen non 

ut duce sed ut milite uti licere. Vultque affectus quosdam, si quis illis bene utatur, pro 

armis esse. Quem secutus Theophrastus putabat fieri non posse ut bonus vir non 

irasceretur malis. Non ira succensus Paulus videbatur cum principi sacerdotum iubenti 

astantibus os suum percuti debere dixit: Percutiet te deus, paries dealbatae. Nonne ipse 

Christus –si fas est dicere– speciem quandam irati animi nobis declaravit quando ex 

funiculis confacto flagello ementes et vendentes numulariosque e templo eliminavit et 

eiecit? Quid dicemus quando alapa percussus illi ministro inquit: Si male locutus sum 

testimonium perhibe de malo: si autem bene, quid me caedis? Sin tamen tenes, optime 

Nicolae, unde Lactentii tui Ciceronisque nostri contentionem hanc et litem componere 

possis – videntur enim invicem adversari, multi quoque unam partem fovent alteram 

impugnant – quid sentias ipse communices te maiorem in modum rogatum velim. Ego 

autem, quantum intellegere datur, puto Lactentium ipsum non, dicam, Ciceronis mentem 

irrupisse sed ne illam attigisse quidem1065. 

Zatem Antonio da Rho w postaci Candida przyznaje rację Cyceronowi i uznaje rewolucyjną 

propozycję ideału ludzkiego sformułowaną przez Laktancjusza za nietrafioną. Pozostałe 

nieścisłości czy błędy, na które wskazuje rozmówca dialogu w pierwszej księdze, dotyczą 

kwestii istnienia antypodów na ziemi oraz rozumienia wpływu Ducha Świętego na apostołów. 

Szczególnie pierwszy z nich będzie podkreślany w dalszej recepcji owych „błędów” 

Laktancjusza i będzie podkreślany przez wielu autorów w następnych wiekach.  

Druga księga rozpoczyna się od dialogu na temat sprawiedliwości i świętości wojny 

prowadzonej w słusznej sprawie. Do rozmowy włączają się nieobecne dotąd osoby, a więc 

Guarnerius Castilioneus (Guarnerio Castiglioni), Franciscus Barbarus Venetus (Francesco 

Barbaro) i Blaxius Giglinus (Biagio Ghiglini)1066. Rozmowa ta nie dotyczy jednak 

bezpośrednio pism Laktancjusza, choć, przeradzając się w dysputę nad naturą namiętności 

(passio), zmierza ściśle do poglądów Afrykańczyka na temat gniewu człowieka i Boga 

wyrażonych w De ira Dei1067. Omijając jednak dość długi wywód i argumentację wyrażoną 

pomiędzy stronami, należy zauważyć, że właśnie w koncepcji Boskiego gniewu Candidus 

 
1065Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium I 111. 
1066 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 1-14. 
1067 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 26. 



249 

 

upatruje poważny błąd rozumowania Laktancjusza polegający na przypisaniu Bogu gniewu 

jako emocji, a jego teologię bazującą na fragmentach Pisma Świętego za sprzeczną z 

poglądami autorytetów chrześcijańskich takich jak: Ambroży, Augustyn czy Hieronim1068. 

Następny błąd dotyczy zaś sprzeczności w tej kwestii u samego Laktancjusza, wyrażającego 

odmienne stanowisko na temat cierpliwego znoszenia krzywdy w Divinae institutiones i w De 

ira Dei. Dla Candidusa jest to przykład słabości myśli apologety i dlatego odmawia mu miana 

filozofa1069. Potwierdzić to mają, zdaniem autora, kolejne fragmenty podważające 

kompetencje, znajomość filozofii Sokratesa, Platona i Arystotelesa oraz najważniejszych 

zagadnień, w których się ze sobą nie zgadzali1070. Co interesujące, na podstawie tekstu widać 

wyraźnie, że autor w sporze między stanowiskiem myśli platońskiej i arystotelesowskiej dość 

jednoznacznie opowiada się po stronie pierwszej z nich, co zdradza jego stanowisko 

w toczonych ówcześnie sporach humanistów1071. Śledząc kolejne uwagi wobec fałszywych 

twierdzeń Laktancjusza, uwidacznia się zarzut wobec jego wiary w nadejście czasów 

apokaliptycznych, które wedle siódmej księgi Divinae institutiones miały nastąpić po sześciu 

tysiącach lat od stworzenia, a więc zdaniem antycznego autora w ciągu kolejnych dwustu 

lat1072. Rho wyraźnie krytykuje całą eschatologiczną wizję Laktancjusza, i jej dosłowne 

rozumienie1073. Candidus, wyśmiewając brak podstaw tego twierdzenia, zarzuca 

Afrykańczykowi powtarzanie przepowiedni pochodzenia raczej demonicznego, niż 

 
1068 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 73-74: Quis iam tandem ille fuerit, pace vestra 

dicam, patres optimi, qui Lactentium excusare aut defensitare ausit, quando tam clare, tam aperte, tam evidenter 

deum irasci et credat et doceat? erroremque suum tam impudenter immo imprudenter libellis et litteris mandet? 

Sed quid in calce eiusce libelli dicat attendite rogo. Ait enim sic: Haec habui quae de ira dei dicerem, Donate 

carissime, ut scires quemadmodum refelleres eos qui deum faciunt immobilem. O virum indoctum! Refellendus 

est igitur Augustinus, Hieronymus, Ambrosius, ceterique sacris litteris eruditissimi viri qui passiones et 

vehementias omnis ab natura ipsa divina omnino secluserunt. Refellenda esset religio Christiana et universalis 

ecclesia, quae deum immobilem, incommutabilem, impassibilem esse praedicat, monet et instrvit. Sed de his satis 

et fortasse pluribus quam vivens Lactentius ipse se auditurum umquam credidisset. 
1069 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II, 78: Si Ciceronis igitur liberi a servo interficiantur, si 

occidatur uxor, si domus incendatur, vult hoc loco nisi vindictam et supplicium sumpserit inhumanum et 

crudelissimum dici, non continentiam hanc suam nominari patientiam debere, ceterum stuporem insensibilem 

quendam. Quando autem in M. Antonium scripserit, damnat eum impatientiae levitatis et insaniae, qui tamen 

sceleratius quiddam atque scelestius quam liberos interficere, uxorem necare, domum succendere moliebatur. 

Ipse namque vir flagitiosus crudelis furiosus, accinctus tunc erat singulos dies in optimorum quorumque civium 

stragem atque perniciem. Et qui | nihil aliud quicquam, quod hesterno colloquio dictum est, nisi iustitiam 

ceterasque virtutes extinguere, iura humana et divina subvertere, rem publicam delere et strangulare nitebatur. 

Patientiam ergo vir iste delirus obliviosusque nunc damnat, nunc laudibus ad caelum tollit—signum evidens 

quidem non sani capitis et qui sibimet prorsus opposita sentiens adversetur. 
1070 Zob. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 79. 
1071 Por. D.J.-J. Robichaud, Tearing Plato to Pieces: Gianfrancesco Pico della Mirandola and Marsilio Ficino 

on the History of Platonism, „Renaissance and Reformation” 42 (4)/2020, s.103-133. 
1072 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 178. 
1073 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 181. 



250 

 

Boskiego1074, a także komentuje jego millenarystyczną wizję słowami zaczerpniętymi 

z komentarza Hieronima do Księgi Proroka Daniela: Omne enim quod de terra est revertetur 

in terram, sancti autem nequaquam habebunt terrenum regnum sed caeleste. Cesset ergo 

mille annorum fabula1075. Za błędne uznał również to, że Laktancjusz upatrywał w Rzymie 

siłę mającą powstrzymać owe wydarzenia. Podążając za Augustynem, oskarżyciel 

Laktancjusza twierdzi, że miasto Rzym czy nawet samo Imperium nie może mieć 

decydującego wpływu na stabilność świata czy religii:  

Dicebas exinde cum Paulus ea verba scriberet, videlicet Qui tenet teneat, donec de medio 

fiat, Augustinum de imperio Romano non absurde dictum esse credidisse. Utrum cum 

Lactentio vel ipse Augustinus durante ipsa urbe et imperio mundum nequaquam 

collapsurum sentiebat? Eratne tantae violentiae urbs ipsa Roma aut imperium suum tam 

praepotens ut deo omnipotentissimo terrarum orbem delere funditus et exurere decernenti 

obsistere posset atque illius potentiam comminuere debilitareque? Potis nimirum erat ipse 

deus – qui facit mirabilia magna solus, qui non omnia quae potest vult, quae vult autem 

omnia potest – Romam urbem eam ab radicibus evellere et extirpare, reliquam vero 

Europam, qua posita est ceterasque mundi regiones immunes ab excidio et eversione 

asserere et vindicare. Sed num, sublato Romanorum imperio et ad Assyrios iterum ut 

longe ante fuit ex integro redeunte aut ad mundi alias nationes commigrante, consequens 

erat ut religio Christiana eo ipso periret ac mundus tunc incendio deflagraret? Pereant iam 

civitates et regna,monarchiae abolitis ceteris et extinctis novae suscitentur, non tamen 

ipsa religio ex ea regnorum commigratione desitura est. Dixit enim Dominus fidelibus 

cunctis: Ego quidem vobiscum sum usque ad consummationem saeculi1076. 

Zarzut ten znacznie poważniejszy od wielu pozostałych dotyczył w rzeczy samej głównego 

filaru laktancjuszowej wizji społecznego porządku, który mogło zapewnić jedynie cesarstwo 

prowadzone w duchu reform Konstantyna. W dalszej rozmowie pomiędzy Nicolausem 

a Candidusem została poruszona kwestia proroctwa ponownego przeniesienia Imperium do 

Azji. Warto zwrócić uwagę na próbę obrony wyobrażeń Laktancjusza, zaprezentowaną przez 

jego głównego rzecznika w ramach prowadzonego dialogu. Argumentuje on za 

prawdziwością przewidywań dotyczących wystąpienia postaci Mahometa spełniającej niejako 

 
1074 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 146: Scio exinde non ex deo non ex angelis, qui nec 

fallere nec falli volunt, has illi praesensiones renuntiatas esse. Quid ergo reliquum? Daemonem profecto 

quempiam deo Socratis assimilem, qui sibi de futuris multa mentiretur, quam familiarem habuit. Ille enim 

Socrati mortem praedixit. Hic autem Lactentio ad aurem has umidas et lapsantes praefationes obganiebat. 

Credebat fortasse angelum dei esse. Nec percipiebat homo delirus et ignarus sibi illudi qui ceteras illusiones 

deridebat damnabatque. 
1075 Hieronymus, Commentaria in Danielem col. 1190-1200. 
1076 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 160. 



251 

 

funkcję antychrysta w ciągu kilkuset lat od śmierci Laktancjusza1077. Zresztą widać, że 

podczas wymiany poglądów na ten temat Candidus przywołuje ogólne przekonanie, że słowa 

apologety z siódmej księgi były w ten sposób właśnie interpretowane przez ówczesnych: 

Sentiunt et alii, ut ais, quod de Arabum secta seu foedissimo illo Machometo tunc venturo 

Lactentius ipse praeloquatur1078. Szczególnie istotne w tym miejscu pozostaje odniesienie do 

kontekstu historycznego towarzyszącego powstaniu całego dialogu. Od początku lat 

czterdziestych XV wieku rozpowszechnia się antyturecka narracja wojenna, nawołująca do 

krucjaty przeciwko sile wojsk napierających na kontynent europejski.  

Dalsza część wywodu drugiej księgi w wykazaniu błędów nauki Laktancjusza 

w większości koncentruje się na wyliczeniu szczegółów dotyczących jego eschatologicznej 

nauki, dotyczących choćby: długowieczności ludzi żyjących w tysiącletnim królestwie1079, 

społeczności i miasta świętych1080, antychrysta1081, okoliczności przybycia Chrystusa1082, 

ostatecznej bitwy1083 i sądu nad wszystkimi ludźmi1084. Nie brakuje też szczegółowych 

rozważań nad jego nieortodoksyjnym pojęciem substancji Ducha Świętego i Boskiej 

Trójcy1085 oraz kończących drugą księgę uwag na temat pojęcia wszechwiedzy Boga1086.  

Część z tych rozważań znajduje swoją kontynuację w trzeciej, ostatniej księdze 

dialogu, gdzie pierwsze dwa błędy dotyczą rozumienia relacji Ojca i Syna. Dla niniejszej 

pracy istotny wydaje się jednak inny fragment, w którym autor wprowadza w formie 

 
1077 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 152: Sed haec quae ab illis pro Lactentio in 

praesentia fit, excusatio seu defensio prorsus, mi Nicolae, nulla est. Res enim setius se habet atque illi loquuntur. 

Legantur eiusce Lactentii quae statimdicta sunt verba.Videamus non modo verborum ipsorum contextum sed 

interiorem sensum exactius perscrutemur. Non enim de suillo ipso Machometo ceterum de illo omnium 

hominum, paene dixi daemonum, scelestissimo Antichristo locutum eum esse iudicabimus. Putabant hi qui 

Lactentium defensitabant Machometum 
1078 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium II 154. 
1079 Por. Lactantii Firmiani errata…, dz. cyt., 12-14, s. 66: Undecimus error quando dicit quod qui in die iudicii 

erunt vivi nequaquam morientur, sed per mille annos infinitam multitudinem generabunt; Duodecimus error 

quando dicit quod gentes in iudicio non extinguentur omnino. 
1080 Por. tamże 16-17: Tertiusdecimus error quando dicit quod peracto iudicio civitas sancta pulcherrima a deo 

in medio terrae constituetur. 
1081 Por. tamże 21-22: Quintusdecimus error quia implicat suis eloquiis duos in fine mundi antichristos esse 

venturos, nec imprudens errorem suum percipit 
1082 Por. tamże 23-34: Sextusdecimus error quando dicit caelum medium intempesta nocte et tenebrosa aperiri 

debere quando Dominus ad iudicium veniet. 
1083 Por. tamże 25-27: Decimus septimus error quando putat Dominum Iesum comitantibus angelis adversum 

Antichristum in aciem descensurum et in quarto proelio superari debere. 
1084 Por. tamże 28-30: Decimus octavus error quando credit ante diem iudicii Christum venturum de caelo cum 

Antichristo conflicturum. Et ita adventus duos imprudens ponit admodum propinquos 
1085 Por. tamże 19-20: Quartusdecimus error quando spiritus Sancti omnino negat substantiam, et ibi incidit 

tractatus de trinitate personarum. 
1086 Por. tamże 1-4: Tandem quoniam Lactantius, quasi alter deus, de futuris contingentibus credit habere certam 

praescientiam et in hoc ridiculus sit habendus; tractatus incidens exoritur de dei praescientia quae verissima 

est. 



252 

 

prozopopei postacie Cycerona i Laktancjusza. Przedmiotem sporu pozostaje pogląd dotyczący 

wieczności materii, przywołany przez Arpinatę za Arystotelesem w De natura deorum. 

Główny punkt niezgody dotyczy tego, że Laktancjusz jako chrześcijanin opowiada się za 

stanowiskiem, że świat materialny został bezpośrednio stworzony przez Boga. Cyceron 

formułuje fundamentalny zarzut przeciwko stosowaniu wiary w dowodzeniu filozoficznym – 

działanie to uznaje za tożsame z logicznym błędem petitio principii1087. Również odpowiedź 

Laktancjusza, powołującego się na wszechmoc i naturę Boga, w której zawiera się możliwość 

powołania materii ex nihilo1088, dla Cycerona wyda się jedynie pięknymi słowami 

pozbawionymi siły dowodzenia, o czym tak powie: Pulchra quidem et speciose dicta sint, 

Lactenti, ista quae loqueris, sed arida prorsus, sine suco sine nervis1089. W zdaniu tym, 

wypowiedzianym ustami Cycerona, Antonio da Rho streszcza niejako swój stosunek do całej 

twórczości Laktancjusza, choć cały ten fikcyjny dialog pomiędzy Arpinatą a Afrykańczykiem 

wcale nie służył autorowi do wykazania błędnego twierdzenia na temat stworzenia ex nihilo, 

będącego dogmatem chrześcijańskiej wiary, w który Rho wierzył, co zresztą potwierdza 

słowami: Persuades mihi equidem, inquit tum Candidus, et ita cum Lactentio esse credo et 

sentio materiam illam ex qua mundus a deo fabricatus est non ex aeternitate, 

quemadmodumphilosophi omnes antiqui crediderunt praefuisse, ceterum e nihilo ab ipso 

summo opifice productam esse1090. Istota tego zabiegu literackiego polega na wykazaniu, że 

na gruncie filozofii Laktancjusza, nie potrafiąc obronić swojego stanowiska, ze zbyt dużą 

 
1087 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium III 21: Quibus hoc argumentis, Lactenti, doces? Nihil 

enim et tu dixisti quare hoc sit probabile. Sine rationibus et argumentis visne tibi credamus omnes? Nemo, 

inquis, quaerat ex quibus ista materiis tam magna, tam mirifica opera deus fecerit; omnia enim fecit ex nihilo. 

Sed quare non vis ex te quaeram ut saltem doctior fiam quando tu quoque quibus argumentis dixerim materiam 

rerum a deo factam non esse doceri efflagitas? Visne tibi credam et fidem praestem quam ipse mihi non 

praestas? Unde haec tibi notitia tam evidens et clara ut deum e nihilo astruas omnia confecisse? Sic enim quod 

tu mihi das vitio superius illud assumpsisti tamquam probatione non indigeret, et tamen id primo probandum 

erat: deus e nihilo fecit omnia. Proba, et cedo tibi. Si tu vero, quoniam ipsa molitio humanum sensum exsuperat 

naturamque longe transcendit, illam probare aperte non potes, quid me perurges et stimulas? Credisne 

simplicibus et absolutis eloquiis illis tuis tam facile me crediturum? Non tamen facessis sed pergis in sententia. 

Et quod probare nescis, id praesupponis maxime esse probabile. Immo—ut telis met tuis te confodiam—cum 

debeant, ais, incerta de certis probari, tu probationem accipis ex incerto. Dicerent logici hanc ratiocinationem 

tuam petitionem esse principii. Aeque enim apud philosophos haec duo incerta sunt: deus omnipotens est, et 

materia mundi e nihilo facta est. Nec desinis iterum atque iterum eundem inculcare sermonem et aures 

philosophorum obtundere. 
1088 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium III 22: Non posse, inquis, e nihilo facere; imbecillitatis 

humanae est. Deus vero facit sibi ipse materiam, quia potest. Posse enim dei est; nam si non potest, deus non est. 

Homo facit ex eo quod est, quia per mortalitatem imbecillis est, per imbecillitatem definitae ac modicae 

potestatis; deus autem facit ex eo quod non est, quia per aeternitatemfortis est, per fortitudinempotestatis 

immensae, quae fine ac modo careat (necesse est), sicut vita factoris. Quid ergo mirum si facturus mundum deus 

prius materiam de qua faceret praeparavit et praeparavit ex eo quod non erat? quia nefas est deum aliunde 

aliquid mutvari, cum ex ipso vel in ipso sint omnia. 
1089 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium III 23. 
1090 Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium III 26. 



253 

 

łatwością starał się obalać cudze1091. Szerzej analizując ten fragment dialogu, łatwo 

zauważyć, że postać Laktancjusza została wciągnięta w literacką grę zastosowaną przez Rho. 

Wykorzystano przy tym konwencję zaczerpniętą częściowo z Divinae institutiones. Dalszy 

wywód ukazuje, jak Nicolas i Candidus celowo dobierają cytaty obu starożytnych autorów, by 

ożywić hipotetyczny spór między nimi. Dobrym przykładem jest tu obszerny fragment z 

Divinae institutiones, zawierający zarzut Laktancjusza wobec Cycerona – autor krytykuje 

Arpinatę za stawianie warunków w okazywaniu hojności, co miało przeczyć wcześniej 

deklarowanej wizji humanitas. Temat ten obszernie omówiony w trzecim rozdziale niniejszej 

pracy dotyczył zagadnienia etycznego wymiaru humanizmu w myśli apologety. W tym 

przypadku widoczna jest próba obrony stanowiska Cycerona w kontrze do zarzutu, jaki 

postawił chrześcijański autor oraz jego obrońca Nicolaus1092. Candidus jawi się w tym 

miejscu jako stanowczy obrońca powściągliwego stanowiska Arpinaty, wedle którego, 

udzielając pomocy materialnej, strona dająca musi zachować rozsądek, aby nie popaść w 

rozrzutność, choć również stara się on wykazać, że w wymiarze samej hojności Cyceron 

wyraził zbliżone stanowisko do Laktancjusza, zbyt pochopnie oceniającego jego poglądy1093. 

Szczególnie te dwa fragmenty dialogu pokazują nowożytną i humanistyczną metodę 

obcowania z tekstem. Dialog toczony pomiędzy uczonymi w połowie XV wieku staje się 

wielką dysputą ponad wiekami, w której pełnoprawnymi rozmówcami są od wieków 

nieżyjące osoby. Jest to doskonały przykład funkcjonowanie praktyki rozmowy z mistrzem w 

ramach przestrzeni Res publica litterarum. Zaś dla wywodu tego rozdziału najistotniejsze jest, 

że powodem, przystąpienia owych humanistów do tej rozmowy, był Laktancjusz. 

 
1091 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium III 26: Non subirasci tamen nequeo ipsi Lactentio 

quando Ciceronem ea in re damnat qua vel ipse damnandus est. Turpissimum quidem est aliorum errata 

commemorare et velle corrigere, suorum autem oblivisci; aliorum festucas inspicere, trabes suis in oculis non 

videre. | Sed fortasse de his alias latius. 
1092 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium III 112: Tum Candidus ad Ciceronis tutelam semper 

accinctus, „Credo,” inquit, „Redemptoris nostri sermonem, quo ait Cum facis prandium aut cenam, noli vocare 

amicos, piissimum esse sanctissimumque, quem tamen neutiquam praeceptum at consilium esse dixerim. 

Numquid omnino mandat praeter pauperes et invalidos reliquum hominum genus a convictu nostro arceri 

debere? Inhumanum quidem id fieret atque nefarium. Quod Lactentius tuus intellegens, ductus vel ipse quam 

Ciceroni obiectat paenitudine ac ne illo feliciore memoria gloriaretur, inquit: Nec tamen quisquam interdictam 

sibi putet aut communionem cum amicis aut caritatem cum proximis. Quando autem eiusce Ciceronis doctrinam 

damnat, aut plane illum ignorat aut notissimus calumniator et sycophanta est. Ait enim non eum recte suadere 

cum dicit: ‘Largitio quae fit ex re familiari, fontem ipsum benignitatis exhaurit. Ita benignitate benignitas 

tollitur; qua quo in plures usus sis, eo minus in multos uti possis. (…) Quid autem est stultius quam quod libenter 

facias, curare ut id diutius facere non possis?’ Atque in illum invehit dicens: Videlicet professor sapientiae 

refrenat homines ab humanitate; monet ut rem familiarem diligenter custodiant malintque arcam quam iustitiam 

conservare. 
1093 Por. Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium III 114: Dixisse debverat Lactantius tuus et alia haec 

Ciceronis verba: Nec ita claudenda est res familiaris ut eam benignitas aperire non possit, nec ita reseranda ut 

pateat omnibus; modus adhibeatur, isque referatur ad facultates. Omnino meminisse debemus id quod a nostris 

hominibus usurpatum iam in proverbii consuetudinem venit, largitionem fundum non habere. Quid hoc est? Si 

vas fundo caret, omne immissum perit et evanescit. Multi enim patrimonia effuderunt inconsulte largiendo. 



254 

 

Pozostałe zarzuty wobec nauki Laktancjuszaw znacznej mierze dotyczą 

drobiazgowych uwag samego autora i nie wymagają staranniejszego komentarza, zwłaszcza 

że część z nich stanowi powtórzenie czy rozszerzenie dotychczasowych zarzutów1094. Warto 

jednak rozważyć, jaki był ogólny cel powstania tak dużego dzieła oraz, co może istotniejsze, 

przeciw komu było ono skierowane. Na podstawie skrótowo przedstawionych 

najważniejszych punktów dialogu można już dostrzec, że główne oskarżenie padające pod 

adresem Laktancjusza dotyczy jego filozoficznej ignorancji, zarówno gdy chodzi o 

przytaczane przez niego sądy i opinie pogańskich myślicieli, jak i jego rzekomo lekceważące 

podejście do całego nurtu filozofii, której cel traci uzasadnienie na rzecz chrześcijaństwa. 

Wedle tak skierowanego zarzutu edukacja filozoficzna i autorytet starożytnych filozofów w 

najlepszym wypadku zostaje podporządkowany roli Objawienia. Antonio da Rho, jak również 

reprezentujący jego poglądy Candidus jako przedstawiciele schyłkowej scholastyki 

uniwersyteckiej opowiadają się za niezależnością filozoficznego studium, będącego 

fundamentem wykształcenia. Laktancjusz uosabia wedle tekstu pozycję filozoficznego 

dyletanta, rekompensującego swój brak wykształcenia elokwencją. Zdaniem Rutherforda jest 

to szeroko zarysowana polemika z poglądami Lorenza Valli, który przeciwstawiał się roli 

wielowiekowej tradycji nadrzędnej funkcji filozofii w nurcie zapoczątkowanym przez 

Boecjusza, a kontynuowanym przez średniowieczny uniwersytet1095. 

 
1094 Por. Lactantii Firmiani errata…, dz. cyt., s. 68-72: Tertius error quando ait quod integrum corpus Christi e 

patibulo detractum est […] ne laesum et diminutum ad surgendum inhabile redderetur; Quartus error quando 

dicit Christum in Galilaeam profectum noluisse se Iudaeis ostendere ne adduceret eos in paenitentiam et impios 

resaneret; Quintus error seu defectus ⟨est⟩ quia contra Platonem disserere de mundo et disputare contendit, sed 

frivolis et exilibus nimium argumentis; Sextus error quando dicit deum post diluvium instituisse ut homines post 

centum viginti annos non amplius viverent; Septimus error quando dicit Pilatum in Christum mortis sententiam 

nequaquam protulisse; Octavus error quando dicit Christum in principio adulescentiae a Iohanne esse 

baptizatum; Nonus error quando dicit nihil colendum quod oculis mortalibus cernitur, quia mortale sit necesse 

est; Decimus error quando dicit deum virtutem docere non posse quia expers corporis non faciet quae docebit, 

et ibi ⟨errat⟩ quoniam in sententiis suis sibimet contradicit; Undecimus error quando dicit quod in resurrectione 

universali non erit caro illa, quam deus homini superiecerit, huic terrenae similis; Duodecimus error quando 

dicit Christum solvisse legem Moysi; Tertiusdecimus error quando dicit si quis liberos ob pauperiem non poterit 

educare, satius est ut se ab uxoris congressione contineat quam sceleratis manibus dei opera corrumpat; 

Quartusdecimus error quando dicit omnem philosophiam esse abiiciendam et eam temere prolixius insectatur; 

Quintusdecimus error quando dicit deumin finemundi facturumne sol per triduum occidat; Sextusdecimus error 

quando non universos a deo iudicandos dicit, sed tantum eos qui in dei religione versati sunt; Decimus septimus 

error quando dicit quod illi quos plena iustitia et maturitas virtutis incoxerit ignem iudicii non sentient; Decimus 

octavus error quando dicit animas usque ad diem iudicii in una communique custodia detineri; Undevicesimus 

error quando dicit quod qui ab inferis suscitabuntur, ii praeerunt viventibus veluti iudices; Vicesimus error 

quando credit aetatem auream, quae posita a poetis est, veram quidem post diem iudicii esse futuram; Ultimus 

error quando docet duo iudicia universalia duasque resurrectiones universales esse futuras, tempus 

autemintermediumessemille annorum plenum omni iustitia et pace omnibusque deliciis quo tempore finito 

scilicet in fine septimi millesimi solvetur diabolus et persequetur fideles ut prius. 
1095 Por. D. Rutherford, Lactantius philosophus…, dz. cyt., s. 480-481: „ Some of these errors represent Rho’s 

grinding an ax against his contemporaries, in particular Lorenzo Valla. By the 1440s Rho and Valla had already 

exchanged cryptic barbs, yet Rho appears unwilling to expose himself to the charge of open ingratitude. For 



255 

 

Valla jako jeden z największych autorytetów humanistycznych pierwszych dekad XV 

wieku był postrzegany jako orędownik niezależnych studiów literackich czy filozoficznych 

w duchu chrześcijańskim. Również powiązanie jego poglądów z Laktancjuszem nie wydaje 

się przypadkowe. W swoim dziele De vero falsoque bono zachowanym w kilku wariantach, 

nie tylko co do tytułu, lecz także występujących w nich bohaterów czy treści przedstawił 

dialog pomiędzy ówczesnymi uczonymi, broniącymi trzech stanowisk filozoficznych: 

stoicyzmu, epikureizmu i chrześcijaństwa. W pierwotnej wersji ukończonej w 1431 roku, w 

której akcja dialogu rozgrywa się w Rzymie, te kierunki filozoficzne prezentowali kolejno: 

Leonardo Bruni, Antonio Beccadelli oraz Niccolo Niccoli. W ostatniej wersji, powstałej w 

latach 1444–1449, akcja przenosi się do Pawii – miejsca wcześniejszej działalności 

wykładowej Lorenza Valli z początku lat trzydziestych. W dialogu pojawiają się postacie 

reprezentujące różne stanowiska: stoicyzm uosabia Catone Sacco, epikureizm – poeta Maffeo 

Vegio, zaś chrześcijaństwo – sam Antonio da Rho. Przychylne odniesienie do epikurejskiej 

doktryny voluptas, uznanej przez autora za możliwą do pogodzenia z chrześcijańską ideą 

świętości, sprowokowało zarzuty o herezję ze strony części odbiorców. Valla zmuszony był 

zareagować – najpierw w 1444 roku, a następnie publicznie przed papieżem Eugeniuszem IV, 

publikując Apologię w roku kolejnym1096. Obydwa teksty powstawały zatem w niezwykłej 

 
Valla, in the 1433 version of his dialogues On the True and False Good, had chosen Rho as his Christian 

spokesman. As Valla expressed it, he had conferred on Rho the same honor that Cicero had bestowed on Scipio 

and Plato on Socrates. According to Rho, Lactantius’s many errors stem from his primary error, the rejection of 

philosophy. ‘Candido’ scorned Lactantius’ s assertion that „all philosophy must therefore be discarded: what is 

needed is not the pursvit of wisdom ... but wisdom itself.” None of Rho’s humanist contemporaries argued a 

similar position more clearly than Lorenzo Valla. According to Valla, the theology introduced by Boethius and 

pursued by the scholastics had inappropriately subordinated grammar and rhetoric to dialectic and philosophy. 

Rho would have been sensitive to this argument because ‘Antonio’ himself had advanced this thesis in the third 

dialogue of Valla’s On the True and False Good.130 Tellingly, in the inquisitorial process of 1444 in Naples, 

Valla expressed the view that „the rhetorician is greater than the philosophos [philosopher/lover of wisdom], he 

is sophos [wise].” When Rho wrote his Dialogues, he could not have known of this particular formulation of 

Valla’s idea. But apart from its expression in On the True and False Good, Rho must have heard Valla articulate 

similar views in their occasional conversations in Pavia and Milan in the early 1430s”. 
1096 Por. L.A. Panizza, Lorenzo Valla’s De Vero Falsoque Bono, Lactantius and Oratorical Scepticism, „ Journal 

of the Warburg and Courtauld Institutes” 41/1978, s. 77: „The first version of Valla's treatise was entitled De 

voluptate and had an introductory paragraph about pleasure, deleted from later versions. It was started at Rome 

and completed at Piacenza in 1431. Set in Rome, the dia- logue presents the ageing and venerated humanist 

Leonardo Bruni as the Stoic spokesman; Antonio Beccadelli, «il Panormita», as the Epicurean; and Niccolo 

Niccoli as the Christian. Subsequent versions-the second was com- pleted by 1433 and the third between 1444 

and 1449-are set in Pavia where Valla taught from 1431 to 1433. Catone Sacco, a jurist of high reputation at the 

University, takes the part of the Stoic; Maffeo Vegio a learned poet who wrote an additional Book to Virgil’s 

Aeneid and who later became a priest, the part of the Epicurean; and Antonio da Rho, a Franciscan friar who 

succeeded Gasparino Barzizza as Professor of Rhetoric at Milan in 1431, that of the Christian. The title was 

altered to De vero falsoque bono and also to De vero bono.8 Catone Sacco, Maffeo Vegio and Antonio da Rho 

were friends of Valla at the time, and are explicitly depicted as upright, devout and learned men who have 

mastered the requisite skills of oratory.9 Like Valla they have not been seduced into uncritical fondness for 

pagan philosophy. Although various versions and mixtures of versions were printed in Louvain, Paris, Cologne 

and Basle, none was published in Italy until the critical edition a few years ago.10 Valla's work was 



256 

 

bliskości i były echem prowadzonych ówcześnie debat wśród uczonych humanistów. 

Prezentowana przez Vallę postawa, wywyższająca retorykę ponad wszelkie inne dziedziny, 

spotykała się z wyraźną nieufnością ze strony akademickich nauczycieli, zwłaszcza że widział 

on w sztuce retorycznej fundament nauki teologicznej, jak pisał o tym w innym swoim dziele 

zatytułowanym Elegantiae linguae latinae: Ac mea quidem sententia, si quis ad scribendum 

in theologia accedat, parvi refert an aliquam aliam facultatem afferat an non; nihil enim fere 

cetera conferunt. At qui ignarus eloquentiae est, hunc indignum prorsus qui de theologia 

loquatur existimo1097. Retoryka Cycerona i Kwintyliana, jak wiadomo, były najważniejszym 

elementem formacyjnym dla wczesnej działalności Laktancjusza jeszcze w Afryce Północnej, 

choć najważniejsza inspiracja apologetą w twórczości Lorenzo Valli nie odnosi się jedynie do 

naśladowania jego stylu czy umiłowania sztuki słowa w służbie chrześcijańskiej prawdzie. 

Jak wskazuje włoska badaczka Letizia Panicza, w jego dziele De vero falsoque bono można 

dostrzec analogię do metody apologetycznej Laktancjusza, wykorzystującej sceptycyzm 

późnej Akademii w krytycznej ocenie naturalnego rozumu, a w konsekwencji niezależności 

poznania filozoficznego niewspartego chrześcijańskim Objawieniem. Już we wstępie dzieła 

autor przywołuje dwa główne autorytety chrześcijańskie patronujące jego sposobowi 

myślenia, w sposób znaczący zdradzające jego intelektualne sympatie, o czym pisze tak: Et de 

religione [...] Lactantius et Augustinus tractaverunt, quorum alter, ut qui prior fuit, falsas 

religiones confutasse, alter veram confirmasse preclarius videtur1098. To inspirowanie się 

Laktancjuszem widać w tekście Valli w sposobie formułowanie zarzutów wobec poszukiwań 

najwyższego dobra na gruncie samej tylko filozofii, jak również wobec hipokryzji 

przedstawicieli pogańskich szkół, którzy często łamali swoje własne moralne ideały: 

probamus hos ipsos sapientie sectatores non virtutem sed umbram virtutis, non honestatem 

sed vanitatem, non officium sed vitium, non sapientiam sed dementiam fuisse sectatos, 

meliusque fuisse facturos si voluptati operam nisi dederunt dedissent1099. Najbardziej 

widoczne nawiązanie do myśli Laktancjusza ujawnia się jednak w wypowiedzi rozmówcy 

prezentującego chrześcijańskie stanowisko, a więc Antoniego da Rho, który w trzeciej księdze 

wypowiada słowa będące streszczeniem chrześcijańskiego humanizmu Afrykańczyka w 

 
misunderstood even in his lifetime. His bold defence of a discredited philosophical system, of a voluptas even 

interpreted as heavenly, shocked some; the requirements of his novel style made the main features of his debate 

difficult to grasp. Valla defended De vero falsoque bono against accusations of heresy in 1444, and again a year 

later, in an Apologia directed to Pope Eugenius IV”. 
1097 Laurentius Valla, Elegantiae linguae latinae IV, praefatio; red. E. Garin, Milan 1952.  
1098 Cyt, za L. A. Panizza, Lorenzo Valla’s De Vero Falsoque Bono…, dz. cyt., s. 89; Laurentius Valla, De Vero 

Falsoque Bono I, proemium 1; red. M. de Panizza Lorch, Bari 1970. 
1099 L. A. Panizza, Lorenzo Valla’s De Vero Falsoque Bono…, dz. cyt., s. 93; Lorenzo Valla, De Vero Falsoque 

Bono I, proemium 9. 



257 

 

warstwie recepcji kultury klasycznej: Cui antiquitati concedo litteras, studia doctrinarum et, 

quod semper plurimum valvit, dicendi scientiam; ad sapientiam autem et vere virtutis 

agnitionem nego pervenisse1100. W podejściu tym łączy się afirmacja i podziw do wzorców 

literackich przy jednoczesnym odrzuceniu jakiejkolwiek moralnej czy poznawczej wyższości 

systemów filozofii przedchrześcijańskiej. Podejście to może się wydawać nie zbyt 

odkrywcze, choć, gdy zerknie się nawet pobieżnie na charakter intelektualny XV stulecia, 

można odkryć, jak wiele systemów starożytnej filozofii poddawanych było rekonstrukcji 

przez myślicieli, chcących nadać im status nurtu niezależnego od chrześcijaństwa. W mniej 

radykalnych przypadkach starano się godzić fundamentalne założenia różnych szkół 

filozoficznych, lecz nawet wtedy dowartościowywano pozycję autorytetu filozoficznego 

kosztem chrześcijańskich dogmatów, tradycji czy posługiwania się określoną terminologią. 

Znamiennym przykładem jest w tekście Lorenza Valli jest pojęcie natury, sięgające w 

kontekście rozważań filozoficznych do stoickiego rozumienia tego zagadnienia, próbując 

uzgodnić je z chrześcijańskimi wyobrażeniami na temat kosmologii i Opatrzności. Literacki 

przedstawiciel chrześcijaństwa w De vero falsoque bono, parafrazując słowa Laktancjusza z 

trzeciej księgi Divinae institutiones1101, sprzeciwia się takiemu ujęciu owego zagadnienia i 

wykazuje jego nieortodoksyjność: Cur naturam quam Deum rerum parentem appellare 

maluisti?... Cur Denique ipsam naturam potius in tuum colloquium deduxisti quam ipsum 

Iesum Christum?... Non enim natura quam exposuisti, que nihil est, sed ipse Deus naturarum 

conditor cui abs te contumelia fit per me ipse respondet1102. 

Na podstawie powyższych przykładów widać, jak Laktancjusz staje się 

emblematycznym przedstawicielem chrześcijańskiego humanizmu, broniącego z jednej strony 

naukę chrześcijańską przed nadmierną inspiracją doktrynalną płynącą z filozofii, z drugiej zaś 

nie przynależącego do nurtu kościelnej i uniwersyteckiej scholastyki. Dla Valli i wielu innych 

humanistów staje się on patronem nowego typu chrześcijańskiej filozofii łączącej źródłową 

prawowierność z uczoną elokwencją.  

 
1100 L. A. Panizza, Lorenzo Valla’s De Vero Falsoque Bono…, dz. cyt., s. 94; Lorenzo Valla, De Vero Falsoque 

Bono III, VII 5. 
1101 Por. Lactantius, Divinae institutiones III 28, 4-5: Illi enim cum aut ignorarent, a quo esset mundus effectus, 

aut persuadere vellent nihil esse divina mente perfectum, naturam esse dixerunt rerum omnium matrem, quasi 

dicerent omnia sua sponte esse nata; quo verbo plane imprudentiam suam confitentur. natura enim, remota 

providentia et potestate divina, prorsus nihil est. quodsi deum naturam vocant, quae perversitas est naturam 

potius quam deum nominare? si autem natura est ratio vel necessitas vel condicio nascendi, non est per se ipsa 

sensibilis, sed necesse est mentem esse divinam, quae sua providentia nascendi principium rebus omnibus 

praebeat, aut si natura est caelum atque terra et omne quod natum est, non est deus natura, sed dei opus. 
1102 Lorenzo Valla, De Vero Falsoque Bono III, VII 7. 



258 

 

Wracając jednak do Dialogi tres in Lactentium Antoniego da Rho, można zauważyć, 

że właśnie to optymistyczne i niekiedy bezkrytyczne przekonanie co do poglądów 

Laktancjusza, szerzące się wśród humanistów pierwszej połowy XV wieku, było jednym 

z głównych motywów podjęcia się pracy, mającej obnażyć pochopność tych przekonań. 

Świadectwem tego oburzenia pozostaje korespondencja prowadzona przez Rho z Francesco 

Filelfem, autorem listu z grudnia 1443 roku, w którym wyraził sprzeciw wobec krytycznej 

pracy powstającej przeciwko Laktancjuszowi1103. Wzywał on nawet, żeby Rho nie 

kontynuował swojego dzieła, jak również krytykował go za niesprawiedliwe zarzuty wobec 

poglądów apologety. Filelfo zwrócił także uwagę na celową zmianę pisowni imienia 

starożytnego autora na Lactentius, co miało najprawdopodobniej w prześmiewczy sposób 

nawiązywać do czasownika lactere oznaczającego ssanie mleka przez niemowlę. W ten 

sposób Rho miał wyrazić swój stosunek do Laktancjusza jako do myśliciela uwikłanego w 

dziecinne błędy. Choć – jak twierdzi Rutherford – mogło to również nawiązywać do uwagi 

Hieronima, który chwalił wymowę Liwiusza słowami: Livium lacteo eloquentiae fonte 

manantem1104. Stąd też interpretacja zmiany dokonanej w samogłosce może wskazywać na 

celowe zachowanie ambiwalencji, warto jednak nadmienić, że ogólny zamysł dzieła 

nakierowany był jednak na ostrą krytykę Laktancjusza. 

Podobną opinię wyraził Niccolò Arcimboldi, autor listu skierowanego do twórcy 

dialogów, w którym wyraził zdziwienie faktem, że osoba o tak wysokim poziomie erudycji 

postanowiła wystąpić przeciwko Laktancjuszowi – działanie, jak zauważył, nietypowe 

 
1103 Franciscus Filelfus, Epistula ad Antonium Raudensem, w: D. Rutherford, Dialogi tres in Lactentium…, dz. 

cyt, Appendix 2, s. 896: Franciscus Philelphus Antonio Raudensi, theologo, salutem. Quid ego sentiam de iis 

quae abs te in Lactantium Firmianum scripta sunt, dicam equidem breviter nec tibi mentiar. Petis enim ut 

audacter tibi aperiam iudicium meum de iis quae in Firmianum Lactantium scripsisti. Obtemperabo voluntati 

tuae; id quod etiam si minus esset abs te petitum, minime subticuissem. Non est boni viri reticere veritatem, 

praesertim eam quae, depravata si fuerit, nocere pluribus potest. Vellem equidem, pater optime, ab omni 

istiusmodi scribendi genere te continuisses, neque cum insanienti Petro Candido Decembre desipere ipse 

voluisses. Id certe fuisset et ordinis et Dignitatis tuae, praesertim cum non esses ignarus quam natura sit iste 

Candidus maledicus ac fatuus. Quae enim (per immortalem deum) fanatica ratio te commovit, ut perinde atque 

infesto quodam eoque inimico afflatus spiritu in virum illum doctissimum atque disertissimum tam insolenter, 

tam iniuste, tam impie invehereris, ut non res solum paene innumerabilis consulto male interpreteris, sed nomen 

etiam viri depravare studueris, utpote quem Lactentium pro Lactantio nomines? Nam de rebus ipsis quid loquar, 

quas vel pueris notas dum corrumpere laboras, te omnibus eruditis et gravissimis viris ridiculo praebes? Pudet 

me profecto ea in medium proferre, quae a te non inepte minus quam perperam notata sunt atque reprehensa. 

Rogo igitur te ut hac in re Aurelium Augustinum imiteris. Retractavit ille vir aeque sapiens ac sanctus quae 

imprudenter erravit. Retracta etiam tu, si tibi constas, quae sciens volensque male scripsisti. Quod si feceris, non 

modestiae et verecundiae minus quam sapientiae laudabere. Vale. Mediolani, ex aedibus nostris, III Kalendas 

Ianvarias MCCCCXLIII. 
1104 Por. D. Rutherford, Introdutio…, dz. cyt., s. 35; Hieronymus, Epistula 53, 3; PL 22. 



259 

 

w realiach intelektualnych epoki1105. Arcimboldi, będący pierwowzorem obrońcy 

Laktancjusza, widział w nim intelektualnego sprzymierzeńca, a w jego pismach cenne źródło 

do polemiki z odradzającymi się nurtami filozoficznymi. Bardzo stanowczo sprzeciwił się 

zarzutom o herezję sformułowanym wielokrotnie prze Rho w dialogu, argumentując, że jest 

to błędny anachronizm oceniać pisma apologety z perspektywy współczesnej czy nawet 

późnostarożytnej teologii, zwłaszcza że Augustyn czy Hieronim mieli o nim dobre zdanie1106. 

Arcimboldo postanawia więc odpowiedzieć na zarzuty skierowane w tekście własnymi 

słowami. Nie robi tego jednak w formie osobnego dzieła czy listu, lecz uwag zaznaczonych 

drobnym pismem na marginesie jednej z kopii tekstu da Rho. Widoczna jest tam dynamiczna 

debata toczona pomiędzy różnymi stanowiskami – literacki Nicolaus, reprezentujący 

rzeczywiste poglądy Arcimboldiego, broni Laktancjusza przed atakami Antoniego da Rho, 

wypowiadającego się w imieniu postaci Candidusa. Krytyka koncentruje się głównie na 

częstym podważaniu autorytetu Cycerona przez Afrykańczyka. Ta ponad wiekowa literacka 

dysputa jest najlepszym przykładem tego, w jaki sposób renesansowi humaniści poprzez tekst 

 
1105 Por. Nicolaus Arcimboldus, Epistula ad Antonium Raudensem, w: tamże, Appendix 1, s. 780: Niccolò 

Arcimboldi, Raudensi Antonio, philosopho atque theologo non vulgari, Nicolaus Arcimboldus salutem plurimam 

dicit. Cum perspecta satis mihi sit singularis tua virtus et morum quibus insignitus es modestia, anceps apud me 

ipsum haereo studueris ne lucubrato multis vigiliis hoc labore tuo Lactantii errores illos aperire, qui verborum 

cum elegantia cultuque sermonis ⟨serere⟩ mentibus imperitorum possent, an magis efferre te curiosa vanitate 

volueris, ea in medium adducendo quibus audire videaris solus—quod ante nostrum aetatem fecit nemo—

Firmianum impugnare, ut ostentes quantum ingenio vales, quid doctrina possis, quanta videris, et quam multa 

tenaci memoria condita servaris. In qua re cum nimium multa te in illum dixisse videam, non possum non mirari 

simul et dolere quod illi te adversarium constitueris cui patronus esse debveras. Nam cum et peritia saecularium 

litterarum emineas et sacris ita sis institutus ut aliunde quam abste saluberrima consilia Mediolanensis nemo 

quaerat, sed ad te unum tamquam ad oraculum civitatis omnes fluant qui salutemanimaemeditantur, cuimaior 

esse cura debuit ab his tutandi Lactantii partes qui petulantia in illum uterentur quam tibi, viro sancto doctoque, 

praesertim his doctrinis, quibus, si vera fateri voles, non negabis te ab illo plurima mutuatum esse, quae et 

cultiorem et doctiorem reddiderunt, et complures alios scientia pietatis eruditos illius ope gentilitatis errores 

evertisse. 
1106 Por. tamże, Appendix I, s. 782: Si enim M. Tullius in suis Academicis tantum tribuit M. Varoni quantum 

alteri nemini, quod eum ac ceteros in urbe peregrinantes errantesque tamquam hospites eius libri iura sacrorum 

et sacerdotum ⟨…⟩ disciplinam continentes quasi domum reduxerunt, ut possent aliquando qui et ubi essent 

agnoscere, cum tamen vir ille tam insignis excellentisque peritiae non unius veri dei sed multorum falsorum 

demonum sacra conscripserit, et ipsa quidem ita ut si evertere ea voluisset, vix tam multa, sicut beatus 

Augustinus docet, in eis ridenda, contemnenda, detestanda congessisset, quid et quantum debere nos Firmiano 

aequum est profiteri, qui omnium primus, vel certe cum pri- mis, gentiles falsorumdeorumpluralitate deceptos 

erigere conatus est, et in viam veritatis adducere, detecta illorum insana vanitate et ostenso pietatis calle, quo 

ad vitam vere beatam unius dei cultu, qui non nisi sancte casteque col[l]i potest, pervenitur, etiam si illum 

aberrasse nonnumquam et auctoritate scripturarum quas illorum temporum quidam ecclesiastici viri male 

fuerant interpretati de futuris aliqua iudicasse non vera compertus sit? Quantacumque enim ingenii vigeret 

acrimonia, quantocumque sacrarum litterarum studio niteretur, ea nimirum intueri indagareque non potvit, quae 

celeberrimi post ipsum longo satis intervallo—Hieronymus, Augustinus, et Ambrosius, splendidissima ecclesiae 

lumina ceterique sacrarum litterarum interpretes, solidissima veritate firmati—scripta reliquerunt. Enimvero 

non propterea quod illis plura mysteriorum secreta patuerint noster hic eliminandus est, et a sanctorum 

doctorumque virorum consortio sequestrandus, praesertim cum disputando quicquid astrvit ita ponat ut 

pertinaci contumacia corrigi, si quis eum docuerit, non recusare videatur. Egit profecto laudabili pioque 

proposito quod in commune profuturumomnibus censvit, 25 afferens in agro Domini quantum opis habuit, 

tametsi conantem affectum et magna quaedam supra vires molientem non secutus sit in omnibus effectus. 



260 

 

starali się wytworzyć wspólnotę myśli, której ramy przekraczały granice doczesności, 

przenosząc wszystkich jej uczestników do miejsca rozważań nad sprawami dotyczącymi 

splotu humanitas i divinitas, a w tym miejscu w centrum sporu znalazła się postać 

Laktancjusza. Nie oznacza to jednak jednomyślnej krytyki wobec dzieła Antoniego da Rho. 

Dowodem pozostaje list od Petrusa Candidusa – adresata, którego imieniem autor posłużył się 

w tekście do wyrażenia negatywnych ocen Laktancjusza1107. Odpowiedź zawierała wyraźne 

zadowolenie z powodu otrzymanego zaszczytu i symbolicznego upamiętnienia roli, jaką ta 

postać odegrała w dialogu. Zresztą uwagi Antoniego da Rho przetrwały w późniejszej 

polemice i odcisnęły się piętnem na postrzeganiu afrykańskiego autora w kolejnych wiekach. 

Prawdziwym zwieńczeniem recepcji Laktancjusza tego okresu była działalność 

Arnolda Pannartza i Konrada Sweynheima we Włoszech. Byli to niemieckojęzyczni drukarze 

związani z Johannesem Gutenbergiem, którzy jako jedni z pierwszych przywieźli na 

Półwysep Apeniński nową metodę rozpowszechniania tekstu za pomocą ruchomej czcionki. 

Współcześnie uważa się, że poprzedzili ich jedynie nieznani z imienia wędrowni drukarze 

niemieccy (działający w Romanii w latach 1462-1463), po których został do dziś fragment 

druku ilustrowanych modlitw pasyjnych. Pannartz i Sweynheim zostali zaproszeni przez 

Juana Torquemadę sprawującego funkcję opata komendatoryjnego w benedyktyńskim 

Subiaco, który dowiedział się od przybyłych niemieckich mnichów o nowym wynalazku w 

1464 roku1108. Już rok później – w 1465 roku – wydrukowana została w opactwie 

niezachowana do naszych czasów Ars minor Donata, a pod koniec września tego samego roku 

De oratore Cycerona, zaś 29 października Divinae institutiones Laktancjusza1109. Laktancjusz 

 
1107 Por. Petrus Candidus Decembrius, Epistula ad Antonium Raudensem, w; tamże, Appendix 3, s. 898: Petrus 

Candidus insigni theologo Fratri Antonio Raudensi Ordinis Minorum, salutem plurimam dicit. Homeri poetae 

omnium quos prisca tulit aetas praestantissimi et doctissimi vitam, partim Latinis litteris erutam, partim Graecis 

interpretatam, ad te hoc opusculo, Raudensis optime, mittere institui, ut qui sacris litteris Latinas Musas semper 

addidisti, etiam Graecas non inepte tuis studiis adiungas. Accedit ad hoc ut iis libris quos in Lactantium 

Firmianum eleganter simul accurateque edidisti, adeo nomen nostrum commendatum sit ut nisi pares gratias tibi 

referam non ingratus mediocriter et inhumanus esse videar. Nam si illorum vita contemni solet qui nihil 

memoria dignum umquam edidere, quanto magis iis succensendum est, qui alienis disciplinis et laudibus exculti 

se ipsos neglexerunt et ut laudandi essent aliorum potius iudicio quam virtute sua meruerunt. Leges itaque 

Homeri vitam et si non adeo cultam et ornatam ut auctoris ipsius claritas exposcit, ac fideliter interpretatam a 

me dignamque quam ipse legas quam intelligas quam denique Latinis litteris et studiis adiungas. Vale. 
1108 Por. M.D. Feld, The Sibyls of Subiaco: Sweynheym and Pannartz and the ‘Editio Princeps’ of Lactantius, w: 

Renaissance Studies in Honor of Craig Hugh Smyth, red. A. Morrogh, Florence 1985, s. 301-314. 
1109 Zob. E. Hall, Sweynheym & Pannartz and the origins of printing in Italy: German technology and Italian 

humanism in Renaissance Rome, New Castle 1991; K. Löffler, Arnold Pannartz and Konrad Sweinheim, w: 

Catholic Encyclopedia vol. 11, s. 444: The Benedictine monastery of Subiaco was the cradle of Italian printing. 

Probably Cardinal Giovanni of Turrecremata, who was Abbot in commendam of Subiaco, summoned the two 

printers there. They came in 1464. The first book that they printed at Subiaco was a Donatus; it has not, 

however, been preserved. The first book printed in Italy that is still extant was a Cicero, "De oratore" (now in the 

Buchgewerbehaus at Leipzig), issued in September, 1465. It was followed by Lactantius, "De divinis 



261 

 

jako pierwszy chrześcijański autor doczekał się druku swoich dzieł w regionach sąsiadujących 

z ówczesną stolicą chrześcijańskiego Zachodu. Do dziś przetrwał komentarz Gaspara z 

Werony – tekst wyrażający zachwyt nad nową technologią i informujący, że w ciągu zaledwie 

miesiąca udało się przygotować aż dwieście egzemplarzy jego pism: Hac tempestate 

sanctissima Romam quidam iuvenes accesserunt et ii quidem Teutonici, qui Lactantium 

Firmianum De hominis opificio, De Dei ira, necnon Contra Gentiles mense uno formaverunt, 

et ducentos huiusmodi libros quoque mense efficiebant1110. Nawet w porównaniu z zapałem 

humanistów do kopiowania dzieł Afrykańczyka z poprzedzających to wydarzenie kilku 

dekad, wydarzenie to było bez precedensu. Było ono przełomowe z jeszcze jednego powodu. 

W tekście Divinae institutiones po raz pierwszy wykorzystano grecką czcionkę dla dłuższych 

fragmentów w tym języku i choć w wydrukowanym miesiąc wcześniej De oratore Pannartz i 

Sweynheim zamieszczali pojedyncze słowa, to właśnie dzieło Laktancjusza zasługuje na 

miano prekursora tych rozwiązań w historii drukarstwa. Wydanie to nie tylko stanowi 

przykład wagi rozmów nad pismami apologety pierwszej połowy XV wieku i całej 

dotychczasowej tradycji, lecz także w sposób symboliczny inauguruje pracę nowożytnej 

humanistyki, której nieprzypadkowo patronem stał się Laktancjusz. 

Kolejnych wydań pism Laktancjusza do końca XV wieku na samym Półwyspie 

Apienińskim było aż czternaście: w Rzymie (1468, 1470, 1471, 1474, 1475), w Wenecji 

(1471, 1472, 1478, 1479, 1483, 1490, 1493, 1494, 1497), zaś w innych częściach Europy w 

Rostock (1476) oraz w Paryżu (1500). W historii inkunabułów Laktancjusz odznaczył się 

więc jako najczęściej drukowany autor chrześcijański po Augustynie i Hieronimie1111. 

Począwszy od pierwszego rzymskiego wydania z 1468 roku — poprawionej wersji edycji z 

Subiaco — Pannartz i Sweynheim uwzględnili w swoim opracowaniu oprócz Divinae 

institutiones, De ira Dei i De opificio Dei także poemat De ave phoenice oraz De 

Resurrectionis Dominicæ Die, ostatecznie przypisane Venantiusowi Fortunasowi. Taki układ 

utrzymał się w większości wydań rzymskich, natomiast w niemieckim wariancie z Rostock 

 
institutionibus", in October, 1465, and Augustine's "De civitate Dei" (1467). These four impressions from 

Subiaco are of particular importance, because they abandon the Gothic type of the early German books. In Italy 

Roman characters were demanded. Pannartz and Sweinheim, however, did not produce a pure but only a "half 

Roman" type. In 1467 the two printers left Subiaco and settled at Rome, where the brothers Pietro and Francesco 

de' Massimi placed a house at their disposal. Their proof and manuscript reader was Giovan de' Bussi, since 

1469 Bishop of Aleria. The works they printed are given in two lists of their publications, issued in 1470 and 

1472. Up to 1472 they had published twenty-eight theological and classical volumes, viz, the Bible, Lactantius, 

Cyprian, Augustine, Jerome, Leo the Great, Thomas Aquinas, Cicero, Apuleius, Gellius, Virgil, Livy, Strabo, 

Pliny, Quintilian, Suetonius, Ovid etc., in editions varying from 275 to 300 copies each, in all 12,475 volumes.  
1110 Cyt. za: G. Zippel, Le Vite di Paolo II di Gaspare da Verona e Michele Canensi, w: „Rerum Italicarum 

Scriptores” 3-16 (1904-1911), s. 57. 
1111 Por. J. Bryce, Bibliography of Lactantius. Part II. Early Editions to 1700, Northfield 2019, s. 2. 



262 

 

pominięto De ave phoenice. Wydania weneckie wydają się znacznie bogatsze – uzupełnione o 

niepełny fragment Epitome, a także o dzieła Tertuliana, jak Apologeticus z 1494 roku i Sermo 

de Vita Aeterna z 14971112. Już w editio princeps z Subiaco została dodana także skrócona 

wersja wyżej omówionych błędów z Dialogi tres in Lactentium Antoniego da Rho, której 

układ ustalony dla wersji rzymskiej z 1468 roku stał się wzorem dla niemal wszystkich 

późniejszych wydań do końca XVI wieku, włączając w to nawet pierwsze edycje tłumaczeń 

dzieł Laktancjusza na języki wernakularne w tym okresie, czego przykładem było francuskie 

wydanie, sporządzone przez René Fame’a1113. Owa Errata przetrwała w różnych formach w 

późniejszych wydaniach, czasem w szczątkowych formach, i była uwzględniana w 

opracowaniach aż do XIX wieku1114.  

W ostatnim etapie rozważań nad historyczną recepcją myśli i dzieł Laktancjusza warto 

przyjrzeć się jego popularności w burzliwej epoce poprzedzającej Sobór Trydencki, 

wydarzenie będące zarówno cezurą dla rozwoju nowożytnej historii myśli chrześcijańskiej, 

jak i wywodu niniejszej pracy. W tym okresie zmiany polityczne i religijne wyraźnie 

wpływały na postrzeganie literatury i sztuki, szczególnie w północnych regionach Europy, 

położonych za Alpami. Spoglądając na pierwsze dekady XVI stulecia w perspektywiezałożeń 

obecnego rozdziału, dostrzega się coraz większe zainteresowanie wydawanych drukiem pism 

Laktancjusza, których to edycji do 1529 roku było już piętnaście. Na samym początku wieku, 

w 1502 roku, w Wenecji ukazało się pierwsze krytyczne wydanie, przygotowane przez 

humanistę Johannes Pierius Valerianus w słynącej wówczas z solidnej i czystej typografii 

oficynie Joannesa Tacuinusa. Valerianus nie tylko wprowadził nową paginację i uporządkował 

strukturę tekstu, ale także dołączył szereg komentarzy i objaśnień do swojego wydania, które 

stało się podstawą między innymi dla wydania autorstwa Aulusa Ianusa Parrhasiusa z 1509 

roku, a pośrednio dla późniejszych wydań lyońskich i bazylejskich. Tym razem do edycji 

dołączono traktat De Mystero Eucharistiae Lorenza Valli oraz łacińskie tłumaczenia De 

 
1112 Por. tamże. 
1113 Por. D. Rutherford, Introduction…, dz. cyt., s. 2: „The advent of printing in Italy took Rho’s list of 

Lactantius’ errors from relative obscurity to widespread distribution as prefatory material in the 1465 Subiaco 

editio princeps of Lactantius. This happened, no doubt, with papal approval and support. The second printing of 

Lactantius in 1468 rearranged the errors according to their sequence in each book of the Institutes. In this form 

they would appear thereafter with nearly every printing of the Institutes through the sixteenth century. Even the 

first translation of the Institutes into a vernacular language, René Fame’s translation of 1542 for Francis I, 

included a full Latin version of the errors and a shortened French version”. 
1114 Tamże, s. 485: „Rho’s list of Errata, however, has hounded Lactantius from the editio princeps of 1465 

through the publication of the Patrologia Latina (1844). This last contained three modified versions of the 

Errata. Lactantius’s opera were printed fourteen times in the fifteenth century and thirty-six times in the 

sixteenth century. All but a very few of the fifteenth- and sixteenth-century editions, and many thereafter contain 

some version of the Errata”. 



263 

 

Coena Domini Jana Chryzostoma sporządzone przez Hieronymusa Donatusa. W 1515 roku w 

edycji Aldine wydanej w oficynie Aldusa Manutiusa widać po raz pierwszy, że zostaje 

włączony poemat De Passione Domini; była do wersja wydana w małym formacie 

pozbawionym komentarzy, dostosowana do powszechnego użytku wśród czytelników1115. Na 

uwagę zasługują także dwie edycje z Bazylei (z 1521 i 1524 roku) wydane przez Andreasa 

Cratandera, konsultującego prace ze środowiskiem humanistów związanych z Erazmem z 

Rotterdamu. Wydania te prawdopodobnie przyczyniły znacząco do rozwoju badań nad 

pismami Laktancjusza na północy Europy. Potwierdzenie tego zjawiska stanowi pierwszy 

naukowy komentarz do De opificio Dei, sporządzony przez Erazma w 1529 roku. Humanista 

z Rotterdamu wykazywał głębokie zainteresowanie twórczością Afrykańczyka, co zasługuje 

na szersze omówienie. 

Holenderski humanista poświęca Laktancjuszowi nieco miejsca w swoim głośnym 

dziele Ciceronianus, gdzie w dialogu pomiędzy Bulephorusem a Nosoponusem Laktancjusz 

zostaje wymieniony jako pierwszy chrześcijański autor. Pierwszy rozmówca – Bulephorus – 

reprezentujący poglądy autora uważa Laktancjusza za godnego naśladowcę wymowy 

cycerońskiej: Ne te longis ambagibus circumagam, veniamus, si uidetur, ad Christianos, 

si quem forte reperiamus qui Ciceronianus dici mereatur. Inter hos, opinor, probabis 

Lactantium, qui Ciceronianae eloquentiae lacteo flumine manare dictus est1116. Jego 

adwersarz – Nosoponus – zarzuca mu brak konsekwentnej wierności w naśladownictwie 

Arpinaty, dlatego też odmawia Laktancjuszowi miana „tulliańczyka”, co tak argumentuje:  

Quoniam in prima statim operis praefatione sic locutus est: «Alioqui nihil inter Deum 

hominemque distaret, si consilia et dispositiones illius maiestatis aeternae cogitatio 

assequeretur humana». Ubi Cicero dixit «dispositiones» pro «decretis»? Immo dum 

Ciceronianus esse studet, factus est Ciceroni dissimilis. Est enim hoc Ciceronis rem 

eandem duabus vocibus idem aut propemodum idem significantibus inculcare. Hinc est 

illud «consilia et dispositiones». Qui scis, an et vocalium hiatum captarit, ut Ciceronianus 

esset, in «consilia et», rursus in «cogitatio assequeretur».Fortassis et compositionem 

affectavit scazontis clausula comma finiens velut in «balneatore» et «archipirata». 

Cuiusmodi clausulis frequenter utitur in eadem praefatione, ut in prima statim periodo 

«inhaerere» et rursus «instruere possimus» ac mox «apud Graecos» atque iterum «luce 

orationis ornata» et g-authis g-au «honesta suscepta», mox et «honorasti» nec multo post 

«nominis tradas» , iterum «ut sequerentur hortarer» , item aliquanto post «reliquerunt». 

 
1115 Por. J. Bryce, Bibliography of Lactantius…, dz. cyt., s. 2. 
1116 Erasmus Roterdamus, Ciceronianus 107c; red. P. Vander, 1703. 



264 

 

Hoc certe Tullianum habet, quod subinde ditrochaeo finit, ut «contulerunt», 

«convocamus», «sopiamus» , «inchoamus»; semel ponit in clausula «quaesisse 

videatur».Haec indicant illum magno studio Ciceronis imaginem affectasse. Verum hoc 

nomine iustius reiceres Lactantium a titulo Tullianorum, quod nec eruditionem nec uim 

nec pectus attulerit ad defensionem philosophiae Christianae, quae M. Tullius attulit ad 

actionem causarum civilium1117. 

Jak widać, zarzuty dotyczą spraw czysto formalnych i nawiązują do głośnego wówczas 

humanistycznego sporu o granicę naśladownictwa cycerońskiej prozy1118. Przywołanie 

Laktancjusza jako przykładu wydaje się dość oczywistym zabiegiem, gdyż jego nazwisko od 

końca XV wieku było już ściśle powiązane z Cyceronem w funkcjonującym w obiegu 

literackim przydomku Cicero Christianus. Często badacze wskazują jako źródło pierwszego 

użycia tego określenia tekst De studio humanae et divinae philosophiae, w którym Giovanni 

Pico della Mirandola pisał: Quis apud nos non videat esse Ciceronem sed Christianum, hoc 

est aliquem qui eum ad lineam unguemque expresserit? Quis enim non advertit Lactantium 

Firmianum aequasse ipsum et forte praecelluisse in eloquendo?1119 Jednak ta bardzo 

przychylna opinia Mirandoli nie była wcale pierwszym przykładem użycia tej frazy. Jak 

wskazywał Erazm w jednym ze swoich listów, to już holenderski humanista, Rudolf Agricol, 

miał w zwyczaju tak określać apologetę: quam quo Firmianum Lactantium Agricola 

Christianum Ciceronem solebat appellare1120. Oczywiście porównanie to sięga Hieronima, 

a nawet, jak zostało to wielokrotnie wykazane w poprzednich rozdziałach rozprawy, w 

pismach samego Laktancjusza obserwuje się pragnienie dorównania Arpinacie czy stawanie z 

nim do retorycznego pojedynku. Na tę myśl powołał się Erazm w pierwszych słowach 

swojego krótkiego dziełka Paraclesis będącego manifestem filozofii chrześcijańskiej autora. 

Pisał: Lactantius ille Firmianus, optime lector, cuius linguam miratur Hieronymus, 

Christianae religioni patrocinaturus adversus ethnicos, cum primis optat sibi dari 

eloquentiam, Tulianae proximam; improbum ratus, opinor, optasse parem1121. Jest to 

nawiązanie do fragmentu trzeciej księgi Divinae institutiones1122, na co zresztą Erazm zwórcił 

uwagę w innym fragmencie wspomnianego powyżej dialogu Ciceronianus: Verum illud 

infitiari non potes Lactantium Ciceronis eloquentiam affectasse. Id declarat in tertium 

Institutionum librum praefatio, in qua defensurus Christianae philosophiae veritatem optat 

 
1117 Erasmus Roterdamus, Ciceronianus 107d-e. 
1118 Zob. I. Scott, Controversies Over the Imitation of Cicero in the Renaissance, Routledge 1996. 
1119 Ioannes Picus Mirandula, De studio humanae et divinae philosophiae I 7; red. F. Buddeus, Hallae 1702. 
1120 Erasmus, Epistula 49 (ad Henricum), 100; red. P.S. Allen, Oxonii 1906. 
1121 Erasmus, Paraclesis 137d.  
1122 Lactantius, Divinae institutiones III 1, 1. 



265 

 

eloquentiam si non Tullianam, certe Tullianae proximam1123. Z samą ideą porównania tych 

dwóch myślicieli, a nawet przedłożeniem Laktancjusza nad Cycerona, Erazm spotkał się w 

postulatach Johna Coleta, który w 1509 roku założył swoją humanistyczno-teologiczną szkołę 

św. Pawła w Londynie. W statutach placówki Colet preferował nauczanie klasycznych 

wzorców literackich z użyciem pism Laktancjusza i Prudencjusza, zamiast Cycerona i 

Wergiliusza1124 

Co ciekawe, mimo wielu podobieństw Erazma do Laktancjusza w podejściu do 

chrześcijaństwa rozumianego jako vera philosophia, stosunkowo w mniejszym stopniu 

poświęca on uwagę afrykańskiemu autorowi niż humaniści włoskiego Quattrocento. 

Humanista z Rotterdamu widzi w Laktancjuszu przede wszystkim wybitnego literata i 

stylistę, nie zaś wzór dla nowego typu filozofii. Nie znaczy to jednak, że lekceważy jego 

autorytet, o czym świadczą poszczególne nawiązania lub cytaty w dziełach takich jak: 

Enarratio in Psalmum XXXVIII1125, Adagiae1126, Epistula 631127 czy Epistula 3371128. 

Zauważa się także pewną ambiwalencję Erazma w liście do Damiana z Goes z 1535 roku, w 

którym niemal podważa teologiczną wartość pism apologety: Mystica postulant suum 

quoddam dictionis genus. Quem, obsecro, ad pietatem accendit Lactantius? Atqui nihil eo 

 
1123 Erasmus Roterdamus, Ciceronianus 107d. 
1124 Por. J.H. Lupton, A life of John Colet, London 1887, s. 76-77: „It cannot be denied that in this passage Colet 

does not appear at his best. Here, if anywhere, he borders on the narrow-minded and illiberal. Nor, though he 

doubtless modified, can it be said that he changed his opinions in this respect, when he became the founder of a 

great public school. It is a noticeable fact, that though, in his school statutes, he desires in general terms that his 

scholars be taught such authors, both in Latin and Greek, as "hathe with wisdom joyned the pure chaste 

eloquence," yet, among the authors actually named, not one is what we should call a classical author. They are " 

Lactantius, Prudentius, and Proba, and Sedulius, and Juvencus, and Baptista Mantuanus, and suche other as shall 

be thought convenient and moste to purpose unto the true Laten speeche." To be brief, it would seem that Colet, 

like Wimpheling, would have had his scholars learn Ciceronian Latin, but from Lactantius rather than Tully; and 

Virgilian verse, but from Baptista Mantuanus, rather than from the great poet of Mantua himself.2 And the 

reason may probably be found in the aversion with which Colet had come to regard the dilettante paganism of 

the Italian humanists. It was reserved for Erasmus to give utterance to the noble sentiment, that nothing ought to 

be called profane which is pious and conducive to good manners, and that the Spirit of Christ is perchance more 

widely diffused than we think”. 
1125 Por. Erasmus, Enarratio in Psalmum XXXVIII 433a; red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1704: „ Quid enim 

aliud est tempus breve dicere quod perlongum est? Nam id Paulum non latuisse credit Ambrosius. Lactantium 

transeo, quem fortassis negabunt recipiendum in album Doctorum Ecclesia”. 
1126 Por. Erasmus, Adagiae II, IV 34; red. P. Vander, 1703: Multam obscuritatem, aut animi caliginem 

Cimmerias tenebras appellant. Lactantius Inftitutionum Divinarum lib. 4. O cacum pectus , o mentem Cimmeriis, 

ut aiunt, tenebris atriorem. Et hunc velut æmulatus divus Hieronymus ut Lactantianæ admirator eloquentia: 

Rogo, inquit, qne tanta eft cacitas, et Cimmeriis, sicut ajunt, tenebris involuta? 
1127 Por. Erasmus, Epistula CXII 38-42; red. P.S. Allen, Oxonii 1906: Quorsum autem attinet istos cum morum 

detrimento legere, cum neutiquam desint qui doctrina non paulo plus prosint, obscoenitate nihil noceant? In 

quorum numero Vergilium in primis leges, Lucanum, Ciceronem, Lactantium, Hieronymum, Salustium, Titum 

Livium. 
1128 Por. Erasmus, Epistula CCCXXXVII 562; red. P.S. Allen, Oxonii 1910: Quod si quis eodem animo legat 

divi Hieronymi libros, centum locos offendet quae calumniae pateant, nec deerit in omnium Christianissimo 

doctore quod ab istis haereticum possit appellari; ne quid interim dicam de Cypriano, de Lactantio deque 

caeteris consimilibus. Denique quis vnquam audivit ludierum argumentum in theologorum vocari cognitionem?  



266 

 

nitidius. Dicas Christianum Ciceronem loqui, quanquam ille non tractat Scripturas, sed cum 

ethnicis digladiatur1129. W krytyce tej nie chodzi jedynie o to, że autor dostrzega dość 

oczywisty fakt, że biegłość w wymowie nie jest równoznaczna z wartością przekazu, lecz 

widoczna jest w tym miejscu już typowa dla ruchów reformacyjnych wrażliwość na czysty 

przekaz teologii ewangelicznej, jak dodaje w następnym zdaniu: Ipse Melanchthon in 

commentariis quibus enarrat epistolam ad Romanos studio deiicit stilum, quum illic affectet 

maxime videri Theologus1130. Jednakże trudno posądzić Erazma o zasadnicze odrzucenie 

wartości estetyki literackiego wyrazu wiary, o czym świadczy niemal cała jego twórczość. 

Zresztą wyraźnie dostrzegał on, że patronem tego podejścia był właśnie Laktancjusz, jednak 

w sporach teologicznych, które opanowały północną Europę w pierwszej połowie XVI wieku 

wartość apologetyczna Afrykańczyka widocznie malała ze względu na swoją małą wartość 

dogmatyczną. Podobnie słabnie autorytet jego pism przez zawarte w nich informacje z 

zakresu nauk przyrodniczych. Z pewnością swój znaczący udział miała w tym errata 

Antoniego da Rho, sugerująca lekturę w tym wymiarze. Przykład lekceważącego, a nawet 

pobłażliwego odbioru twórczości Laktancjusza znajduje się we wstępie do De revolutionibus 

orbium coelestium Mikołaja Kopernika, w którym autor pisał: Non enim obscurum est 

Lactantium, celebrem alioqui scriptorem, sed Mathematicum parum, admodum pueriliter de 

forma terrae loqui, cum deridet eos, qui terram globi formam habere prodiderunt1131. 

Odniesienie do postaci Laktancjusza, przywołane przez Kopernika, miało stanowić 

odpowiedź na przewidywaną krytykę ze strony osób określonych mianem ματαιόλογοι – czyli 

tych, którzy chętnie wyrażają opinie na tematy zupełnie im nieznane1132. Przyrównanie 

apologety do grupy naukowych ignorantów obeznanych jedynie ze sztuką elokwencji wydaje 

się potwierdzać spostrzeżenie o stopniowym – już od początku XVI wieku – ograniczaniu roli 

autorytetu pism Laktancjusza jedynie do wymiaru stylistyki literackiej. Starożytny autor 

wciąż jednak pozostaje głównym patronem chrześcijańskiego humanizmu, aczkolwiek przede 

wszystkim w warstwie estetycznej.  

Znamienny przykład recepcji myśli Laktancjusza z tego okresu może stanowić dialog 

Diálogo de las cosas acaecidas en Roma autorstwa hiszpańskiego humanisty Alfonso de 

 
1129 Erasmus, Epistula MMMIV 49-52; red. P.S. Allen, Oxonii 1947. 
1130 Tamże. 
1131 Nicolaus Copernicus, Ad Sanctissimum Dominum Paulum III Pontificem Maximum: w: De revolutionibus 

orbium coelestium; red. M.-P. Lerner, Paris 2015. 
1132 Por. Nicolaus Copernicus, Ad Sanctissimum Dominum Paulum III Pontificem Maximum: Si fortasse erunt 

ματαιόλογοι, qui cum omnium Mathematum ignari sint, tamen de illis indicium sibi sumunt, propter aliquem 

locum scripturæ, male ad suum propositum detortum, ausi fuerint meum hoc institutum reprehendere ас 

insectari: illos nihil moror, adeo ut etiam illorum iudicium tanquam temerarium contemnam. 



267 

 

Valdés, bliskiego współpracownika cesarza Karola V. W dziele tym skomentowane zostało 

wydarzenie splądrowania Rzymu przez wspomnianego cesarza w 1527 roku, nazwanego 

Sacco di Roma, stanowiące cezurę dla epoki humanizmu we Włoszech. W dialogu występują 

dwaj rozmówcy: pierwszym jest młody dworzanin cesarski o imieniu Lactancio, drugim 

archidiakon del Viso, wracający z Rzymu w żołnierskiej zbroi1133. Choć zbieżność imion 

może wydawać się przypadkowa, zwłaszcza że imię to, choć nie należące do najczęstszych, 

było używane, czego przykładem może być ówczesny biskup Ascoli Lactantius Rovetella. 

Jednak intelektualna postawa dialogowego Lactancio może skłaniać do uznania, że ten wybór 

imienia był celowy. 

Na początku dialogu archidiakon żali się przyjacielowi na to, co sam widział – 

grabieże i profanacje dokonane przez wojska cesarskie. Porównując je do starożytnych 

łupieżców, którzy oszczędzali świątynie, stwierdza, że współcześni najeźdźcy zasłużyli na 

miano jeszcze większych barbarzyńców1134. Lactancio zarzuca mu jednak stronniczość i 

 
1133 Por. A. de Valdés, Diálogo de las cosas acaecidas en Roma, Alayor 2016, s. 8: „¿Quién os pudiera conocer 

de la manera que venís? Solíais traer vuestras ropas, unas más luengas que otras, arrastrando por el svelo, vuestro 

bonete y hábito eclesiástico, vuestros mozos y mula reverenda. Véoos ahora a pie, solo, y un sayo corto, una 

capa frisada, sin pelo, esa espada tan larga, ese bonete de soldado... Pues allende de esto, con esa barba tan larga 

y esa cabeza sin ninguna señal de corona, ¿quién os pudiera conocer?” 
1134 Por. tamże, s. 10-11: „Pues veamos, señor Lactancio: ¿paréceos cosa de fruir que el Emperador haya hecho 

en Roma lo que nunca infieles hicieron, y que por su pasión particular y por vengarse de un no sé qué, haya así 

querido destruir la Sede apostólica con la mayor ignominia, con el mayor desacato y con la mayor crveldad que 

jamás fue oída ni vista? Sé que los godos tomaron a Roma, pero no tocaron en la iglesia de San Pedro, no 

tocaron en las reliquias de los santos, no tocaron en cosas sagradas. Y aqvellos medios cristianos tuvieron este 

respeto, y ahora nuestros cristianos (aunque no sé si son dignos de tal nombre) ni han dejado iglesias, ni han 

dejado monasterios, ni han dejado sagrarios; todo lo han violado, todo lo han robado, todo lo han profanado, que 

me maravillo cómo la tierra no se hunde con ellos y con quien se lo manda y consiente hacerlo. ¿Qué os parece 

que dirán los turcos, los moros, los judíos y los luteranos viendo así maltratar la cabeza de la cristiandad? ¡Oh 

Dios que tal sufres! ¡Oh Dios que tan gran maldad consientes! ¿Esta era la defensa que esperaba la Sede 

apostólica de su defensor? ¿Esta era la honra que esperaba España de su Rey tan poderoso? ¿Esta era la gloria, 

este era el bien, este era el acrecentamiento que esperaba toda la cristiandad? ¿Para esto adquirieron sus abvelos 

el título de Católicos? ¿Para esto juntaron tantos reinos y señoríos debajo de un señor? ¿Para esto fue elegido por 

Emperador? ¿Para esto los Romanos Pontífices le ayudaron a echar los franceses de Italia? ¿Para que en un día 

deshiciese él todo lo que sus predecesores con tanto trabajo y en tanta multitud de años fundaron? ¡Tantas 

iglesias, tantos monasterios, tantos hospitales, donde Dios solía ser servido y honrado, destruidos y profanados! 

¡Tantos altares y aun la misma iglesia del Príncipe de los Apóstoles, ensangrentados! ¡Tantas reliquias robadas y 

con sacrílegas manos maltratadas! ¿Para esto juntaron sus predecesores tanta santidad en aqvella ciudad? ¿Para 

esto honraron las iglesias con tantas reliquias? ¿Para esto les dieron tantos ricos atavíos de oro y de plata? ¿Para 

que viniese él con sus manos lavadas a robarlo, a deshacerlo, a destruirlo todo? ¡Soberano Dios! ¿Será posible 

que tan gran crveldad, tan gran insulto, tan abominable osadía, tan espantoso caso, tan execrable impiedad quede 

sin muy recio, sin muy grave, sin muy evidente castigo? Yo no sé cómo acá lo sentís, y si lo sentís, no sé cómo 

así lo podéis disimular. LACTANCIO.- Yo he oído con atención todo lo que habéis dicho, y, a la verdad, aunque 

en ello he oído hablar a muchos, a mi parecer vos lo acrimináis y afeáis más que ningún otro. Y en todo ello 

venís muy mal informado, y me parece que no la razón, mas la pasión de lo que habéis perdido os hace decir lo 

que habéis dicho. Yo no os quiero responder con pasión como vos habéis hecho, porque sería dar voces sin fruto. 

Mas sin ellas yo espero, confiando en vuestra discreción y buen juicio, que, antes que de mí os partáis, os daré a 

entender cuán engañado estáis en todo lo que habéis aquí hablado. Solamente os pido que estéis atento y no 

dejéis de replicar cuando tuviereis qué, porque no quedéis con alguna duda”. 



268 

 

postanawia stanąć w obronie strony cesarza, na co archidiakon odpowiada z ironią, że jeśli 

mu się to uda, to zasługuje na miano lepszego mówcy i obrońcy niż Cyceron: „Decid lo que 

quisiereis, que yo os tendré por mejor orador que Tulio si vos supiereis defender esta 

causa”1135. Cały dialog zmierza do konfrontacji dwóch stanowisk, do papieskiego i 

cesarskiego. Już na początku można dostrzec, że autor, wybierając na obrońcę racji cesarskiej 

postać o imieniu Lactancio, nawiązał do prokonstantyńskiej wymowy dzieł Afrykańczyka i 

elementów jego biografii, lecz nie jest to jedyny element wskazujący na inspirację 

Laktancjuszem. Sam Alfonso de Valdés zresztą w pełni utożsamia się z poglądami 

prezentowanymi przez tę postać, wyrażając pogląd, że upadek Rzymu był karą zesłaną przez 

Opatrzność w celu upomnienia i ocalenia jedności „Cristianidad”. Pogląd ten wydaje się 

zbieżny z cesarskim projektem starożytnego chrześcijańskiego autora. W tekście poruszona 

została również kwestia kompetencji cesarskich i papieskich, ze wskazaniem, że przyczyna 

sporu leży właśnie po stronie papieża, Klemensa VII, który, sprzeciwiając się swojemu 

duchowemu powołaniu, zaangażował się w zbrojny konflikt poprzez zwolnienie francuskiego 

króla z zobowiązań pokojowych złożonych cesarzowi i utworzenie Świętej Ligii1136. Nie 

brakuje również tez bliskich reformacji, podkreślających wiarę w to, że Kościóła nie stanowi 

papież wraz z hierarchią, lecz ogół wiernych oraz częsta jest krytyka moralności 

duchowieństwa1137. Archidiakon, nawet jeśli zgadza się ze stanowiskiem sformułowanym 

przez Lactancio, to wyraźnie podkreśla, żeby ten zostawił kwestie teologiczne uprawnionym 

do tego osobom duchownym: „Bien me parece eso, aunque, para deciros la verdad, por ser 

vos mancebo y seglar y cortesano, sería bien dejarlo a los teólogos”1138. Młody świecki 

dworzanin Lactancio, wiernie oddany sprawie cesarstwa, przedstawicielem sobą 

chrześcijanina i obywatela nowego typu, wpisującego się w ideały reformacyjne, którymi 

inspirował się Alfonso de Valdés. Widać to szczególnie w drugiej części dialogu, poruszającej 

bardziej moralny niż polityczny kontekst upadku Rzymu, gdy na samym początku autor 

wskazuje na swoją główną inspirację w postaci koncyliacyjnych poglądów Erazma z 

Rotterdamu, odcinając się od stanowiska Marcina Lutra. Lactacio prezentuje wizję 

chrześcijaństwa oczyszczonego z korupcji, skupionego na sprawach duchowych oraz 

 
1135 Tamże, s. 11. 
1136 Por. tamże, s. 13: „Dígooslo porque pues el Emperador, defendiendo sus súbditos, como es obligado, el Papa 

tomó las armas contra él, haciendo lo que no debía, y deshizo la paz y levantó nueva guerra en la cristiandad, ni 

el Emperador tiene culpa de los males sucedidos, pues hacía lo que era obligado en defender sus súbditos, ni el 

Papa puede estar sin ella, pues hacía lo que no debía, en romper la paz y mover guerra en la cristiandad”. 
1137 Por. tamże, s 18-19: „LACTANCIO.- ¿Cómo despojar a la Iglesia? ¿A quién llamáis Iglesia? 

ARCEDIANO.- Al Papa y a los cardenales. LACTANCIO.- Y todo el resto de los cristianos, ¿no será también 

Iglesia como esos?; Porque sois mucho más perniciosos a toda la república cristiana con vuestro mal ejemplo”. 
1138 Tamże, s. 28. 



269 

 

opartego na etycznym nakazie pomocy ubogim1139. Po przeciwnej stronie stanął archidiakon, 

którego religijność przejawiała się w częstych praktykach modlitewnych, jednak nie 

znajdowała odzwierciedlenia w cnotliwym życiu. Fragment, w którym duchowny bagatelizuje 

rozwiązłość i łamanie celibatu, uwypukla tę rozbieżność1140. Ta dość jaskrawo zarysowana 

dychotomia posłużyła autorowi do ukazania dwóch najważniejszych postaw 

odzwierciedlających ówczesną debatę polityczno-religijną. Reformacyjna krytyka religii 

instytucjonalnej i obrzędowej, jaką w dialogu wygłasza Alfonso, czerpie bezpośrednio z myśli 

Laktancjusza. Inspiracja ta widoczna jest szczególnie w fragmentach, gdzie podkreśla się 

nadrzędność duchowej ofiary1141 czy krytykę bogato zdobionych świątyń1142, będących 

właściwie parafrazą fragmentów Divinae institutiones. Również końcowe słowa, 

wychwalające cesarza Karola V jako odnowiciela politycznego ładu dzięki chrześcijańskim 

prawom, przypominają nieco przekonanie Laktancjusza o szczególnych charakterze władzy 

cesarza Konstantyna1143.  

 
1139 Por. tamże, s 35: „No estéis en eso, que, a la verdad, yo he estado y estoy muchas veces tan atónito que no sé 

qué decirme. Veo, por una parte, que Cristo loa la pobreza y nos convida, con perfectísimo ejemplo, a que la 

sigamos, y por otra, veo que de la mayor parte de sus ministros ninguna cosa santa ni profana podemos alcanzar 

sino por dineros. Al bautismo, dineros; a la confirmación, dineros; al matrimonio, dineros; a las sacras órdenes, 

dineros; para confesar, dineros; para comulgar, dineros. No os darán la extrema unción sino por dineros, no 

tañerán las campanas sino por dineros, no os enterrarán en la iglesia sino por dineros, no oiréis misa en tiempo 

de entredicho sino por dineros. De manera que parece estar el paraíso cerrado a los que no tienen dineros. ¿Qué 

es esto, que el rico se entierra en la iglesia y el pobre en el cementerio? ¿Que el rico entre en la iglesia en tiempo 

de entredicho y al pobre den con la puerta en los ojos? ¿Que por los ricos hagan oraciones públicas y por los 

pobres ni por pensamiento? ¿Jesucristo quiso que su Iglesia fuese más parcial a los ricos que no a los pobres? 

¿Por qué nos aconsejó que siguiésemos la pobreza? Pues allende de esto, el rico se casa con su prima o parienta, 

y el pobre no, aunque le vaya la vida en ello; el rico come carne en cuaresma, y el pobre no, aunque le cueste el 

pescado los ojos de la cara; el rico alcanza ocho carretadas de indulgencias, y el pobre no, porque no tiene con 

qué pagarlas; y de esta manera hallaréis otras infinitas cosas. Y no falta quien os diga que es menester allegar 

hacienda para servir a Dios, para fundar iglesias y monasterios, para hacer decir muchas misas y muchos 

treintanarios, para comprar muchas hachas que ardan sobre vuestra sepultura. Aconséjame a mí Jesucristo que 

menosprecie y deje todas las cosas mundanas para seguirle, ¿y tú aconséjasme que las busque? Muy gran merced 

me haréis en decirme la causa que hallan para ello, porque así Dios me salve que yo no la conozco ni alcanzo”. 
1140 Por. tamże, s. 38: „de eso, que Dios es misericordioso. Yo rezo mis Horas y me confieso a Dios cuando me 

acuesto y cuando me levanto, no tomo a nadie lo suyo, no doy a logro, no salteo camino, no mato a ninguno, 

ayuno todos los días que me manda la Iglesia, no se me pasa día que no oig o misa. ¿No os parece que basta esto 

pasa ser cristiano? Ese otro de las mujeres..., a la fin nosotros somos hombres y Dios es misericordioso”. 
1141 Por. tamże, s. 54: „¿Pues por qué queremos darle como cosa a él muy preciosa y grata lo que sabemos que él 

menospreció y quiso que nosotros menospreciásemos, no teniendo cuidado de ofrecerle nuestras ánimas muy 

puras y limpias de todo vicio y pecado, siendo esta la más preciosa y agradable cosa de cuantas le podemos 

ofrecer?” 
1142 Por. tamże, s. 54: „Pues mirad, señor: ha permitido ahora Dios que roben sus iglesias por mostrarnos que no 

tiene en nada todo lo que se puede robar ni todo lo que se puede corromper, para que de aquí adelante le 

hagamos templos vivos primero que muertos, y le ofrezcamos corazones y voluntades primero que oro y plata, y 

le sirvamos con lo que él nos manda primero que con cosas semejantes”. 
1143 Por. tamże, s. 59: „Tal sea mi vida. ¿Qué os parece que ahora su Majestad querrá hacer en una cosa de tanta 

importancia como esta? A la fe, menester ha muy buen consejo, porque si él de esta vez reforma la Iglesia, pues 

todos ya conocen cuánto es menester, allende del servicio que hará a Dios, alcanzará en este mundo la mayor 

fama y gloria que nunca príncipe alcanzó, y dirase hasta la fin del mundo que Jesucristo formó la Iglesia y el 

emperador Carlos V la restauró. Y si esto no hace, aunque lo hecho haya sido sin su voluntad y él haya tenido y 



270 

 

Przykład dialogu autorstwa Alfonsa de Valdés jest jeszcze o tyle ciekawy, że wśród 

środowisk reformacyjnych Laktancjusz nie był najchętniej wykorzystywanym czy 

cytowanym autorem. Oczywiście wpływ na ten konkretny przykład miał fakt, że hiszpański 

autor, jak zostało to wspomniane, należał do nurtu bliskiego Erazmowi, a więc starającego się 

pozostać w jedności instytucjonalnej i doktrynalnej ze stolicą w Rzymie w duchu reform 

bliskich chrześcijańskiemu humanizmowi. Nieliczne nawiązania do Laktancjusza widoczne są 

co prawda u Jana Kalwina, lecz odnoszą się one zazwyczaj nieprzychylnie do apologety. Jak 

choćby w Commentarius in Epistolam II ad Thessalonicenses, gdzie reformator pisał: sicuti 

videmus Lactantii et Chiliastarum deliria multum olim placuisse. atqui non alio tendebant 

quam ad diruendam spem resurrectionis. Non fuit hoc Lanctantii consilium, sed abusus est 

pro sua vafritie Satan eius et similium curiosititate, ut nihil in religione certum aut fixum 

relinqueret1144; czy w Commentarius in Genesin: Erunt dies eius centum et viginti anni. Nimis 

crasse hallucinati sunt quidam antiqui scriptores, ut Lactantius, et alii, cursum vitae humanae 

finiri putantes hoc temporis spatio: quum perspicuum sit, non de privata cuiusque vita hic 

haberi sermonem, sed toti mundo concedi poenitentiae tempus1145. Opinie te przypominają 

zarzuty skierowane w stronę Afrykańczyka przez twórców scholastycznych i nie wskazują 

konkretnych miejsc, do których się odnoszą. U pozostałych myślicieli  nurtu reformacji takich 

jak: Marcin Luter, Melanchton czy Zwingli, na podstawie wstępnych badań nie odnaleziono 

cytatów czy nawiązań do pism Laktancjusza. Jednak przeprowadzenie badań w tym zakresie z 

pewnością ujawniłoby stopień wpływu myśli Laktancjusza na myśl reformacyjną, co jednak 

nie jest przedmiotem ani celem niniejszej rozprawy. 

Wśród kręgów kościelnych i teologicznych strony katolickiej Laktancjusz pozostawał 

wciąż chętnie czytany, o czym świadczy młodzieńczy komentarz do pism apologety autorstwa 

Frederica Nausea, jednego z ojców Soboru Trydenckiego, wydany w Wenecji w 1521 roku 

pod tytułem Disticha Foederici Nauseæ Blancicampiani Franci Orie[n]talis in elegantissima 

L. Coelii Lactantii Firmiani Christianorum dissertissimi opera1146. W trakcie trwania obrad 

Soboru odnaleźć można kilka odniesień do Laktancjusza w wystąpieniach z tego czasu, m.in. 

w mowie Melchiora Bosmediano wygłoszonej 29 czerwca 1551 roku z okazji uroczystości 

 
tenga la mejor intención del mundo, no se podrá excusar que no quede muy mal concepto de él en los ánimos de 

la gente, y no sé lo que se dirá después de sus días, ni la cuenta que dará a Dios de haber dejado y no saber usar 

de una tan grande oportunidad como ahora tiene para hacer a Dios un servicio muy señalado y un incomparable 

bien a toda la república Cristiana”. 
1144 Joannes Calvinus, Commentarius in II Thessalonicenses II 1; red. G. Halle, München 1834. 
1145 Joannes Calvinus, Commentarius in Genesin IV 3; red. G. Baum, E. Cunitz, E. Reuss, Brunsvigae 1882. 
1146 Fredricus Nausea, Disticha Foederici Nauseæ Blancicampiani Franci Orie[n]talis in elegantissima L. Coelii 

Lactantii Firmiani Christianorum dissertissimi opera, Venetia 1521. 



271 

 

świętych Piotra i Pawła. Hiszpański teolog podczas dłuższego wywodu, argumentującego 

szczególną rolę urzędu papieskiego jako następcy pierwszego z apostołów, powołał się na 

autorytet Ojców Kościoła (czy też pisarzy wczesnochrześcijańskich), wśród wymieniając 

także Laktancjusza:  

Petro uti capiti oves et claves committit Deus, et Petrum ovilis dominici caput negant. 

Resipiscant iam isti detractores Petri eorumque pontificum, qui eius loco succedunt 

caputque in ecclesia Christi Dei Opt. Max. sunt. Et si hoc non fatentur cum Cypriano, 

Ambrosio, Augustino, Hieronimo, Gregorio, Chrysostomo, Origene, Leone, Cyrillo, 

Lactantio, Athanasio, Eusebio caeterisque patribus1147, 

Choć trudno wskazać konkretne miejsce, które skłoniło Bosmediana do zaliczenia 

Laktancjusza do grona największych teologów Kościoła, już samo umieszczenie jego 

nazwiska wśród najwybitniejszych myślicieli w mowie skierowanej do elity katolickiej tamtej 

epoki potwierdza wysoki autorytet Afrykańczyka. 

Podczas obrad kongregacji teologów z 20 października tego samego roku, 

poświęconych sakramentowi pokuty, Alfonsus Salmeron przywołał cztery fragmenty z pism 

Laktancjusza jako przykłady potwierdzające starożytną praktykę wyznawania grzechów 

i pokuty – jak podaje odpowiedni dokument: Lactantius <lib. 4 cap. 17 et>e lib. 6 cap. 13 

<et 24>e5; item lib. De ira Dei cap. 211148. Te wskazane przez Salmerona fragmenty 

posłużyły jako ściśle teologiczny dowód i miały swój udział w apologetycznej obronie 

praktyki sakramentalnej. Z bliżej nieokreślonych powodów autor nie przytacza jeszcze 

jednego fragmentu z czwartej księgi Divinae institutiones, który nie tylko potwierdzał tezę o 

obecności sakramentu pojednania w starożytnym Kościele, lecz także sugerował jego 

nieobecność u wspólnot heretyckich: sed tamen quia singuli quique coetus haereticorum se 

 
1147 Melchior Bosmedianus, Oratio in festo SS. Petri et Pauli habita 44-48, w: Concilium Tridentinum: 

diariorum, actorum, epistolarum, tractatuum nova collection, t. 7, Friburgum Brisgoviae 1961, s. 71. 
1148 Congregatio theologorum de poenitentia et extrema unction II, w: Concilium Tridentinum : diariorum, 

actorum, epistolarum, tractatuum nova collectio, t. 7, red. T. Fraudenberger, Friburgum Brisgoviae 1961, s. 246; 

Lactantius, Divinae institutiones IV 17, 17: volens enim vitae ac saluti nostrae pro aeterna sua pietate consulere, 

s paenitentiam nobis in ilia circumcisione proposuit, ut si cor nudauerimus, id est si peccata nostra confessi satis 

deo fecerimus, veniam consequamur, quae contumacibus et admissa sua celantibus denegatur ab eo, qui non 

faciem sicut homo, sed intima et arcana pectoris intuetur; Divinae institutiones VI 13, 2-3: nam si fiducia 

largiendi pecces, non abolentur. deus enim purgari hominem a peccatis maxime cupit ideoque agi paenitentiam 

iubet; agere autem paenitentiam nihil aliud est quam profiteri et adfirmare se ulterius non peccaturum. 

ignoscitur itaque iis qui ad peccatum imprudenter incauteque labuntur, veniam non habet qui sciens peccat; 

Divinae institutiones VI 24, 1: Nec tamen deficiat aliquis ac de se ipse desperet, si aut cupiditate uictus aut 

libidine impulsus aut errore deceptus aut vicoactus ad iniustitiae viam lapsus est. potest enim reduci ac liberari, 

si eum paeniteat actorum et ad meliora conversus satis deo faciat; De ira Dei XXI: Nam si prorsus immortalis 

fuisset ira eius, non esset satisfactioni aut gratiae post delictum locus; cum ipse homines ante solis occasum 

reconciliari iubeat. Sed ira divina in aeternum manet adversus eos, qui peccant in aeternum. 



272 

 

potissimum Christianos et suam esse catholicam ecclesiam putant, sciendum est illam esse 

veram, in qua est confessio et paenitentia, quae peccata et vulnera, quibus subiecta est 

imbecillitas carnis, salubriter curat1149. 

Kolejny tekst przywołujący Laktancjusza datowany jest na 7 grudnia 1551 roku, 

pochodzi z obrad kongregacji teologów, dotyczących ofiary Mszy Świętej i kapłaństwa. Na 

apologetę powołuje się jezuita Iacobus Laynes, wskazując czternasty rozdział czwartej księgi 

Divinae institutiones, rozpoczynający się słowami: 

Quibus ex rebus apparet prophetas omnes denuntiasse de Christo fore aliquando, ut ex 

genere David corporaliter natus constitueret aeternum templum deo, quod appeiiatur 

ecciesia, et universas gentes ad religionem veram dei convocaret. haec est domus fidelis, 

hoc immortale templum, in quo si quis non sacrificaverit, immortalitatis praemium non 

habebit. cuius temple et magni et aeterni quoniam Christus fabricator fuit, idem necesse 

est habeat in eo sacerdotium sempiternum, nec potest nisi per eum qui constitvit ad 

templum et ad conspectum dei perveniri1150.  

Laynes przywołał ten rozdział w kontekście biblijnej analizy kapłaństwa Chrystusa, nie dziwi 

więc odwołanie do czwartej księgi, która stanowi niewątpliwie najbardziej teologiczną księgę 

Divinae institutiones, ze względu na liczne odwołania do tekstu Pisma Świętego. Tak samo 

jak w przypadku poprzednich nawiązań do Laktancjusza podczas obrad Soboru Trydenckiego 

widać jasno, że choć myśl chrześcijańskiego autor nie stanowiła najważniejszego autorytetu 

religijnego, to jednak cytaty z jego pism weszły w skład bogatej argumentacji w odniesieniu 

do najważniejszych zagadnień wiary katolickiej.  

Okres wczesnej nowożytności, który historycznie domykają Sacco di Roma oraz 

Sobór Trydencki, był dla recepcji pism Afrykańczyka okresem szczególnym. Doskonale 

pokazuje to dynamiczny wzrost popularności jego pism spowodowany rozwojem rynku 

wydawniczego, będący owocem zachwytu i badań nad twórczością Laktancjusza w XV 

wieku. Dalsze dzieje recepcji, nieuwzględnione szczegółowo w analizie niniejszego studium, 

już po pobieżnym zgłębieniu tematu pokazują, że wraz z rozwojem nauk przyrodniczych czy 

wypracowaniem metod filozofii nowożytnej myśl Laktancjusza ulega stopniowemu 

marginalizowaniu. Z biegiem czasu wartość jego pism zostaje sprowadzona niemal wyłącznie 

do sfery czysto literackiej, w konsekwencji czego określenie Cicero Christianus ograniczone 

 
1149 Lactantius, Divinae institutions IV 30, 13. 
1150 Lactantius, Divinae institutiones IV 14, 1-3. 



273 

 

zostaje już niemal wyłącznie do stylu pisarza, nie zaś sposobu filozofowania. Z biegiem 

wieków można dostrzec, jak entuzjastyczny zapał XV-wiecznych humanistów, obwołujących 

Laktancjusza patronem humanistycznego sposobu myślenia, odchodzi w przeszłość, 

tymczasem w wielu późniejszych opracowaniach Laktancjusz jawi się jako uosobienie 

nieudolnego twórcy, w którego pismach można spotkać ogrom błędów. Publikacje te często 

oparte na obiegowych opiniach inspirowanych erratą Antoniego da Rho powtarzały mało 

merytoryczne zarzuty dyskredytujące dorobek i recepcję myśli apologety. Najbardziej 

wymownym przykładem tego mogą być słowa Étienne Gilsona, który w pracy zatytułowanej 

Historia filozofii chrześcijańskiej w wiekach średnich ujął całokształt myśli Laktancjusza w 

tych słowach: 

Spokojnie krocząc własną drogą, krytykuje pogan, gdy zachodzi potrzeba, ale czyni to tak 

by ukazać prawdę, którą kocha, oraz dać odczuć, jakim błogosławieństwem jest być 

chrześcijaninem. Szkoda tylko, że ożywiająca szczerość serca wpływa niekiedy na jego 

intelekt. Wiele rozdziałów napisano na temat «grubych błędów Laktancjusza», bo 

rzeczywiście jego zdrowy rozsądek jest czasami głuchy na głos rozumu. […] daremną 

rzeczą byłoby spodziewać się po Laktancjuszu naukowych, filozoficznych lub 

teologicznych rewelacji. Był po prostu szczęśliwym człowiekiem, będąc chrześcijaninem. 

Skoro Laktancjusz znalazł prawdę w wierze chrześcijańskiej, czuł się szczęśliwy i 

pragnął, by wszyscy, szczególnie zaś filozofowie, uczestniczyli w jego szczęściu. W 

przeszłości widział jedynie absurdalne bajki mitologii i niezliczone sprzeczności wielkich 

umysłów, których nawet geniusz nie wybawił od niewiedzy. Choć warto zauważyć, że 

Gilson pomimo ironicznych uwag, dostrzegał również częściowo oryginalność pewnych 

myśli Laktancjusza, na przykład w wymiarze integralności religii i filozofii czy jego 

wpływu na myśl polityczną Konstantyna: Zastanawiając się nad źródłem tych błędów, 

Laktancjusz dochodzi do szczęśliwego rozwiązania, które – być może – należałoby uznać 

za jego najważniejszy wkład do apologetyki chrześcijańskiej. Zdaniem Laktancjusza 

wewnętrzna słabość myśli pogańskiej polegała na tym, że oddzielano w niej mądrość od 

religii. Kult pogański nie pociągał za sobą filozofii, a filozofowie znajdowali w swych 

religiach jedynie nielogiczność, absurdalność, niemoralność. Inaczej rzecz się miała z 

chrześcijaństwem, którego wielką nowością było połączenie mądrości z religią[…] 

Jedynym lekarstwem na to zło jest przyjęcie monoteizmu, który otwiera drzwi zarówno 

do prawdziwej filozofii, jak i prawdziwej religii […] Optymizm Laktancjusza poruszył 

nowy ton w historii apologetyki chrześcijańskiej. Na początku czwartego wieku 

Laktancjusz był świadomy tego, że postępuje według już ustalonej tradycji. Znał swych 

łacińskich poprzedników i zamierzał kontynuować ich pracę. Co więcej, po okresie 



274 

 

prześladowań za Dioklecjana mógł dedykować swe Boskie instytucje Konstantynowi, 

którego przyjazny stosunek do chrześcijaństwa zapoczątkował nową erę polityczną w 

historii Kościoła i – konsekwentnie – w historii myśli chrześcijańskiej. Chrześcijaństwo 

przestało się bronić; minął okres apologetów, a nadszedł czas konstruktywnej pracy 

Ojców Kościoła1151. 

Podsumowanie 

Na koniec warto podkreślić, że wpływ Laktancjusza na myśl teologiczną czy 

filozoficzną na przestrzeni wieków, wbrew zapewnieniom Gilsona, był w rzeczywistości 

ogromny, choć autor ten nie stanowił głównego autorytetu w kwestiach wiary 

chrześcijańskiej, to z całą pewnością miał swój głęboki udział w konstruowaniu się 

chrześcijańskiego etosu, który w wielu wymiarach można śmiało nazwać chrześcijańskim 

humanizmem. 

Jako ostatnie przykłady tej intuicji warto wskazać dwa teksty kościelne wysokiej 

rangi, o tematyce i charakterze zgodnym z tendencją humanizmu w wymiarze społecznym 

i politycznym. Pierwszym z nich jest encyklika Pacem in terris papieża Jana XXIII z 1963 

roku. Autor odwołuje się w niej wprost do Divinae institutiones Laktancjusza we fragmencie 

poświęconym wolności sumienia w wyznawaniu własnej religii, następującymi słowami: 

In hominis iuribus hoc quoque numerandum est, ut et Deum, ad rectam conscientiae suae 

normam, venerari possit, et religionem privatim publice profiteri. Etenim, quemadmodum 

praeclare docet Lactantius, «hac condicione gignimur, ut generanti nos Deo iusta et debita 

obsequia praebeamus, hunc solum noverimus, hunc sequamur. Hoc vinculo pietatis 

obstricti Deo et religati sumus, unde ipsa religio nomen accepit»1152. 

Papieska encyklika stanowiąca wezwanie do utworzenie nowego modelu pokoju na świecie, 

była swego rodzaju tekstem programowym powojennego ładu i wykazywała wiele 

podobieństw do ogólnoświatowych deklaracji Praw Człowieka, o czym wspomina choćby 

Wincenty Grant: „możemy przyjąć, że postulaty i normy podawane przez Powszechną 

Deklarację Praw Człowieka wydaną przez ONZ należą do zakresu moralności 

humanistycznej. Jak widzieliśmy Kościół Katolicki przez usta papieży Jana XXIII i Pawła IV 

 
1151 É. Gilson, Historia filozofii chrześcijańskiej w wiekach średnich, przeł. S. Zalewski, Warszawa 1987, s. 49-

50. 
1152 Joannes PP. XXIII, Pacem in terris I, 

https://www.vatican.va/content/johnxxiii/la/encyclicals/documents/hf_j-xxiii_enc_11041963_pacem.html 

[dostęp: 11.09.2025]. 



275 

 

zaaprobował te zasady i z nich treścią zgadza się również Sobór Watykański II”1153. Dość 

daleką, choć po części trafioną analogią będzie uznanie podobieństwa myśli przewodniej 

tekstu Jana XXIII i laktancjuszowego opus magnum. Obydwa dzieła bowiem starały się 

stworzyć pozytywną interpretację nadchodzącego porządku polityczno-prawnego w duchu 

chrześcijańskiego uniwersalizmu. Antropologiczna wizja odczytywana z kart encykliki wprost 

nasuwa skojarzenie z myślą Afrykańczyka. Naturalne prawo wpisane w człowieku i w 

stworzeniu jest tożsame z Boskim objawieniem i jedynie w nim znajduje swoje wypełnienie. 

Zauważa się to już w ustępie otwierającym dokument papieski: Pacem in terris, quam 

homines universi cupidissime quovis tempore appetiverunt, condi confirmarique non posse 

constat, nisi ordine, quem Deus constitvit, sancte servato. Prawdziwy pokój i sprawiedliwość 

są w tekście rozumiane są jako podporządkowanie prawodawstwa prawu naturalnemu, które 

w myśli Papieża Jana XXIII tożsame jest z nauką objawioną w Kościele. 

Drugi przykład użycia fragmentu zaczerpniętego z myśli Laktancjusz widoczny jest 

w encyklice papieża Franciszka zatytułowanej Fratelli tutti z 2020 roku, w ustępie 

poruszającym moralną kwestię kary śmierci, papież wspomina pogląd wyrażony w szóstej 

księdze Divinae institutiones: Inde ab Ecclesiae primordiis, nonnulli poenam capitis palam 

sunt aversati. Exempli gratia, Lactantius autumabat: «Nullam prorsus exceptionem fieri 

oportet, quin occidere hominem sit semper nefas»1154. I choć fragment ten rozpatrywany w 

całości1155 rzeczywiście nie może być interpretowany inaczej niż bezwzględny zakaz 

zabijania istoty ludzkiej, to jednak już w kolejnym chronologicznie dziele Laktancjusza De 

ira Dei znaleźć można naukę uwzględniającą drogę wyjątku od tej zasady. Chrześcijański 

autor pisze: non exiguo falluntur errore qui censuram sive humanam sive divinam acerbitatis 

et malitiae nomine infamant putantes nocentem dici oportere qui nocentes adficit poena. quod 

si est, nocentes igitur leges habemus quae peccantibus supplicia sanxerunt, nocentes iudices 

qui scelere convictos poena capitis adficiunt1156. Sprawiedliwy wyrok sędziego zestawiony 

jest ze sprawiedliwością sądu Bożego nad grzesznikiem. Rozdźwięk pomiędzy tekstami 

można odczytać jako zmianę poglądów zachodzącą w refleksji Laktancjusza pod wpływem 

nowego porządku politycznego, z którym – jak wykazano – łączył się jego intelektualny 

udział. Z drugiej strony jak zauważa Jacek Salij, chrześcijański autor nie dokonuje żadnej 

redakcji czy poprawek w tym zakresie pisząc streszczenie Divinae isntitutiones: „Może 

 
1153 W. Granat, Fenomen człowieka. U podstaw humanizmu chrześcijańskiego, Lublin 2007, s. 401. 
1154 Franciscus, Fratelli tutti 265, https://www.vatican.va/content/francesco/la/encyclicals/documents/papa-

francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html [dostęp: 11.09.2025]. 
1155 Lactantius, Divinae institutiones VI 20, 3-4. 
1156 Lactantius, De ira Dei XVII 6-7. 



276 

 

zmienił poglądy? Nie, bo w następnym znów dziele powtórzy argumentację, cytowaną przed 

chwilą (Epitome 59, 5). To wydaje się postawą typową dla ówczesnych chrześcijan: nie 

walczyli z instytucją kary śmierci, ale zarazem unikali jakiegokolwiek w niej udziału”1157. 

Interpretacja ta wskazywałaby na rozpatrywanie moralności kary śmierci zarówno z 

perspektywy państwa jak i jednostki, a więc pewnej organizacyjnej konieczności 

funkcjonowania państwa oraz ideału, do którego wzywa autor. Swoista ambiwalencja czy 

rozdarcie w tej kwestii widoczna była u wielu autorów wczesnochrześcijańskich, jak, wykazał 

w swojej encyklice papież Franciszek1158. To co istotne w kontekście odwołania się w 

dokumencie papieskim do myśli Laktancjusza, to wskazanie, że był on autorytetem i wielkim 

orędownikiem godności oraz świętości ludzkiego życia. Pojęcia takie jak „humanitaryzm” czy 

„humanizm” w znaczeniu imperatywu moralnego powracają w tekście encykliki wielokrotnie, 

co pozwala zaklasyfikować go do nurtu tradycji zapoczątkowanej w zachodniej myśli 

chrześcijańskiej przez Laktancjusza – jak starano się wykazać w niniejszej pracy. W tym 

miejscu warto jako podsumowanie czy optymistyczny wyraz nadziei przytoczyć słowa 

Franciszka z końca drugiego rozdziału omawianego dokumentu, streszczające intuicję 

bohatera całego niniejszego studium:  

Fides, humanitatis studium postulans, vivum oportet servet sensum criticum coram his 

partibus, necnon adiuvet ad agendum cito, cum quae incipiunt irrepere. Hac de causa 

magni momenti est ut catechesis et praedicatio sensum socialem exsistentiae directius et 

clarius includant, ambitum fraternum spiritualitatis, persuasionem de inalienabili dignitate 

cuiusque personae et rationes amandi accipiendique omnes1159. 

 

 
1157J. Salij, Religijne refleksje na temat kary śmierci, „Więź” 12/1974, s. 45. 
1158 Franciscus, Fratelli tutti 265: Nicolaus I papa est cohortatus: «Non solum innoxios quosque, verum etiam et 

noxios a mortis exitio satagite cunctos eruere». Interveniente iudicio contra nonnullos homicidas qui duos 

presbyteros necaverant, sanctus Augustinus a iudice quaesivit ne ab eis vitam adimeret, quod hoc modo 

comprobabat: «Non quo scelestis hominibus licentiam facinorum prohibeamus auferri; sed hoc magis sufficere 

volumus ut vivi et nulla corporis parte truncati, vel ab inquietudine insana ad sanitatis otium legum coercitione 

dirigantur, vel a malignis operibus alicui utili operi deputentur. Vocatur quidem et ista damnatio; sed quis non 

intellegat magis beneficium quam supplicium nuncupandum, ubi nec saeviendi relaxetur audacia, nec poenitendi 

subtrahatur medicina? […] Succense iniqvitati, ut consulere humanitati memineris: nec in peccatorum 

atrocitatibus exerceas ulciscendi libidinem; sed peccatorum vulneribus curandi adhibeas voluntatem». 
1159 Franciscus, Fratelli tutti 86. 



277 

 

 

Zakończenie 

Końcowa część niniejszej rozprawy stanowi próbę zebrania i uporządkowania ustaleń 

wynikających z analizy twórczości Laktancjusza, przedstawiając go jako prekursora 

stanowiska, które integrowało myśl chrześcijańską z literackim dorobkiem antyku. 

W świetle przeprowadzonych badań ukazane zostało znaczenie i funkcje kategorii 

humanitas christiana w jego pismach, rozpatrywanych jako wyraz próby syntezy myśli 

chrześcijańskiej z literacką i filozoficzną tradycją klasyczną. Refleksja nad dziejami idei 

humanizmu oraz jej recepcją w chrześcijaństwie – począwszy od antycznych źródeł, poprzez 

średniowieczne przekształcenia, aż po nowożytne i współczesne reinterpretacje – pozwoliła 

uchwycić trwałe elementy tego pojęcia: troskę o formowanie człowieczeństwa w wymiarze 

estetycznym, etycznym i politycznym. Humanizm jawi się w tej perspektywie jako projekt 

antropologiczny o szerokim zakresie, integrujący owe trzy aspekty ludzkiej egzystencji. Tego 

rodzaju ujęcie stanowiło punkt wyjścia do pogłębionej interpretacji myśli Laktancjusza, której 

kontekst biograficzny – obejmujący klasyczne wykształcenie, doświadczenie marginalizacji 

oraz funkcję nauczyciela cesarskiego syna – został rozpoznany jako istotny dla kształtowania 

jego wizji człowieczeństwa. Twórczość autora, a zwłaszcza Divinae institutiones – pierwsza 

łacińska synteza chrześcijańskiej filozofii – ukazana została jako fundament całego projektu 

antropologicznego.  

Analiza fragmentów dzieł Laktancjusza pozwoliła szczegółowo uchwycić znaczenie 

kategorii humanitas w wymiarze etycznym i estetycznym. Omówiono pojęcia vera sapientia 

i vera religio jako fundamenty jego refleksji nad Boską nauką, a także wskazano na istotne 

cechy stylistyczne i poetyckie jego twórczości. Zastosowana przez niego metoda cum 

Cicerone loqui została zinterpretowana jako świadoma próba inkorporacji klasycznych 

wzorców retorycznych do chrześcijańskiej doktryny, antycypująca niektóre postulaty 

renesansowego humanizmu filologicznego. Szczególne miejsce zajęła również analiza myśli 

Laktancjusza w wymiarze zbiorowym, obejmującym społeczeństwo, państwo i historiozofię 

dziejów ludzkości. Wskazano na inspiracje poetyckimi obrazami złotego wieku oraz biblijną 

apokaliptyką, które zostały przez autora zintegrowane w autorskiej wizji historii jako drogi ku 

odnowie i wypełnieniu w chrześcijańskim imperium. Ukazano zgodność tej koncepcji 

z reformami prawnymi cesarza Konstantyna Wielkiego oraz dowiedziono, że Divinae 

institutiones powstały jako programowa wykładnia nowej antropologii chrześcijańskiej, 



278 

 

skierowanej do samego cesarza. Istotną rolę w tym modelu odgrywała humanitas rozumiana 

jako jedność rodzaju ludzkiego zakorzeniona w Boskim prawie i sprawiedliwości.  

Całość refleksji została dopełniona poprzez omówienie recepcji dzieł Laktancjusza 

w łacińskiej tradycji piśmienniczej. Od Ojców Kościoła, przez średniowiecznych 

encyklopedystów i reformatorów karolińskich, po włoskich humanistów Quattrocenta 

i myślicieli renesansu, prześledzono historyczne momenty, w których jego pisma zyskiwały 

nowe znaczenie. Choć recepcja ta bywała ambiwalentna, pozostawała ona świadectwem 

żywotności jego twórczości oraz jej roli jako pomostu między dziedzictwem antyku 

a chrześcijańską wizją człowieka. 

Najważniejszym wnioskiem przeprowadzonych badań jest stwierdzenie, iż 

Laktancjusz był pierwszym w dziejach myślicielem, który w sposób systematyczny 

sformułował wizję humanizmu chrześcijańskiego. W przeciwieństwie do wcześniejszych 

apologetów, jego dzieło nie ogranicza się do obrony wiary przed zarzutami pogańskich 

filozofów, lecz stanowi spójną propozycję antropologiczną, osadzoną w tradycji klasycznej, a 

zarazem odnowioną przez światło Objawienia. W pracy wykazano, że Laktancjusz, operując 

pojęciem humanitas, świadomie rozwijał je w trzech uzupełniających się wymiarach: po 

pierwsze, w sferze etycznej – pojmując człowieczeństwo jako miłość bliźniego, 

sprawiedliwość i bezinteresowność, a zarazem odrzucając cyceroniańską kategorię 

użyteczności (utilitas); po drugie, w wymiarze estetycznym – wskazując na kulturę, sztukę i 

literaturę jako narzędzia formacji ludzkiego ducha, traktując piękno jako odbicie Boskiego 

porządku; po trzecie, w sferze społeczno-politycznej – rozwijając wizję wspólnoty opartej na 

prawie Bożym, w której unitas humanitatis znajduje wyraz w życiu państwa, prawa i historii. 

Tak ujęta humanitas christiana jawi się jako projekt integralny, obejmujący jednostkę, kulturę 

i społeczność, a jej celem jest pełnia człowieczeństwa zakorzenionego w Bogu. 

Novum niniejszej pracy jest ukazanie potrójnej struktury humanizmu w twórczości 

Laktancjusza w sposób całościowy i uporządkowany. Dotychczasowe badania nad tym 

autorem koncentrowały się przede wszystkim na jego stylu retorycznym, porównaniach z 

Cyceronem czy fragmentarycznych ocenach doktryny teologicznej. Znacznie rzadziej 

dostrzegano w nim myśliciela, który antycypował wczesnonowożytne idee kultury 

europejskiej, formułując projekt człowieka i wspólnoty o wymiarze cywilizacyjnym. 

Niniejsza dysertacja, wychodząc od analizy źródłowej i filologicznej, stara się wydobyć z 

jego pism właśnie ten integralny zamysł antropologiczny. Nowatorskim aspektem 

przeprowadzonej rozprawy jest także ukazanie ambiwalentnej, a zarazem konsekwentnej 



279 

 

recepcji Laktancjusza. Analiza opinii Ojców Kościoła, autorów średniowiecznych oraz 

humanistów epoki nowożytnej pozwala zauważyć, że pomimo krytyki doktrynalnej jego 

pisma powracały w momentach odnowy kultury jako świadectwo możliwości pogodzenia 

dziedzictwa klasycznego z chrześcijańską prawdą. W ten sposób dowiedziono, iż auctoritas 

Afrykańczyka stanowiła rzeczywisty element tradycji Zachodu – nie tyle w sensie ścisłej 

doktryny, ile jako przykład chrześcijańskiego humanizmu wyrażonego w formie literackiej. 

Ustalenia te prowadzą do wniosku, że Laktancjusz nie jest jedynie ciekawostką literacką czy 

retoryczną, lecz myślicielem otwierającym całą linię rozwoju humanizmu chrześcijańskiego. 

Od jego dzieł rozpoczyna się droga ku autorom średniowiecza, renesansu i czasów 

nowożytnych, podejmującym – w odmienny sposób – tę samą próbę pogodzenia piękna, 

rozumu i wiary. 

Każda praca naukowa, nawet najstaranniej przeprowadzona, nosi w sobie znamiona 

fragmentaryczności i ograniczeń. Nie inaczej jest w przypadku niniejszej dysertacji. Po 

pierwsze, zakres źródeł dostępnych do badań nad Laktancjuszem jest niepełny. Wiele jego 

pism nie zachowało się do naszych czasów. Brak tych dzieł uniemożliwia pełne odtworzenie 

ewolucji jego myśli i utrudnia dokładne rozpoznanie drogi prowadzącej od klasycznego retora 

do chrześcijańskiego apologety. Po wtóre, warto pamiętać, że obraz Laktancjusza wyłania się 

nie tylko z jego własnych tekstów, lecz również z filtrów narzuconych przez kolejnych 

komentatorów. Hieronim, Augustyn, Izydor z Sewilli czy Petrarka patrzyli na niego przez 

pryzmat odmiennych czasów i potrzeb, a ich świadectwa – mimo wartości – pozostają zawsze 

interpretacjami, nierzadko nacechowanymi entuzjazmem lub uprzedzeniem. W niniejszej 

pracy starano się oddzielać fakty od ocen, lecz w niektórych miejscach możliwe było jedynie 

wskazanie tendencji, a nie jednoznacznych wniosków. Po trzecie, granice badań wyznacza 

sam charakter dzieł Laktancjusza. Jego twórczość, zrodzona na styku retoryki i teologii, pełna 

jest sprzeczności: z jednej strony wielka elegancja stylu i literacki kunszt, z drugiej – brak 

systematyczności czy konsekwencji dogmatycznej. Podobna ocena, powtarzana przez wielu, 

odnosi się również do niniejszej pracy: w jakiej mierze można mówić o „systemie” 

Laktancjusza, a w jakiej tylko o zespole intuicji, które zostały spójnie odczytane? Ostatecznie 

pozostaje to pytaniem otwartym, a niniejszy wywód jest jedynie próbą uporządkowania tego, 

co w źródłach często jawi się jako mozaika tematów i intuicji.  

Pomimo tych ograniczeń badania nad Laktancjuszem otwierają szerokie perspektywy 

dalszych dociekań. Obszarem przyszłych studiów jest rola Laktancjusza w epoce nowożytnej 

i współczesnej. Podjęcie analogicznych badań, na wzór tych ukazanych w piątym rozdziale 



280 

 

pracy skupionych na okresie od XVI do XXI wieku, mogłoby wykazać linię ciągłości 

tendencji opisanej w pracy i znacząco umocnić postawioną w pracy tezę. Wreszcie, warto 

zapytać, w jakiej mierze idea humanitas christiana może inspirować dzisiejszą refleksję nad 

człowiekiem. W epoce sztucznej inteligencji, kryzysu wartości i napięć cywilizacyjnych 

pytanie o fundamenty godności, sprawiedliwości i jedności rodzaju ludzkiego pozostają 

aktualne bardziej niż kiedykolwiek wcześniej. Dysertacja ta nie rości sobie prawa do 

rozstrzygnięcia wszystkich tych kwestii. Pragnie jednak wskazać, że Laktancjusz – pisarz 

często niedoceniany, a nieraz marginalizowany – zajmuje należne mu miejsce w genealogii 

twórców i przedstawicieli humanizmu. Jest świadectwem tego, że już u początków 

chrześcijańskiej Europy dostrzeżono potrzebę połączenia piękna literatury, mądrości 

filozoficznej i prawdy Objawienia w jedną wizję człowieczeństwa. 

 



281 

 

 

Bibliografia 

 

Źródła: 

Abelardus Petrus, Epistulae, PL 178. 

Adonis Vienensis, Chronicon, PL 123. 

Alcuinus, Poema de pontificibus et sanctis ecclesiae Euboricensis, PL 101. 

Ambrosius Traversari, Epistolae, red. L. Mehus, Florentiae 1759. 

Anonymus, In oracula Sybillina praefatio, Oracula Sibillina, red. A. Rzach, Vindobonae 

1891. 

Antonius Raudensis, Apologia, red. G. Lombardi, Roma 1982. 

Antonius Raudensis, Dialogi tres in Lactentium,red. D. Rutherford, Leiden–Boston 2023. 

Aristoteles, Ethica Nicomachea, red. J. Bywater, Oxford 1894. 

Augustinus, De civitate Dei, red. B Dombart, A. Kalb, CCSL 47, Turnholtum 1955. 

Augustinus, De civitate Dei, PL 41. 

Augustinus, De doctrina Christiana, PL 34. 

Augustinus, De natura et gratia, PL 44. 

Augustinus, De vera religione, PL 34 

Augustinus, Epistulae ad Romanos inchoata exposition, red. J. Divjak, CSEL 84, Vindobonae, 

1971. 

Augustinus, Epistulae, red. A. Goldbacher, CSEL 44, Vindobonae, 1904. 

Augustinus, Epistulae, red. A. Goldbacher, CSEL 57, Vindobonae, 1911. 

Aulus Gelius, Noctes Atticae, red. J.C. Rolfe, Cambridge 1927. 

Berengarius Pictaviensis, Apologeticus pro Petro Abelardo, PL 178. 

Boccacius, De genealogibus deorum gentilium, red. V. Romano, Bari 1951. 

Bruni Leonardo, De studiis et litteris, red. C.W. Kallendorf, Cambridge 2002. 

Bruni Leonardo, Opere letterarie e politiche, red. P. Viti, Torino 1996. 

Bruni Leonardo, Żywot Petrarki, przeł. W. Olszaniec, „Odrodzenie i Reformacja w Polsce”, 

XLIX 49/2005, s. 209–224. 



282 

 

Calvinus Joannes, Commentarius in Genesin, red. G. Baum, E. Cunitz, E. Reuss, Brunsvigae 

1882. 

Calvinus Joannes, Commentarius in II Thessalonicenses, red. G. Halle, München 1834. 

Candidus Decembrius Petrus, Epistula ad Antonium Raudensem, w: Antonius Raudensis, 

Dialogi tres in Lactentium, Leiden 2023. 

Cassiodorus, Institutiones, red. R.A.B. Mynors CCSL 64, Brepols 1937. 

Cicero, De finibus bonorum et malorum; red. T. Schiche, Leipzig 1915. 

Cicero, De natura deorum; red. O. Plasberg, Leipzig 1917. 

Cicero, De officiis, red. W. Miller, London 1913. 

Cicero, De oratore, red. A.S. Wilkins, Oxford 1902. 

Cicero, De re publica, red. C.F.W. Mveller, Leipzig 1889. 

Cicero, Epistulae ad familiars, red. L.C. Purser, Oxford 1961. 

Cicero, Philippicae Orationes in M. Antonium, red A.C. Clark, Oxford 1918. 

Cicero, Pro Archia, red. A. Clark, Oxford 1909. 

Cicero, Pro Flacco oratio. red. A. Clark, Oxford 1909. 

Cicero, Tusculanae Disputationes. red. J.G.F. Powell, Oxford 2002. 

Clemens Alexandrinus, Stromateis. red. J.C. Hinrichs, Leipzig 1905. 

Clemens Romanus, Epistula I ad Corinthios. PG 1. 

Codex Floriacensis plenioris ad Servium (Aen. VII 543), w: Servii grammatici qui feruntur in 

Vergilii carmina commentarii, t. 2, red. G. Thilo, Leipzig 1887. 

Codex Theodosianus, w: Theodosiani libri XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges 

novellae ad Theodosianum pertinentes, t. 1, red. T. Mommsen, P.M. Meyer, Theodosiani libri 

XVI cum constitutionibus Sirmondianis et leges novellae ad Theodosianum pertinentes, t. 1, 

Berolini 1905. 

Collucio Salutati, De laboribus Herculis, red. B.L. Ullman, Zurich 1951. 

Congregatio theologorum de poenitentia et extrema unctione, w: Concilium Tridentinum : 

diariorum, actorum, epistolarum, tractatuum nova collectio, t. 7, red. T. Fraudenberger, 

Friburgum Brisgoviae 1961, s. 241–253. 

Constantinus Augustus, Epistula ad episcopos Africae, red. P.R. Coleman-Norton, London 

1966. 

Copernicus Nicolaus, De revolutionibus orbium coelestium, red. M.-P. Lerner, Paris 2015. 

Corpus Iuris Civilis, t. 1: Digesta, red. T. Mommsen, P. Krüger, Berolini 1870. 



283 

 

Corpus Iuris Civilis, t. 1: Institutiones, red. P. Krüger, Berolini 1872. 

Cyprianus, Ad Donatum, red. W. Hartel, Vindobona 1868. 

Damasus, Epistolae, PL 13. 

Decretum Gelasianum, red. E. Doblechner, CCSL 139, Turnholtum 2012. 

Diogenes Laertios, Vitae philosophorum, red. C.G. Conobet, Paris 1862. 

Erasmus Roterdamus, Adagiae, red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1703. 

Erasmus Roterdamus, Ciceronianus, red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1703. 

Erasmus Roterdamus, Dialogus Ciceronianus, red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1703. 

Erasmus Roterdamus, Enarratio in Psalmum XXXVIII, red. P. Vander, Lugduni Batavorum 

1704. 

Erasmus Roterdamus, Enchiridion militis christiani, red. P. Vander, Lugduni Batavorum 1704. 

Erasmus Roterdamus, Epistulae, red. P.S. Allen, Oxonii 1906. 

Erasmus Roterdamus, Epistulae, red. P.S. Allen, Oxonii 1910. 

Erasmus Roterdamus, Epistulae, red. P.S. Allen, Oxonii 1947. 

Erasmus Roterdamus, Paraclesis id est adhortatio ad christianae philosphiae stadium, red. P. 

Vander, Lugduni Batavorum 1704. 

Eugyppius, Thesaurus ex S. Augustini Operibus, PL 62. 

Eusebius, Contra Hieroclem, PG 22. 

Eusebius, Vita Constatini, red. F. Winkelmann, Berlin 1975. 

Filelfus Franciscus, Epistula ad Antonium Raudensem, w: Antonius Raudensis, Dialogi tres in 

Lactentium, Leiden 2023. 

Flavius Lucius Dexter, Chronicon, PL 31. 

Fresculphus Lexoviensis, Chronicon, PL 106. 

Gennadius Massiliensis, De ecclesiasticis dogmatibus, PL 58. 

Gennadius Massiliensis, De scriptoribus ecclesiasticis, PL 58. 

Gerson, L’oeuvre oratoire, t. V, red. P. Glorieux, Paris 1963. 

Gregorius Magnus, Moralia, PL 76. 

Gregorius Nyssenus, De opificio hominis, PG 44. 

Gregorius Turoniensis, De cursu stellarum, red. F. Haase, Vratislaviae 1853. 

Herodotus, Historiae, red. H.R. Dietsch, H. Kallenberg, Lipsiae 1980. 



284 

 

Hesiodus, Opera et dies, red. F. Solmsen, R. Merkelbach, M.L. West, Oxford 1970. 

Hieronymus, Adversus Iovinianum, PL 23. 

Hieronymus, Chronicon, PL 497. 

Hieronymus, Commentaria in Danielem, PL 25. 

Hieronymus, Commentaria in epistolam ad Galatas, PL 26. 

Hieronymus, Commentaria in epistolam ad Galatas, PL 26. 

Hieronymus, Commentarii ad epistulam ad Ehpesios, PL 26. 

Hieronymus, Commentarii in Ecclesiasten, PL 23. 

Hieronymus, Commentarium in Ezechielem, PL 25. 

Hieronymus, De viris illustribus, PL 23. 

Hieronymus, De viris illustribus, PL 23. 

Hieronymus, Epistolae, PL 22. 

Hieronymus, Epistula 58 (ad Paulinum), CSEL 54. 

Hieronymus, Epistula LVIII ad Paulinum, PL 26. 

Hieronymus, Epistula, PL 22. 

Isidorus, De Differentiis rerum, PL 83. 

Isidorus, De ecclesiasticiis officiis,PL 83. 

Isidorus, Etymologiae, PL 81–82. 

Isocrates, Ad Nicoclem oratio de regno, red. G. Norlin, London 1980. 

Isocrates, Nicocles, red. G. Norlin, London 1980. 

Jona Aureliensis, De cultu imaginum, PL 106. 

Jona Aureliensis, De institutione laicali, PL 143. 

Justinus Martyr, Apologia, red. E.J. Goodspeed, Göttingen 1915. 

Justinus Martyr, Dialogus cum Tryphone, red. G. Archambault, Paris 1909. 

L. Coelii sive Cæcilli Lactantii Firmiani, Opera Omnia quae exstant, vol. II, Biponti 1786. 

Lactantius, De ave phoenice, red. M.C. Fitzpatric, Philadelphia 1933. 

Lactantius, De ira Dei, red; S. Brandt, Vindobona 1893. 

Lactantius, De mortibus persecutorum, red. J. Moreau, SC 39, Paris 1954. 

Lactantius, De opificio Dei, PL 7. 



285 

 

Lactantius, De passione Domini, red. S. Brandt, G. Laubmann, Vindobona 1893 

Lactantius, Divinae institutions, red. E. Heck, A. Wlosok, München – L, Leipzig 2005. 

Lactantius, Epitome, red. E. Heck, A. Wlosok, Berlin 1994. 

Lactantius, Opera Omnia, red. S. Brandt, G. Laubmann, Vindobona 1893. 

Lactantius, Symposium: Sive Centum Epigrammata Tristicha Aenigmatica, praefatio, red. C.-

A. Heumannus, Hanoverae 1722. 

Laevius, Pterygion phoenicis, red. C. Barwick, Lipsiae 1925. 

Lotharius, De miseria condicionis humanae sive de contempt mundi, PL 217. 

Lucanus, Pharsalia, red. D.R. Shackleton Bailey, Stutgardiae 1988. 

Lucianus, De morte peregrine, red. M.D. Macleod, Oxonii 1980. 

Lucianus, Navigium, red. M.D. Macleod, Oxonii 1987. 

Marianus Scottus, Chronicon, PL 147. 

Martialis, Epigrammata, red. W. Heraeus, I. Borovskij, Leipzig 1982. 

Mela, Chorographia, red. C.H. Tzschuckii, A. Weichert, Lipsiae 1816. 

Melchior Bosmedianus, Oratio in festo SS. Petri et Pauli habita, w: Concilium Tridentinum : 

diariorum, actorum, epistolarum, tractatuum nova collection, t. 7, Friburgum Brisgoviae 

1961, s. 69–73. 

Minucius Felix, Octavius; red. G.H. Rendall, London 1931. 

Nausea Fredricus, Disticha Foederici Nauseæ Blancicampiani Franci Orie[n]talis in 

elegantissima L. Coelii Lactantii Firmiani Christianorum dissertissimi opera, Venetia 1521. 

Nemesius, De natura hominis; PG 40. 

Nicetius, Epistulae; PL 68. 

Nicolaus Arcimboldus, Epistula ad Antonium Raudensem, w: Antonius Raudensis, Dialogi 

tres in Lactentium, Leiden 2023. 

Optatus, Contra Donantum; PL 11. 

Origenes, Contra Celsum, red. H. Chadwick, Cambridge 1953. 

Ovidius, Amores, red. R. Ehwald, Lipsiae 1907. 

Ovidius, Metamorphoses, red. W.S. Anderson, Leipzig 1977. 

Panegiricus Constatino Augusto, red. A. Baehrens, Lipsiae 1874. 

Petrarca, Collatio laureationis, red. A. Bufano, Torino 1975. 

Petrarca, De otio religioso, red. G. Rotondi, Vaticano 1958. 



286 

 

Petrarca, Invective contra medicum, red. A. Bufano, Torino 1975. 

Petrarca, Rerum memorandum libri, red. A. Bufano, Torino 1975. 

Picus Mirandula Ioannes, De studio humanae et divinae philosophiae, red. F. Buddeus, Hallae 

1702. 

Pismo Święte Starego i Nowego Testamentu. Biblia Tysiąclecia, wydanie V, Poznań 2025. 

Plato, Politeia, red. J. Burnet, Oxford 1903. 

Plato, Protagoras, red. J. Burnet, Oxford 1903. 

Plato, Respublica, red. J. Burnet, Oxford 1903. 

Plinius Secundus, Naturalis historia, red. C. Mayhoff, Lipsiae 1909. 

Rabanus Maurus, Commentaria in librum Sapientiae, PL 109. 

Rabanus Maurus, De clericorum institutione, PL 107. 

Rabanus Maurus, De universo, PL 111. 

Rousseau Jean-Jacques, Czy odrodzenie nauk i sztuk przyczyniło się do poprawy obyczajów?, 

w: Trzy rozprawy z filozofii i społecznej, przeł. H. Elzenberg, Kraków 1956, s. 3–44. 

Rousseau Jean-Jacques, Emil, czyli o wychowaniu, t. 2, przeł. W. Husarski, Wrocław 1955. 

Rousseau Jean-Jacques, Marzenia samotnego wędrowca, przeł. E. Rzadkowska, Wrocław 

1983. 

Rufinus Aquilensis, Apologia pro Anastasium; PL 21. 

Rufinus Aquilensis, Apologia; PL 21. 

Rufinus, Commentarium in metra Terentiana, w: Grammatici Latini vol. 6, red. H. Keil, 

Leipzig 1874, s. 554–566. 

Seneca, Epistulae morales ad Lucilium, red. L.D. Reynolds, Oxonii 1965. 

Septuaginta. Id est Vetus Testamentum Graece iuxta LXX interpretes, editio altera, red A. 

Rahlfs, R. Hanhart, Stuttgart 2006. 

Sidonius, Epistulae, PL 53. 

Statius, Silvae, red. A. Marastoni, Leipzig 1970. 

Tacitus, Annales, red. C.D. Fisher, Oxonii 1906. 

Tatuinus, De dubiis nominibus, CCSL 133a, Turnholtum 1968. 

Tertulianus, Ad Scaplum, PL 1. 

Tertulianus, Apologeticum, red. T.R. Glover, London 1931. 

Tertulianus, De anima, red. J.H. Waszink, Leiden 2010. 



287 

 

Tertulianus, De cultu feminarum, red. A. Kroymann, CCSL 1, Turnholtum 1954. 

Tertulianus, De praescriptione haereticorum, red. P. De Labriolle, Paris 1907. 

Tertulianus, De resurectione caris, red. E. Kroymann, Vindobonae 1906. 

Tertulianus, De resurectione mortuorum, CC 2, Turnholti 1954. 

Thomas Aquinas, Compendium Theologiae, EL 42. 

Thomas Aquinas, In psalmos Davidis exposition, EL 14. 

Thomas Aquinas, Super Epistolam B. Pauli ad Hebraeos lectur,; EL 30. 

Thomas Aquinas, Super Evangelium S.Matthaei, EL 16. 

de Valdés Alfonso, Diálogo de las cosas acaecidas en Roma, Alayor 2016. 

Valla Laurentius, De Vero Falsoque Bono, red. M. de Panizza Lorch, Bari 1970. 

Valla Laurentius, Elegantiae linguae latinae, red. E. Garin, Milan 1952. 

Vergilius, Aeneis; red. J. B. Greenovgh, Boston 1900. 

Vergilius, Georgica; red. J. B. Greenovgh, Boston 1900. 

Victorinus, De metris et de hexametro VI 200, 11, w: Grammatici Latini vol. 6; red. H. Keil, 

Leipzig 1874, s. 187–205. 

 

Opracowania: 

Abelson, P., The Seven Liberal Arts: A Study in Medieval Culture, New York 2010. 

Adler, H., Herder’s Concept of Humanität, w: A Companion to the Works of Johann Gottfried 

Herder, red. H. Adler, W. Koepke, New York 2009, s. 93–116 

Albrecht, M., Cicero’s style, Leiden 2003. 

Alimi, T., Lactantius's “Modern” Conception of Religio, „Journal of Religious History” 47, 

(3)/2023, s. 363-385. 

Amarelli, F., Vetustas-innovatio. Un' antitesi apparente nella legislazione di Costantino, 

Napoli 1978. 

Avramenko, R., The Wound and Salve of Time: Augustine's Politics of Human Happiness, 

„The Review of Metaphysics” 60 (4)/2007, s. 779–811. 

Bakhouche, B., Pour en finir avec les „additions dualistes” chez Lactance? w: Le „De 

opificio Dei”: Regards croisés sur l'’anthropologie de Lactance, red. B. Bakhouche, Saint–

Étienne 2007, s. 105–129. 

Baranowska, M., Marzenie o szczęściu, czyli idea prawa natury w filozofii Jana Jakuba 

Rousseau, „Czasopismo Prawno-Historyczne” 65 (2)/2013, s. 55–72. 



288 

 

Barker, D., The Golden Age is Proclaimed? The Carmen Saeculare and the renascence of the 

golden race, „The Classical Quarterly” 46/1992, s. 434–446. 

Barnes, T.D., Constantine. Dynasty, Religion and Power in the later Roman Empire, Wiley–

Blackwell 2014. 

Barnes, T.D., Porphyry, Against the Christians: Date and Attribution of Fragments, „The 

Journal of Theological Studies” 24/1973, s. 424–442. 

Beall, S.M., Civilis Eruditio: Style and Content in the „Attic Nights” of Aulus Gellius, 

Berkeley 1988. 

Benko, S., Virgil’s Fourth Eclogue in Christian Interpretation, w: Aufstieg und Niedergang 

der römischen Welt (ANRW)/Rise and Decline of the Roman World, Berlin–Boston, 2016, s. 

646–705. 

Białostocki, J., Homo creator. Poglądy na boską moc artysty około 1500 r., w: Kultura 

średniowieczna i staropolska, red. D. Gawinowa, H. Koczerska, Warszawa 1991, s. 25–30. 

Biondi, B., Il diritto romano cristiano. Vol. II: La giustizia le persone, Milano 1952–1954. 

Birzer, B.J., Beyond Tenebrae. Christian Humanism in the Twilight of the West, New York 

2019. 

Bizzocchi, R., Church, Religion, and State in the Early Modern Period, „The Journal of 

Modern History” 63/1995, s. 152–165. 

Blumenberg, H., Paradygmaty dla metaforologii, przeł. B. Baran, Warszawa 2017. 

Blumenberg, H., Praca nad mitem, przeł. M. Herer, Z. Zwoliński, K. Najdek, Warszawa 2009. 

Bourne, E., The Messianic Prophecy in Vergil’s Fourth Eclogue, „The Classical Journal” 11 

(7)/2016, s. 390–400. 

Brandt, S., Über die dualistischen Zusätze und Kaiseranreden bei Lactantius, Wien 1889. 

Brown, P., Ciało i społeczeństwo. Mężczyźni, kobiety i abstynencja seksualna we wczesnym 

chrześcijaństwie, przeł. I. Kania, Kraków 2023. 

Bryce, J., Bibliography of Lactantius. Part II. Early Editions to 1700, Northfield 2019. 

Bullough, D.A., Alcuin’s Cultural Influence: The Evidence of the Manuscripts, w: Alcuin of 

York: Scholar at the Carolingian Court, red. L.A.J.R. Houwen, A.A. MacDonald, Groningen 

1998, s. 1–26. 

Burckhardt, J., Kultura odrodzenia we Włoszech, przeł. M. Kreczowska, Warszawa 1961. 

Burkitt, F.C., Review of The Decretum Gelasianum, „Journal of Theological Studies” 14/1913, 

s. 469–471. 

Burliga, B., Polemika i retoryka w dialogu Minucjusza Feliksa "Oktawiusz", „Studia 

Elbląskie” 10/2009, s. 403–411. 



289 

 

Burnell, P.J., The Status of Politics in St. Augustine’s „City of God", „History of Political 

Thought” 13 (1)/1992, s. 13–29. 

Burton, H.F., The Worship of the Roman Emperors, „Biblical World” 40 (2)/1912, s. 80–91. 

Cain, A., Gregory of Elvira, Lactantius, and the Reception of the De ira Dei, „ Vigiliae 

Christianae” 64 (2)/2010, s. 109–114. 

Cherchi, P., The Inventors of Things in Boccaccio’s De genealogia deorum gentilium, w: 

Petrarch and Boccaccio: The Unity of Knowledge in the Pre-Modern World, red. I. Candido, 

Berlin–Boston 2018, s. 244–269. 

Chlewicka, A., Teologia polityczna Cycerona, „Symbolae Philologorum Posnaniensium 

Graecae et Latinae” 25 (1)/2015, s. 33–54. 

Chłędowski, K., Dwór w Ferrarze, Warszawa 1958. 

Cichocki, M., Początek końca historii. Tradycje polityczne w XIX wieku, Warszawa 2021. 

Clackson, J., Latinitas, Ἑλληνισμός and Standard Languages, „Studi e Saggi Linguistici” 53 

(2)/2015, s. 309–330. 

Cladis, M., Religion, Secularism, and Democratic Culture, „The Good Society” 19 (2)/2010, 

s. 22–29. 

Clausen, W., Virgil’s messianic Eclogue, w: Poetry and Prophecy. the beginnings of a literary 

tradition, red. J.L. Kugel, New York 1950, s. 65–74. 

Cochrane, C.N., Chrześcijaństwo i kultura antyczna, przeł. G. Pianko, Warszawa 1960. 

Coleman, A.P., Lactantius the theologian, New York 2017. 

Compagnoni, F., Prawa człowieka. Geneza, historia i zaangażowanie chrześcijańskie, 

Kraków 2000. 

Curtius, E. R., Literatura europejska i łacińskie średniowiecze, przeł. A. Borowski, Kraków 

1997. 

Cytowska, M., Szelest, H., Literatura rzymska: okres cesarstwa: autorzy chrześcijańscy, 

Warszawa 1994. 

Czuj, J., Wstęp, w: Laktancjusz Pisma wybrane, Poznań 1933, s. 7–24. 

d’Argonne, N., Mélanges d’histoire et le littérature, recueillis par M. de Vigneul-Marville, t. 

2, Paris 1700. 

Dąbkowska-Kujko, J., Jezuicka paideia, w: Humanitas i christianitas w kulturze polskiej, red. 

M. Hanusiewicz-Lavallee, Warszawa 2009, s. 156. 

Dąbkowska-Kujko, J., Justus Lipsjusz i dawne przekłady jego dzieł na język polski, Lublin 

2010. 



290 

 

Dąbkowska-Kujko, J., Justus Lipsjusz i początki europejskiego neostoicyzmu w zwierciadle 

polskiej prozy, Humanitas. Projekty antropologii humanistycznej Część druga inspiracje 

filozoficzne projektów antropologicznych, Warszawa 2009–2010, s. 203–228. 

de Poorter, A., Le traité Eruditio regum et principum de Guibert de Tournai, O.F.M, Louvain 

1914. 

Delsol, C., Koniec świata chrześcijańskiego, przeł. P. Napiwodzki, Warszawa 2023. 

Demacopoulos, G.E., Constantine, Ambrose, and the Morality of War: How Ambrose of Milan 

Challenged the Imperial Discourse on War and Violence, w: Orthodox Christian Perspectives 

on War, red. P.T. Hamalis, V.A. Karras, 2017, s. 159–194. 

Dębiński, A., Problematyka prawna w Divinae institutiones Laktancjusza, „Roczniki Nauk 

Prawnych” 7/1997, s. 139–151. 

Dibon, D., Communication in the Respublica literaria in the 17th Century, „Res Publica 

Litterarum” 1/1978, s. 108–117. 

Dickiens, A.G., The Age of Humanism and Reformation. Europe in the Fourteenth, Fifteenth 

and Sixteenth Centuries, London 1977. 

Digeser, E.D., Persecution and the Art of Writing between the Lines: De vita beata, 

Lactantius, and the Great Persecution, „Revue belge de Philologie et d’Histoire” 92/2014, s. 

167–185. 

Digeser, E.D., The making of a Christian Empire. Lactantius and Rome, London 2000. 

Dizerga, G., Pagans and Christians: The Personal Spiritual Experience, St. Paul, 2001. 

Domański, J., „Scholastyczne” i „humanistyczne” pojęcie filozofii, Kęty 2005. 

Domański, J., Erazm i filozofia. Studium o koncepcji filozofii Erazma z Rotterdamu, Wrocław 

1973. 

Domański, J., O dwu Cycerońskich znaczeniach humanitas jako „człowieczeństwa 

kwalifikowanego”, w: Wielkość i piękno filozofii, red. J. Lipiec, Kraków 2003, s. 157–168. 

Domański, J., Paideia Platona i humanitas Cycerona. Perspektywa antropologiczna, w: 

Humanitas. Projekty antropologii humanistycznej. Część pierwsza, paradygmaty – tradycje – 

profile historyczne, red. A. Nowicka-Jeżowa, s. 137–163. 

Domański, J., Patrystyczne postawy wobec dziedzictwa antycznego, „Idea. Studia nad 

strukturą i rozwojem pojęć” 5/1992, s. 7–27. 

Domański, J., Tekst jako uobecnienie, Kęty 2002. 

Domański, J., Wykłady o humanizmie, Warszawa 2020. 

Domański, J., Z dawnych rozważań o marności i pogardzie świata oraz nędzy i godności 

człowieka, Warszawa 1997. 



291 

 

Drake, H., The emperor as a 'Man of God': The impact of Constantine the great's: Conversion 

on roman ideas of kingship, „Historia” 35 (1)/2016, s. 1–17. 

Drączkowski, F., Patrologia, Pelplin–Lublin 1998. 

Duby, G., The Culture of the Knightly Class: Audience and Patronage, w: Renaissance and 

Renewal in the Twelfth Century, red. R.L. Benson, G. Constable, C.D. Lanharn, Cambridge , 

Mass. 1982, s. 248–262. 

Dürüşken, Ç., The meaning of Antiquity: Septem Liberales Artes, „Symbolae Philologorum 

Posnaniensium Graecae et Latinae” 38 (2)/2018, s. 65–75. 

Edwards, M.J., On the Platonic Schooling of Justin Martyr, „The Jurnal of Theological 

Studies” 42/1991, s. 17–34. 

Eisner, M., In the Labyrinth of the Library: Petrarch’s Cicero, Dante’s Virgil, and the 

Historiography of the Renaissance, „Renaissance Quarterly” 67 (3)/2014 , s. 755–790. 

Facca, D., Wstęp, w: G.P. della Mirandola, Oratio de hominis dignitate, Mowa o godności 

człowieka, przeł. Z. Nerczuk, M. Olszewski, Warszawa 2010, s. 7–30. 

Feld, M.D., The Sibyls of Subiaco: Sweynheym and Pannartz and the 'Editio Princeps' of 

Lactantius, w: Renaissance Studies in Honor of Craig Hugh Smyth, red. A. Morrogh, 

Florence, 1985, s. 301–14. 

Fiori, R., The vir bonus in Cicero’s de officiis: Greek philosophy and Roman legal science, w: 

Aequum Ius, red. A. M. Shirvindt, Moskwa 2014, s. 187–202. 

Fontaine, J., Chrześcijańska literatura łacińska. Rys historyczny, przeł. J. Słomka, Tarnów 

1997. 

Fox, R.L., Pagans and Christians, New York 2006. 

Franciscus, Fratelli tutti 265: 

https://www.vatican.va/content/francesco/la/encyclicals/documents/papa-

francesco_20201003_enciclica-fratelli-tutti.html [dostęp: 11.09.2025].  

Fredouille, J.-C., Tertullien et la conversion de la culture antique, Paris 1972. 

Fulińska, A., Renesansowa aemulatio: alegacja czy interseksualność?, „Teksty Drugie” 

4/1997, s. 5–25. 

Gaj, B., Cyceron – nauczyciel śląskiej młodzieży : dydaktyzm w retoryce, czyli o 

wykorzystaniu retoryki cycerońskiej na przykładzie śląskich gimnazjów humanistycznych od 

XVI do XVIII w., „Symbolae Philologorum Posnaniensium Graecae et Latine” 19/2009, s. 

363–374. 

Gaj, B., Tradycje retoryczne na dawnym Śląsku (XVI–XVIII wiek), Katowice–Opole 2007. 



292 

 

Garin, E., La „dignitas hominis” e la letteratura patristica, „La Rinascita. Rivista del Centro 

Nazionale di Studi sul Rinascimento” 1/1938, 4, s. 1–50. 

Gasti, F., L’immagine della Fenice fra „scienza” e simbologia antica, „Eruditio Antiqua” 

10/2018, s. 1–23. 

Gieben, S., Four Chapters on Philosophical Errors from the Rudimentum Doctrinae of 

Gilbert of Tournai O. Min. (died 1284), „Vivarium” 1/1963, s. 141–164. 

Gilson, É E., Metamorfozy Państwa Bożego, przeł. A. Kuryś, Warszawa 2020. 

Gilson, É., Filozofia średniowieczna a humanizm, w: Heloiza i Abelard. Średniowieczne 

początki humanizmu, przeł. A. Podsiad, Warszawa 1956, s. 276–296. 

Gilson, É., Historia filozofii chrześcijańskiej w wiekach średnich, przeł. S. Zalewski, 

Warszawa 1987. 

Giustiniani, V. R., Homo, humanus and meaning of ‘humanism, „Journal of the History of 

Ideas” 46/1985, s. 167–195. 

Gothofredus, J., Codex Theodosianus, t. III, Lipsiae, 1738. 

Graciotti, S., Polska humanistyczna i europejska Respublica Litterarum, w: Humanitas. 

Projekty antropologii humanistycznej. Część pierwsza, paradygmaty – tradycje – profile 

historyczne, red. A. Nowicka-Jeżowa, Warszawa 2009–2010, s. 253–284. 

Grafton, A., Worlds made by words: scholarship and community in the Modern West, 

Cambridge 2009. 

Granat, W., Fenomen człowieka. U podstaw humanizmu chrześcijańskiego, Lublin 2007. 

Grant, R.M., Religion and Politics at the Council at Nicaea, „The Journal of Religion” 

55(1)/1975, s. 1–12. 

Grendler, P., The Concept of Humanist in Cinquecento Italy, w: Renaissance Studies in Honor 

of Hans Baron, red. A. Molho, J. Tedeschi, Firenze 1971, s. 453–459. 

Guerro van der Meijden, J., Człowiek jako mały świat: Grzegorz z Nyssy, Filon z Aleksandrii, 

Nemezjusz z Emezy, Edyta Stein. Czy mikrokosmiczność uchybia godności człowieka?, w; 

Edyta Stein: fenomenologia getyńsko-monachijska: analizy, Wrocław 2015, s. 13–30. 

Guriewicz, A., Makrokosmos i mikrokosmos, w: tenże, Kategorie kultury średniowiecznej, 

przeł. J. Dancygier, Warszawa 1976. 

Hadot, P., Czym jest filozofia starożytna?, przeł. P. Domański, Warszawa 2018. 

Hadot, P., Ćwiczenia duchowe i filozofia starożytna, przeł. P. Domański, Warszawa 2019. 

Hagendahl, H., Latin Fathers and the Classics, Göteborg, 1958. 

Halida, Ł., Wprowadzenie, w: Laktancjusz, Boskie pouczenia księgi I–III, Kraków 2022, s. 5-

–28. 



293 

 

Hall, E., Sweynheym & Pannartz and the origins of printing in Italy: German technology and 

Italian humanism in Renaissance Rome, New Castle 1991. 

Harnack, A., The Mission and Expansion of Chrístianitv in the First Three Centnries, New 

York 1962. 

Haskins, C.H., The Renaissance of the Twelfth Century, Cambridge 1928. 

Heck, E., Constantin und Lactanz in Trier – Chronologisches, „Historia” 58/2009, s. 118–130. 

Heck, E., Wlosok, A., Praefationis supplementum, w: L. Caelius Firmianus Lactantius, 

Divinarum institutionum libri septem Fasc. 3. Libri V et V, s. LXXII–LXXXIV. 

Heck, H., Die dualistischen Zusätze und die Kaiseranreden bei Lactantius, Heidelberg 1972. 

Heidegger, M., Über den Humanismus, Frankfurt am Main 1949. 

Hellmann, J., The Humanism of Jacques Maritain, w: Understanding Maritain: Philosopher 

and Friend, red. D.W. Hudson, M.J. Mancini, Macon 1987, s. 117–131. 

Herder, J.G., Briefe zur Beförderung der Humanität, w: Geschichtsphilosophie Werke, 

München 1953. 

Höffner, M., Dusza i ciało w antropologii Grzegorza z Nyssy, „Studia Religiologica” 39/2006, 

s. 81–100. 

Homa, K., Arnobiusz. Afrykański orator, Kraków 2017. 

Humanitas. Projekty antropologii humanistycznej, red. A. Nowicka-Jeżowa, Warszawa 2009–

2010. 

Ingremeau, C., Les Institutions Divines de Lactance: une composition architecturale, „Vita 

Latina” 132/1993, s. 33–40. 

Jaczynowska, M., Religie świata rzymskiego, Warszawa 1990. 

Jaeger, W., humanizm i teologia, przeł. S. Zalewski, Warszawa 1957. 

Jaeger, W., Paideia, przeł. H. Bednarek, M. Plezia, Warszawa 2001. 

Jankowski, A., W sprawie rzekomego mesjanizmu IV ekologii Wergiliusza, „Ruch Biblijny i 

Liturgiczny” 15/1962, s. 271–362. 

Jesiotr, M., Wstęp, w: Laktancjusz, O Bożym dziele stworzenia, Warszawa 2019, s. 7–34. 

Joannes PPP. XXIII, Pacem in terris I, , 

https://www.vatican.va/content/johnxxiii/la/encyclicals/documents/hf_j-

xxiii_enc_11041963_pacem.html., [dostęp: 11.09.2025]. 

Johnston, P.A., Vergil’s Conception of Saturnus: „California Studies in Classical Antiquity” 

10/1977, s. 57–70. 



294 

 

Jones, C.P., Between Pagan and Christian, Cambridge 2014. 

Jones, L.W., The Influence of Cassiodorus on Mediaeval Culture, „Speculum” 20 (4)/1945, s. 

433–442. 

Jońca, M., Parricidium w prawie rzymskim, Lublin 2008. 

Kalinowski, Z., Chrześcijańska bazylika rzymska – kontynuacja czy innowacja?, „Vox 

Patrum” 35/2015, s. 189–203. 

Karłowicz, D., Arcyparadoks śmierci, Warszawa 2021. 

Karłowicz, D., Sokrates i inni święci. O postawie starożytnych chrześcijan wobec rozumu i 

filozofii, Warszawa 2020. 

Kashchuk, O., The attitude of the pro-Arian bishops towards the emperor in the period of 

reception of the Nicene Christology (325–381), „Vox Patrum” 34 (61)/2014, s. 137–155. 

Kawyn, S., Renesans i humanizm, Lublin 1947. 

Kimsza, R., I wszystko, co stworzył Bóg było piękne… teologia piękna, „Rocznik Teologii 

Katolickiej” 3/2004, s. 105–111. 

Koch, H., Zu Arnobius und Lactantius, „Philologus” 80/1925, s. 467–472. 

Kołakowski, L., Erazm i jego Bóg, w: Erazm z Rotterdamu, Podręcznik żołnierza 

chrystusowego, przeł. J. Domański, Warszawa 1965, s. VII–XVIII. 

Kołodziejczak, W., Jacques Maritain – u źródeł współczesnych koncepcji praw człowieka, 

„Studenckie Zeszyty Naukowe” 17 (26)/2015, s. 17–25. 

Kowalczyk, S., Jacques Maritain – filozofia dla trzeciego tysiąclecia, „Ethos” 13 (/1–

2)/(2000), s. 229–238. 

Kowalewska, M., Człowiek jako mikrokosmos, [w:] Bóg – Kosmos – Człowiek w twórczości 

Hildegardy z Bingen, Lublin 2007, s. 165–173. 

Kragelund, P., Dreams, Religion and Politics in Republican Rome, „Historia: Zeitschrift für 

Alte Geschichte” 50 (1)/1974, s. 53–95. 

Krebsius, A., De stilo Lactantii, Halae 1706. 

Kristeller, P.O., Humanizm i filozofia, Warszawa 1985. 

Kristeller, P.O., Ruch humanistyczny, w: Humanizm i filozofia, przeł. G. Błachowicz, 

Warszawa 1985, s. 13–35. 

Kubiaczyk, M.A., The Idea of the Golden Age and Ludi Saeculares in Ancient Rome, „Studia 

Europaea Gnesnensia” 13/2016, s. 393–401. 

Kucz, A., Umbra Veri, Katowice 2012. 

Kupiszewski, H., Humanitas a prawo rzymskie, „Prawo Kanoniczne” 20/1977, s. 277–294. 



295 

 

Kurdziałek, M., Średniowieczne doktryny o człowieku jako mikrokosmosie, w: Średniowiecze 

w poszukiwaniu równowagi między arystotelizmem a platonizmem, red. M. Kurdziałek, 

Lublin 1996, s. 271–310. 

Kurowicki, J., Człowiek jako dzieło sztuki, Bóg jako artysta. Uwagi nad teologią sztuki 

Laktancjusza w traktacie De opificio Dei, w: Szkice o antyku, vol. VIII: Sztuka [w] antyku. 

Interpretacje i realizacje motywów antycznych na przestrzeni wieków, Katowice 2023, s. 33–

38. 

Kuryłowicz, M., Aequitas i iustitia w rzymskiej praktyce prawnej, „Annales Universitatis 

Mariae Curie-Skłodowska” 56 (1)/2019, s. 173–188. 

Kuryłowicz, M., Wokół pojęcia aequitas w prawie rzymskim, „Studia Iuridica Lublinensia” 

15/2011, s. 15–27. 

Laforet, J.-B., Histoire d’Alcuin, moine anglo-saxon, natif d'York, restaurateur des sciences 

en Occident sous Charlemagne, Namur–Paris 1898. 

Legowicz, J., Historia filozofii starożytnej Grecji i Rzymu, Warszawa 1973. 

Lévinas, E., Humanisme de l’autre homme, Montpellier 1972. 

Lewis, C.S., Odrzucony obraz, przeł. W. Ostrowski, Bielsko Biała 2022. 

Limberg, H., Quo iure Lactantius appelletur Cicero Christianus, Monasterii Guestfalorum 

1896. 

Loewe, R., The Medieval History of the Latin Vulgate, w: The Cambridge History of the 

Bible, t. 2: The West from the Fathers to the Reformation, Cambridge 1969, s. 102–154. 

Löffler, K., Arnold Pannartz and Konrad Sweinheim, w: Catholic Encyclopedia vol. 11XI, s. 

444. 

Lovin, R.W., Authority, Legitimacy and Sovereignty: Religion and Politics in the Roman 

Empire before Constantine, „Studies in Christian Ethics” 29 (2)/2016, s. 190–203. 

Lupton, J.H., A life of John Colet, London 1887. 

Luscombe, D.E., Berengar, Defender of Peter Abelard, „Recherches de Théologie Ancienne et 

Médiévale” 33/1966, s. 319–337. 

Lyotard, J.F., Kondycja ponowoczesna. Raport o stanie wiedzy, przeł. M. Kowalska, J. 

Migasiński, Warszawa 1997. 

Łapicki, B., Etyczna kultura starożytnego Rzymu a wczesne chrześcijaństwo, Łódź 1958. 

Łempicki, S., Renesans i humanizm w Polsce, Warszawa 1992. 

Marcel, G., Les hommes contre l’humain, Paris 1951. 

Mari, G., Chrześcijaństwo a humanizm. Szanse i wyzwania w zsekularyzowanej kulturze, 

„Paedagogia Christiana” 39 (1)/2017, s. 11–28. 



296 

 

Maritain, J., Freedom in the Modern World, London 1935. 

Maritain, J., Humanizm integralny, Warszawa 1981. 

Markus, R., Augustine and Millenarianism, w: The Making of Orthodoxy: Essays in Honovr 

of Henry Chadwick, red. R. Williams, Cambridge 1989, s. 220–236. 

Marnoto, R., Cicero’s corpus and Petrarca’s ankle. The theory of imitatio and its practices, 

„Humanitas” 76/2020, s. 83–94. 

Marrou, H.-I., Historia wychowania w starożytności, przeł. S. Łoś, Warszawa 1969. 

Mayer, J., Humanitas bei Cicero, Freiburg 1951.;  

McGuire, B.P., Jean Gerson and the Last Medieval Reformation, State College 2005. 

McGuire, M.R.P., A New Study on the Political Rôle of St. Ambrose, „The Catholic Historical 

Review” 22 (3)/1936, s. 304–318. 

Merleau-Ponty, M., Humanisme et terreur, Paris 1947. 

Miduch, M., Sybliliańska droga do poznania Boga. IV księga sybiliańska drogowskazem dla 

pogan, „Łódzkie Studia Teologiczne” 26/2017, s. 173–181. 

Milcarek, P., Otwarte okna. Szkice z kultury humanizmu katolickiego, Dębogóra 2022. 

Minor Latin Poets; with Introductions and English Translations, red. J. Wight Duff, A. M. 

Duff, Cambridge 1934. 

Momigliano, A., How Roman Emperors became Gods, „American Scholar” 55 (2)/1986, s. 

181–193. 

Moreau, J., Lactance: De la mort des persécuteurs, Paris 1954. 

Moreland, F.L., Fleischer, R.M., An Introduction to Latin Literature and Style, California 

1977. 

Morgan, K., Myth and philosophy from the Presocratics to Plato, Cambridge 2000. 

Mounier, E., Le personnalisme, Paris 1949. 

Mountain, J.H.B., A summary of the Writings of Lactantius, London 1839. 

Muckle, J.T., The Doctrine on St Gregory of Nyssa on Man as the Image of God, „Mediaeval 

Studies” 7 /1945, s. 70–73. 

Muszala, A., Ciało ludzkie w starożytności chrześcijańskiej, „Forum Teologiczne” 10/2009, s. 

37–48. 

Naumowicz, J., Pierwsi apologeci greccy, Kraków 2004. 

Nawrot, O., Wczesne chrześcijaństwo a kwestia uczłowieczenia płodu, „Przegląd Filozoficzny 

– Nowa Seria” 59 (3)/2006, s. 153–168. 



297 

 

Nehring, P., Autorytet Seneki w argumentacji wczesnochrześcijańskiej, „Symbolae 

Philologorum Posnaniensium Graecae et Latinae” 22 (2)/2012, s. 49–60. 

Nicholson, O., Broadening the Roman Mind: Foreign Prophets in the Apologetic of 

Lactantius, „Studia Patristica” t. 36/, 2001, s. 364–374. 

Niethammer, F.I., Der Streit des Philanthropinismus und Humanismus in der Theorie des 

Erziehungs-Unterrichts unsrer Zeit, Jena 1808. 

Noble, T.F.X., Images, Iconoclasm, and the Carolingians, Philadelphia, 2009. 

Nowakowski, D., Plutarch i jego praktyczne znaczenie: bonae litterae Erazma z Rotterdamu, 

„Argument” 7 (2)/2017, s. 283–297. 

Nowicka-Jeżowa, A., Nurty humanistyczne w kulturze polskiej, w: Humanitas. Projekty 

antropologii humanistycznej. Część pierwsza, paradygmaty – tradycje – profile historyczne, 

red. A. Nowicka-Jeżowa, Warszawa 2009-2010, s. s. 11-135. 

Nowicka-Jeżowa, A., Poezja jezuicka po Sarbiewskim – zarysy dróg twórczych, w: Nauka z 

poezji Macieja Kazimierza Sarbiewskiego SJ, red. J. Bolewski, J.Z. Lichański, P. Urbański, 

Warszawa 1995, s. 165–188. 

Nybakken O.E., Humanitas Romana, „Transaction and Proceedings of the American 

Philological Association” 70/1939, s. 396–413. 

O’Donnell, J.J., Pagans: The End of Traditional Religion and the Rise of Christianity, New 

York 2015. 

Ochman, K., Zmierzch cywilizacji łacińskiej czy początek szóstego renesansu?, „Nauka” 

4/2017, s. 129–140. 

Ocker, C., Unius Arbitrio Mundum Regi Necesse Est: Lactantius’ Concern for the 

Preservation of Roman Society, „Vigiliae Christianae” 40 (4)/1986, s. 348–364. 

Ogilvy, J.D.A., Books Known to the English 597–1066, Cambridge 1967. 

Okoń, J., Humanizm a/i humanitas, „Ruch Literacki” 309 (6)/2011, s. 633–650. 

Otwinowska, B., Cyceronianizm, w: Słownik literatury staropolskiej, red. T. Michałowska, 

Wrocław 2002, s. 141–147. 

Ouy, G., Discovering Gerson the Humanist: Fifty Years of Serendipity, w: A Companion to 

Jean Gerson, red. B. P. McGuire, Leiden 2006, s. 79–132. 

Ozorowski, E., Personalizm chrześcijański, „Rocznik Teologii Katolickiej” 4/2005, s. 7–17. 

Panizza, L.A., Lorenzo Valla’s De Vero Falsoque Bono, Lactantius and Oratorical Scepticism, 

„Journal of the Warburg and Courtauld Institutes” 41/1978, s. 76–107. 

Parke, H.W., Sibyls and Sibylline Prophecy in Classical Antiquity, London 1988. 



298 

 

Partyka, J., Rzeczpospolita uczonych Erazma z Rotterdamu i „República literaria” Diego de 

Saavedry Fajardo: utopia i antyutopia?, „Teksty Drugie” 1/2015, s. 108–117. 

Paulas, J., How to Read Athenaeus’ Deipnosophists, „The American Journal of Philology” 

133(3)/2012, s. 403–439. 

Pawlak, W., Z dziejów pojęcia humanitas (do XVII wieku), w: Humanitas. Projekty 

antropologii humanistycznej. Część pierwsza, paradygmaty – tradycje – profile historyczne, 

red. A. Nowicka-Jeżowa, Warszawa 2009–2010, s. 165–204. 

Peretiatkowicz, A., Jan Jakub Rousseau filozof demokracji społecznej, Poznań 1949. 

Perrin, M., Lactance. L’ouvrage du Dieu créateur, Paris 1973. 

Peterson, E., Chrystus jako imperator, przeł. T.M. Myśków, „Czterdzieści Cztery. Magazyn 

Apokaliptyczny” 4/2012, 4, s. 11–21. 

Peterson, E., Monoteizm jako problem polityczny, przeł. J. Duraj, „Res Publica Nowa”, nr 

20/2012, s. 61. 

Pichon, R., Lactance: Étude sur le mouvement philosophique et religieux sous le règne de 

Constantin, Paris 1901. 

Piętka, R., Mikro- i makrokosmos w starożytności – od presokratyków do Ojców Kościoła, w: 

Makrokosmos versus mikrokosmos, red. A Magowska, Poznań 2009, s. 38–48. 

Pinel, C.P., The Survival of the Classical Idea of Justice in Lactantius’ Work, „Studia 

Patristica”, t. LXXX80 (6)/2017, red. M. Vinzent, Leuven–Paris–Bristol 2017 s. 173–182. 

Pinel, C.P., The Ulpianian Libri ad edictum on the Shelf of Legal Books in Lactantius’ 

Library? The Evidence of Ius fraternitatis, „Studia Patristica”, 127 (24)/2019t. CXXVII , s. 

205.(24), Oxford 2019. 

Polichetti, A., Le „historiae” di Orosio e la „storiografia ecclesiastica” occidentale (311–417 

d.C.), Napoli 2000. 

Pomaro, G., Fila travesariane. I codici di Lattanzio, w: Ambrogio Traversari nel VI 

centenario della nascita. Convegno Internazionale di Studi (Camaldoli – Firenze, 15–18 

settembre 1986) red., L.S. Olschki, Firenze 1988, s. 235–285. 

Possenti, V., Filozofia jako „praeparatio evangelica”, „Człowiek w Kulturze” 13/2000, s. 

51–97. 

Powell, C.E., The Identity of the ‘Restrainer’ in 2 Thessalonians 2:6–7, „Bibliotheca Sacra” 

154154 (616)/1997, s. 320–332. 

Powell, J.G.F., Cicero’s style, w: The Cambridge Companion to Cicero, red. C. Steel, 

Cambridge 2013, s. 41–72. 

Protasi, S., Teaching Ancient Women Philosophers: A Case Study, „ Feminist Philosophy 

Quarterly” 6 (3)/2020, s. 1–26. 



299 

 

Puntambekar, S.V., St. Augustine and His Predecessors (Founders of Medieval Political 

Thought), „The Indian Journal of Political Science” 5 (2)/1943, s. 107–138. 

Rahner, H., Kościół i państwo we wczesnym chrześcijaństwie, przeł. M. Radożycka, J. 

Radożycki, Warszawa 1986. 

Rawson, E., Religion and Politics in the Late Second Century B. C. at Rome, „Pheonix” 28 

(2)/1974, s.193–212. 

Reale, G., Historia filozofii starożytnej – III systemy epoki hellenistycznej, przeł. E.I. 

Zieliński, Lublin 1999. 

Reale, G., Historia filozofii starożytnej, t. IV: Systemy epoki Cesarstwa, przeł. E. I. Zieliński, 

Lublin 1999. 

Reckford, K.J., Some Appearances of the Golden Age, „The Classical Journal” 54/1958, s. 

79–87. 

Rees, B.R., Pelagius: A Reluctant Heretic, Woodbridge 1988. 

Regoliosi, M., Umanesimo lombardo: la polemica tra Lorenzo Valla e Antonio da Rho, Pisa 

1983. 

Rico, C., La sixième renaissance, tekst nieopublikowany, w: 

https://www.academia.edu/15567341/La_sixi%C3%A8me_renaissance [dostęp: 11.12.2023]. 

Robichaud, D.J.-J., Tearing Plato to Pieces: Gianfrancesco Pico della Mirandola and 

Marsilio Ficino on the History of Platonism, „Renaissance and Reformation” 42 (4)/2020, 

s.103–133. 

Roots, P.A., The opificio Dei: The workmanship of God and Lactantius, „Classical Quarterly” 

37/1987, s. 466–486. 

Ross, J.W., Tacitus and Bracciolini. The Annals Forged in the XVth Century, London 1878. 

Rudman, S., Concepts of Person and Christian Ethics, Cambridge 1997. 

Rutheford, D., Lactantius Philosophus? Reading, Misreading, and Exploiting Lactantius from 

Antiquity to the Early Renaissance, w: Essays in Renaissance Thought and Letters, red. A. 

Frazier, P. Nold, Tempe 2015, s. 446–491. 

Rutherford, D., Introduction w: A. Da Rho, Three Dialogues Against Lactantius – Dialogi 

Tres in Lactentium, Leiden 2023, s. 1–58. 

Sadowski, M., Personalizm chrześcijański Jacques’a Maritain’a jako fundament koncepcji 

godności człowieka, w: Pozytywizm prawniczy i szkoła prawa natury: tradycje sporu i jego 

współczesne implikacje, red. P. Kaczmarek, Ł. Machaj, Wrocław 2010, s. 36–43. 

Sajdak, J., Wstęp, w: Tertulian, Apologetyk, Poznań 1947, s. LXVII–LXXVII. 

Salij, J., Religijne refleksje na temat kary śmierci, „Więź” 12/1974, s. 38-46. 



300 

 

Satterfield, S., The Prodigies of 17 B.C.E. and the Ludi Saeculares, „TAPA” 146/2016, s. 

325–348. 

Sawicka, J., Feniks. Chrześcijańska interpretacja mitu u Laktancjusza, Warszawa 2000. 

Schadewaldt, W., „Humanitas Romana”, w: Aufstieg und Niedergang der Römischen Welt, t. 

1, cz. 4, Berlin–New York 1973, s. 43–62. 

Sharp, M.T., Divination and Philosophy in the Letters of Paul, Edinburgh 2023. 

Sider, R.D.S., Ancient Rhetoric and the Art of Tertullian, Oxford 1971. 

Simon, M., Cywilizacja wczesnego chrześcijaństwa I–IV w., przeł. E. Bąkowska, Warszawa 

1981. 

Sinko, T., Od filantropii do humanitaryzmu i humanizmu, Warszawa 1960. 

Smith, W.S., The Narrative Voice in Apuleius’ Metamorphoses, „Transactions and 

Proceedings of the American Philological Association” 103/1972, s. 513–534. 

Strzelecka, M.K., Teologia sztuki sakralnej, „Studia Theologica Varsaviensia” 6 (2)/1968, s. 

51–67. 

Summers, W.C., The Silver Age of Latin Literature; from Tiberius to Trajan, London 1920. 

Swierzawski, S., Dzieje europejskiej filozofii klasycznej, Warszawa–Wrocław 2000. 

Swift, L.J., Arnobius and Lactantius: Two Views of the Pagan Poets, „Transactions and 

Proceedings of the American Philological Association” 96/1965, s. 439–448. 

Szestow, L., Ateny i Jerozolima, przeł. C. Wodziński, Kraków 1993. 

Ślezińska, A., Dwie drogi antycznej paidei, „Konteksty Kultury” 10 (1–2)/2013, s. 227–239. 

Tatarkiewicz, W., Historia filozofii, t. 1: filozofia starożytna i średniowieczna, Warszawa 

1978. 

Taylor, C., Źródła podmiotowiści. Narodziny tożsamości nowoczesnej, przeł. M. 

Gruszczyński, O. Latek, A. Lipszyc, A. Michalak, A. Rostkowska, M. Rychter, Ł. Sommer, 

Warszawa 2010. 

Taylor, Q.P., The Augustinian Political Thought: A Revisionist View , „ Augustiniana” 48 

(3/4)/1998, s. 287–303. 

Tichy, R., Filozofia jako ćwiczenie duchowe w średniowieczu, w: Therapeia, askesis, 

meditatio, red. K. Łapiński, R. Pawlik, Warszawa 2017, s. 189–217. 

Toffanin, G., Storia dell’Umanesimo dal XII al. XVI secolo, Napoli 1933. 

Tondera, A. Przyjaciel Prawdy Sossianusa Hieroclesa, „Śląskie Studia Historyczno-

Teologiczne” 46 (2)/2013, s. 303–316. 



301 

 

Treadgold, W., Renaissances Before the Renaissance: Cultural Revivals of Late Antiquity and 

the Middle Ages, Stanford 1984. 

Trinkhaus, C., A Humanist’s Image of Humanism: the Integral Orations of Bartolomeo della 

Fonte, „Studies in the Renaissance” 7/, 1960, s. 90–147. 

Tuchman, B., Szaleństwo władzy, przeł. A. Michajd, M. Michajd, Wrocław 1992. 

Tuszyńska-Maciejewska, K., Izokrates jako twórca parenezy w prozie greckiej, Poznań 2004. 

Ugo, B.S., Poggio Bracciolini and Coluccio Salutati: The Epitaph and the 1405–1406 

Letters, w: Poggio Bracciolini and the Re(dis)covery of Antiquity: Textual and Material 

Traditions, red. Roberta Ricci, Firenze 2020, s. 71–87. 

Ullman, W., Średniowieczne korzenie humanizmu, Łódź 1985. 

Vanhoutte, K., A heretical tale about heresy or when words do matter, „HTS Teologiese 

Studies/Theological Studies” 75(3)/2019, s. 1–8. 

Vogt, J., Upadek Rzymu, przeł. A. Łukaszewicz, Warszawa 1993. 

Volterra, E., Intorno ad alcune costituzioni di Constantino, „Atti della Accademia nazionale 

dei Lincei. Classe di scienze morali, storiche e filologiche” 13/1958, s. 61–89. 

von Dobschütz, E., Das Decretum Gelasianum de libris recipiendis et non recipiendis in 

kritischem Text herausgegeben und untersucht, Leipzig 1912. 

von Harnack, A., Vicarius Dei und Vicarius Christi, „Sitzungsberichte der Beliner Akademie 

der Wissenschaften, Historisch-philosophische Klasse” 19/1927, s. 415–446. 

Vukovic, M., The Library of Vivarium: Cassiodorus and the Classics, Budapest 2007. 

Wagner, D.L., The Seven Liberal Arts in the Middle Ages, Bloomington 1983. 

Walchus, I.G., De Lactantio eiusdem stilo, w: Lucii Coelii sive Caecilii Lactanti Opera 

Omnia, Lipsiae 1735, s. 1–64. 

Wenham, G. J., Genesis 1–15, Dallas 1987. 

Wetzel, J., Augustine and the Limits of Virtue, Cambridge 1992. 

Winiarczyk, M., Euhemer z Messeny. Życie i dzieło, Wrocław 2012. 

Witt, R., Medieval „Ars Dictaminis” and the Begining of Humanism: A New Construction of 

the Problem, „Renaissance Quarterly” 33/1982, s. 1–35. 

Wlosok, A., L. Caecilius Firmianus Lactantius, w: Handbuch der lateinischen Literatur der 

Antike. Fünfter Band: Restauration und Erneverung. Die lateinische Literatur von 284 bis 

374 n. Chr, red. R. Herzog, Munich 1989, s. 375–404. 

Włodarski, M., Humanizm średniowieczny, w: Humanizm: historie pojęcia, red. A. Borowski, 

Warszawa 2009, s. 55–99. 



302 

 

Wojtczak, J., De Lactantio Ciceronis aemulo et sectatore, Warszawa 1969. 

Wojtczak, J., Verba sentiendi, dicendi i opinandi w „Epitome Divinarum Institutionum” 

Laktancjusza, „Roczniki Humanistyczne” 3/1996 (3), s. 179–183. 

Wojtczak, J., Verba sentiendi, dicendi, opinandi w Epitome Divinaerum institutionum 

Laktancjusza, „Roczniki Humanistyczne” 44 (3)/1996, s. 179–183. 

Wojtkowska-Maksymik, M., Przedmowa, w: G. Poggio Bracciolini, Opowieści ucieszne 

(Liber facetiarum), przeł. I. Grześczak, Warszawa 2017, s. 17–59. 

Xu, Z., Lactantius and Eusebius: Christianity and Philosophy in the Early Fourth Century, 

„Open Journal of Philosophy” 13 (4)/2023, s. 646–667. 

Zalewski, B., Humanitas w ustawodawstwie Konstantyna Wielkiego. Religia – Polityka – 

Prawo, Lublin 2021. 

Zieliński, T., Chrześcijaństwo starożytne a filozofia rzymska, Zamość 1921. 

Zieliński, T., Das Austeb en des Clauselgesetzes, „Philologus”, Supplementband X10/1907, , 

Leipzig 1907, s. 431–464. 

Zippel, G., Le Vite di Paolo II di Gaspare da Verona e Michele Canensi, Città di Castello 

1904–1911. 


